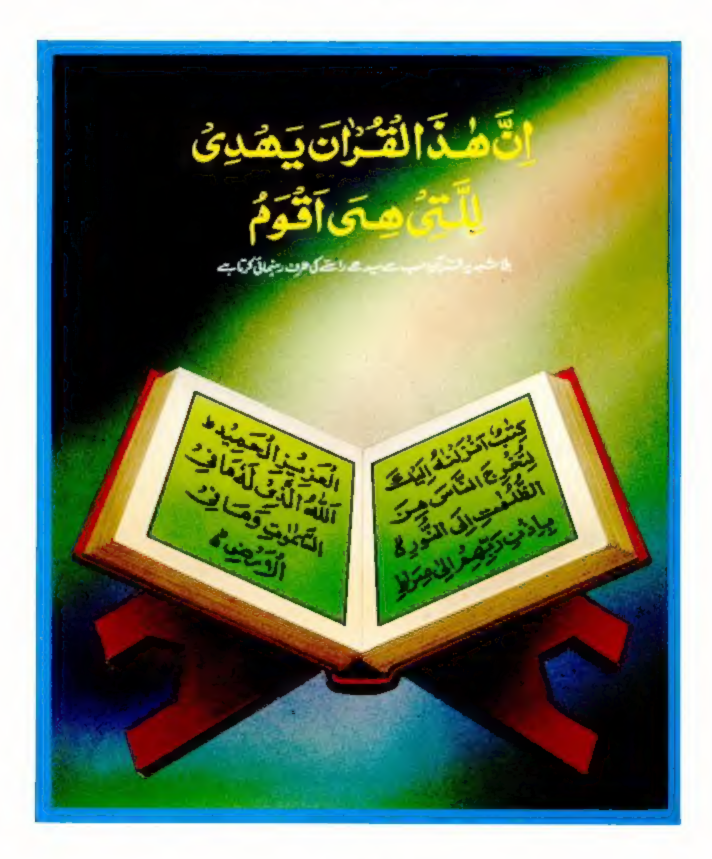
المال الميال المال المال



سئيد فضل الرحمان

#### بسم الله الرحمن الرحيم ان هذا لقر ان يهدى للتى هى اقوم بلاشه يه قرآن سب سر سے راستے كى طرف رہمنائى كرتا ہے۔

احسن البيان

في تفسير إلقرآن

حصه اول سورهٔ فاتخه وسورهٔ بقره

سيدفضل الرحمان

**ز دارا کرژمی پیلی کسیشنز** دو کان نمبر ۲۲، بلاک ۲، زینت اسکوائر ،ابن سینار د ژ ایف - سی -ابریا - کراچی - ۱۹

#### جمله حقوق بحق زةار اكيثري يبلي كعيشنز محفوظ بيس

ربيع الاول ١٩٩٣/ أكتو بر ١٩٩٢.

اشاعت اول

1700

تعداو

ز دّار اکیڈی پہلی کیشنز

ناشر

طالع

او نعیث یر نثرز - زینت اسکوائر - ابن سینار و ڈالف سی ایریا - کراچی

#### طن كية

ا- زواراكيدمي پيلي كنينز

دو كان نمبر ۲۲، بلاك ۲ \_ زينت اسكوائر \_ ابن سينار و دُ \_ اليف سي ابريا \_ كراچي \_ 19

۲- اداره مجدویه ۵\۱،۱ یج، ناظم آباد ۳، کراچی ۱۸

# عرض نامثر

آج کے ترتی یافتہ دور میں جہاں الیکٹرونک میڈیا کتب بینی کے ذوق پر اثر انداز ہوا ہے ، دہاں معروفیات میں بے پناہ اضافہ بھی اس میں خاصی حد تک کار فرما نظر آتا ہے ۔ غیر معیاری اور گھٹیا مواد پر مشتمل غیر مہذب اور مخرّب اخلاق ڈائجسٹ اور کتابوں کے سیلاب کا نہ تھے والا ریلا بھی جلتی پر تیل کا کام کر رہا ہے ۔ اس کے علاوہ رہی ہی کسر معیاری کتب کی کمیابی ، قیمتوں میں بے تعاشا اضافے اور ہوشریا گرائی نے بوری کر دی ہے ۔ ان حالات میں مطالعہ کی روایت قصہ پار سنہ اور معیاری کتب کا حصول جوئے شیر لائے کے مترادف ہے ، مزید برآن دینی معلومات میں کی اور مذہب سے دوری بڑھتی جا رہی ہے اور اس کے بھیانک اور منٹی اثرات بڑی تیزی سے معاشرہ کو اپنی لیسٹ میں لے رہے ہیں ۔ اس وقت ہمارا معاشرتی ڈھانچ جس شکست و ریخت سے دو چار ہے اور اضلاقی اقدار جس تیزی سے انحطاط پذیر ہیں اس کے پیش نظر اصلاح سے دو چار ہے اور التفات ناگزیر ہے اور اس سے چھم بوشی اور تسلیل پسندی کی موجودہ معاشرہ کی طرف التفات ناگزیر ہے اور اس سے جھم بوشی اور تسلیل پسندی کی موجودہ روش ہماری سنبری اقدار و روایات کے لئے شم قائل اور معاشرتی خود کش کے مترادف

روار اکروی کا قبیام: حالات کی سنگینی اور نزاکت کے پیش نظر آج ہے تقریباً چودہ سال قبل ۱۹۷۸، میں جب زوار اکروی کا قیام عمل میں آیا تو اس کے اغراض و مقاصد میں یہ بات پیش نظر تھی کہ اصلاحِ معاشرہ اور اسلامی اقدار کی سر بلندی اور اشاعی اقدار کی سر بلندی اور اشاعی اقدار کی سر بلندی اور اشاعی اشاعی دین کے لئے یہ ادارہ ہر ممکن خدمات سر انجام دے گا مگر اس کے بعد کچھ انتظامی و محواریاں اور السے اسباب و طالات پیرا ہوئے کہ زوار اکروی صرف فائلوں تک محدود ہو کر رہ گئی ۔ خداوند قدوس کے فضل و کرم سے آج ہم اس اکروی کے ایک ذیلی اوارہ زوار اکروی پیلی کیشنز کا باقاعدہ آغاز کر رہے ہیں اور اس طرح زوار اکروی کے حضور ایک ایک دیم میں قدر شکر اوا کریں کم ہے ۔ اس کے لئے اللہ تعالیٰ جل شانہ ، کے حضور ایک دیم جس قدر شکر اوا کریں کم ہے ۔

اغراض و مقاصد: اداره ك قيام ك پيش نظر ايم مقاصد يه بين -

ا جديد تعليم يافته طبقه من مذمبي شعور پيدا كرنا -

۲ عوام کی سہوات کے لئے اختصار و جامعیت کے ساتھ دلکش اسلوب اور عام فہم انداز میں تفسیر و حدیث ، فقہ ، تصوف ، انطاقیات اور اصلاح معاشرہ وغیرہ موضوعات پر معیاری کتب کی نشر و اشاعت ۔

اسوهٔ حسنه ، خلفائ راشدین ، اکابر صوفیائے عظام اور علماء و محققین کی تعلیمات ، کارناموں اور سوائح کی ترویج و اشاعت ۔

جدید دور کے معاشرتی مسائل کو اسلام کی روشنی میں حس کرنا ۔
 اسلامی نظام حیات کے مختلف پہلوؤں کو عام فہم انداز میں پیش کرنا ۔

اس موقع پر ادارہ اللہ تعالیٰ جلّ و علاء کا جس قدر شکر ادا کرے کم ہے کہ اس فے اپنی توفیق اور رحمتِ خاصہ سے ادارے کے کام کا آغاز لینے بابر کت کام کی اشاعت سے کرایا ۔ له الحصد فی الاولئی والاخور لذ ۔

ناظم اداره

# فهرست عنوانات

| lar's   | المرووم فيناكا وآل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | *    | عرض ناشر                         |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|----------------------------------|
| FI      | باب دوم۔ فضائل قرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      | فېرست عنوانات<br>فېرست عنوانات   |
| rı      | قومون كاعروج وزوال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |                                  |
| ۱۳۱     | قرآن كامعلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | FPW  | پیش نفظ                          |
| mr      | نزول ملائكه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 16   | ويباحد                           |
| Mh      | نزول سكسينه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 19   | قرآني علوم كاتعارف               |
| ۲۲      | ذخيره آخرت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 19   | باب اول - قرآن اوروحی            |
| ٣٢      | حافظ کی شفاعت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 19   | قرآن کی تعریف                    |
| MY      | محافظ فرشت كاتقرر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |                                  |
| سرسو    | خيرو بركت كاباعث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 19   | قرآن کریم کے نام                 |
| μμ      | الشد تعالیٰ کے اہل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 71   | قرآن کی و جہ تسمیہ               |
|         | قلب كاصيقل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1.14 | نبوت و رسالت                     |
| mm      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ra   | دخی کامفہوم<br>لغوی وحی کی تسمیں |
| MA      | حافظ کی مثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ra   | لغوی وی کی قسمیں                 |
| MM      | بهترين حفظو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ra   | فطرى                             |
| MM      | بهترین رفیق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |                                  |
| ۲       | جنت كاتاج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ry   | التهادي<br>م فاذ                 |
| 74      | قرآن پڑھنے کاانعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 14   | عرفانی                           |
|         | دعا کی قبولیت<br>دعا کی قبولیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 14   | شری وی                           |
| - Andre |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 14   | شري وي کي قسميں                  |
| MA      | ایک آیت سکھنے کی فضیلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 14   | وحی قلبی                         |
| 14      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 14   | تنكم د بانی                      |
| 10      | قرآن کی شفاعت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 14   | وحي ملکي                         |
| 20      | ِ مَمَاوت دل لَكِنْے تَك كرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |                                  |
| 20      | 11 ( 14 ( . 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ĽA   | آپ پر نازل دی کی کیفیت           |
| 20      | .77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 14   | الله تعالیٰ سے بمکامی            |
|         | The state of the s | 19   | فرشته کی طرف سے القاء            |
| ra      | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 14   | فرشية كااصلي شكل مين آنا         |
| 20      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | re   | رو یائے صادقہ                    |
| 144     | دس آیتوں کی مکاوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 100  | دى متلو وغير متلو                |

| ٣٣  | قرآن میں دیکھ کر ملاوت کرنا             | 24        | علم نبوت                   |   |
|-----|-----------------------------------------|-----------|----------------------------|---|
| ۳۳  | بات كرئے كے لئے كلاوت روكنا             | <b>14</b> | طلب ونياك لئے يرجنے كانجام |   |
| **  | تلاوت كاسننا                            | 24        | گراہی ہے بچنے کا ذرابعہ    |   |
| 111 | ختم القرآن كي ابميت                     | 24        | الله تعالى سے بم كلام بونا |   |
| ۳à  | تختم القرآن كي دعاء                     | 24        | آمين ڳئا                   | • |
| 6.4 | باب جہارم۔ نزول قرآن                    | 74        | تلاوت کی قضیلت             |   |
|     | ,                                       | 14        | الثدتعاني كالمحبوب ترين    |   |
| 45  | مخو ژا مخو ژا نازل کرنے کی حکمت<br>میاہ | 44        | الثد تعالى كاسابيه         |   |
| t'A | سب سے پہلی آیات                         | 44        | بهترين كلام                |   |
| ۵ı  | خاص معاملات میں پہلی آیات               | <b>74</b> | د و گنا تُواب              |   |
| 4   | جہاد کے بارے میں مہلی آیت<br>ت          | r'A       | قرآن سنن كااجر             |   |
| DI. | فسل کے بارے میں پہلی آیت                | MA        | قرآن کے ہوق کاصلہ          |   |
| ۱۵  | شراب کے بارے میں پہلی آیت               | "A        | نکی سے محروم کھر           |   |
| or  | مکی و مدنی آیات                         | FA        | قرآن کو دہرانا             |   |
| 2   | مکی و مدنی آیات کی خصوصیات              |           | and the second             |   |
| ۲۵  | حصری آیات                               | ma 🕒      | باب سوئم-آداب ملاور        |   |
| ۵F  | سفرى آيات                               | 29        | تلاوت کی کثرت              |   |
| 94  | منهارى آيات                             | 100       | قرآن كالجحول جانا          |   |
| DA  | نسلي آيات                               | 100       | وضو کر نا                  |   |
| 04  | فجرك وقت نلال پيونے والي                | fo. a     | مسواک کرنا                 |   |
| 29  | صيفي آيات                               | in.       | پاک جگہ پر تلاوت کرنا      |   |
| 4+  | شآئي آيات                               | (*1       | قبله روجونا                |   |
| 41  | فراشي آيات                              | 171       | تعوذ پڑھنا                 |   |
| 41  | سمادى آيات                              | (*1       | بسم الله پڑھنا             |   |
| 41  | فضائى آيات                              | (4,1      | تر تیل سے پڑھنا            |   |
| 44  | کی و مدنی سور تنیں                      | 4.4       | معانی پرخور کرنا           |   |
| W   | مدنی سور تحی                            | ~~        | خوش العاني                 |   |
| 41  | کی سور تیں                              | ~         | تلاوت کے وقت رونا          |   |
|     |                                         |           |                            |   |

| ar   | لغتءرب                          | 411  | نصف اور سِّهائي قرآن              |
|------|---------------------------------|------|-----------------------------------|
| qr   | عقل سليم                        | 44   | م فوں کے اعتبارے سات صے           |
| 911  | ناقابل اعتبار ماخذ              | 40"  | كلآيات                            |
| 91"  | امرائیلی روایات                 | 40   | كل كلميات                         |
| 98"  | تفسير بالرائي                   | 40   | كل حروف                           |
| 94   | تفسيرسوره فاتحه وبقره           | 44   | مفرد حروف کی تعداد                |
| 94   | استعاذه                         | 44 ( | باب بجم - حفاظت قرآن              |
| 44   | تسمير                           | 44   | عبد دسالت میں جمع قرآن            |
| 44   | ہم اللہ کے فضائل                | 4.   | سلمان کمآبت                       |
| ļee  | سوره فاتحه                      | 40   | <b>گا</b> ف                       |
| [00  | وجدتسمي                         | 4.   | اكآف                              |
| Jee  | وجہ سمیے<br>سور و فائڈ کے اسما۔ | 60   | اقتآب                             |
| ,    | تعارف                           | 41   | سور تون و آیات کی ترتیب<br>-      |
| 1++  | خوارف<br>فضائل                  | 41   | بخنع صديقي                        |
|      | -                               | <1°  | جمع حشاني                         |
| 1+1  | صفات بارى تعالى                 | 44   | بقنع حمثاني كاطربية               |
| 1+1- | جواد سزا                        | 44   | مصحف كي نعول                      |
| (*4  | دعاء استعانت                    | (    | باب ششم - اسباب نزوا              |
| 1*4  | طلب بدايت                       | ٧٠ ل |                                   |
| 1*4  | انعام یافته لوگوں کاراستہ       | A*   | اسباب نزول کی اہمیت               |
| I*A  | مغضوب و گراه لوگ                | Al   | سبب نزول کی چند منالیں            |
| 1+4  | آمين ڳهنا                       | AF   | باب مفتم - تفسير قرآن<br>كي ما خذ |
| 110  | سوره بقره                       |      | کے ماخفر                          |
| II+  | وجرتسمير                        | AF   | قرآن کرم                          |
| 11+  | تعارف                           | A4   | احاديث نبوب                       |
| 11*  | مضامين كاخلاصه                  | A    | اقوال صحاب                        |
| 110  | سور ہ بقرہ کے فضائل             | 41   | تابعين كے اقوال                   |

| 144   | مومنين پر انعام           | 114     | سوره نقره کی تفسیر                       |
|-------|---------------------------|---------|------------------------------------------|
| 16.   | منكرين كانهام             | 114     | حروف مقطعات                              |
| 14*   | بنی اسرائیل کو دعوت ایمان | 114     | عظمت قرآن                                |
| 140   | اعمال صالحه كى تلقين      | IIA     | مومنین کی صفات                           |
| IAA   | قوم فرعون سے نھات         | 172     | كافرون كاحال                             |
| IAG   | آل فرعون کی غرقابی        | 114     | منافقين كاحال                            |
| IAA   | پیچمزے کی بو بھا          | Il'A    | منافقوں کے امیان کی حقیقت                |
| 191   | شرک می سرا                | 179     | منافقوں کی غلط نبی                       |
| 191   | بی امرائیل کی گستانی      | 3 for a | نفاق کی بیماری                           |
| 191"  | الثد تعالىٰ كااحسان       | 1941    | منافقوں کی ہے شعوری                      |
| 196   | من و سلوی                 | ) ju ju | ایمان کی کسوٹی                           |
| 194   | بنی اسرائیل کی نافرمانی   | 11-11   | تتسعز كرنا                               |
| 194   | نافر مانی کی سزا          | 174     | خسار ه کی تجارت<br>خسار ه کی تجارت       |
| 19A   | يافى كامطالبه             | 114     | نالص منافق کی مثال<br>نالص منافق کی مثال |
| r • • | كفران نعمت اور اس كى سزا  | ira     | مترد د منافق کی مثال                     |
| r+r   | مومنين كااجر              | 166     | تعليم توحيد                              |
| 4.4   | رفع طور                   | 184     | اثبات وسالت<br>اثبات وسالت               |
| 1.0   | بنی اسرائیل کی عبید شکنی  | 16.4    | مخالفین کی ہے بسی                        |
| k+A   | صورتیں مسخ ہونا           | 10.     | جنت کی تعمتیں                            |
| 1.4   | عبرت كاسامان              | ۳۵۱     | کافروں کے اوصاف<br>کافروں کے اوصاف       |
| I'A   | كائے ذرج كرنے كا حكم      | 104     | الله تعالیٰ کے انعامات                   |
| P+4   | کائے کی صفات              | IAA     | خلافت آدم                                |
| rir   | مقنول كازنده بونا         | 14+     | فرشتوں كاامتحان                          |
| rim   | يهود کی قساوت قلبی        | 197     | ابلىيى كى سركشى                          |
| 718   | كلام الهي ميس تخريف       | 1981    | شجرممنوعه                                |
| 715   | يهو د کی منافقت           | ITA     | ابلىس كاورغلانا                          |
| rin   | جوثی آر زوئیں             | 144     | حضرت آدم کی توب                          |
| ric   | توريت ميں مريف پر وعمير   |         | الرك الراح الديد                         |
|       |                           |         |                                          |

| rar         | فرزندوزن سے مبراذات        | MA   | منکزین عذاب کے دعوے کی تر دبیر            |
|-------------|----------------------------|------|-------------------------------------------|
| 704         | كن فسكيون                  | 719  | ديل جنت و دوزح                            |
| 744         | مشر کین کی ناد افی         | 14.  | اہل جنت و دوزح<br>بنی اسرائیل کی عہد شکنی |
| rac         | بشيرو نذي                  | rre  | د نیا کو آخرت مرتر حج دینا                |
| TOA         | يهبود و نصاري کي خواہش     | 226  | ا نبیاء کی تکذیب                          |
| 14+         | احوال قيامت                | 444  | كافرول برلعنت                             |
| 14+         | حضرت ابراہیم کی آز ماکش    | 274  | يهبود كاحسد وعناد                         |
| 144         | بست الله كي الجميت         | FFA  | حسد وعناد کی سزا                          |
| PYF         | دعائے خلیل                 | 774  | حق كانكار                                 |
| 744         | وین ابراسی                 | rri  | پچمر <sup>د</sup> ے کی موجا               |
| 149         | حضرت يعقوب كي دصيت         | rmi  | ر فع طور                                  |
| 14.         | تمام آسمانی کآبوں پر ایمان | rer  | موت کی تمنا کا چیلنج                      |
| <b>P4</b> i | مسلمانوں کی حفاظت کا وعدہ  | rmm  | طویل عمری حرص                             |
| Y4Y         | خدائی رنگ                  | LML  | جرائیل ہے دشمنی                           |
| rar         | کمتان حق                   | YM4  | فاسقين كأكفر                              |
| 141         | تحويل قبله                 | 744  | يہود کی عبد شکنی                          |
| 144         | تحويل قبلدى حكمت           | rea. | جاد و اور اس کے نقصانات                   |
| Y4A         | فاندكعب كوقبل مغرد فرمانا  | 14.  | حصول شير كامعيار                          |
| 149         | الل كمآب كى بعث وحرى       | 14.  | راحنا کہنے کی ممانعت                      |
| YAS         | وال كمآب اور ويتغمر اسلام  | rrr  | مغار مشركين كاعناد                        |
| PAL         | نسكي ميں سيقت              | 777  | آيات کي تحميخ                             |
| YAP"        | مقاصدبعثت                  | 14.4 | راهراست سے دوری                           |
| PAD         | طلب استعانت                | 486  | كفار كاحسد                                |
| PAY         | حيات شبداء                 | rea. | آخرت کاتوشہ                               |
| TA4         | مومنوں کی آز مائش          | 14.0 | يهبود ونصاري كادعوى                       |
| FA9         | مرام ج                     | ra-  | مذہبی گروہ بندی                           |
| rar         | كهتان عق يروعيد            | ror  | مساجد ویران کرنے کا انجام                 |
| 191         | كافرون برلعنت              | rom  | جهت قبله                                  |
|             |                            | 5    |                                           |

| MIA         | ساعبته امتون میں روزہ کا حکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Yel.        | الله تعالى كى وحداليت      |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------------------------|
| PH          | مریض کاروزه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 790         | توحيد كاافبات              |
| Pff         | مسافركاروزه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 194         | مشر کین کے لئے وحمد        |
| <b>1714</b> | روزه کی تضار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | r9A         | مٹرکوں کی ہے بسی           |
| P14         | روزه کاخریہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 944         | حلال وطيب خذا              |
| MIG         | فدبد كي مقدار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | P*+1        | اندهی تقلید اور اس کی مثال |
| 1414        | دعاكي قبوليت كالعلان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | r+r         | حرام اشیاء کا بیان         |
| PY          | محرو افطار کے اوقات و احکام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | l           | كمثلن حق كانهام            |
| rrr         | ناحق بال كسانا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | P*+4        | حقیقی بھلائی               |
| PFY         | مخسيق بمسكاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | P+4         | المحتقادات                 |
| FFC         | قبال كاحكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | P*4         | يوم آخرت ر ايمان لانا      |
| FTA         | احرام كعب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1""4        | فرطنتوں پر ایمان لانا      |
| FF4         | فتندختم بولي تك قبال كرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 14.6        | كتأب برائيان لانا          |
| ۳۳۰         | مرمت کے میمنوں میں قبال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | P+4         | انبياء براميان لانا        |
| 77          | انغاق في سيسيل الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | r+4         | عبادات                     |
| PPY         | 30202121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | F*A         | رشيته داروں كو دينا        |
| M.M.A.      | £                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | F*A         | يتيمون كومال دينا          |
| יושיין      | 1.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1749        | مسکنین کو دینا             |
| rrr         | امرام کے بعد عجود محرہ اوانہ کر سکنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | m-d         | مسافركو ويثا               |
| rra         | the state of the s | 14.4        | سائل کو دینا               |
| rra         | ع و عره كو بيم كرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | J***        | گرد نوں کے حجزانے میں دینا |
| rra         | ميقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | P*+4        | نمازقانم كرنا              |
| PPS         | ع وحمره كوجع كرسف كالحكوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | m•#         | ذكوه او أكر ثا             |
| 774         | قران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1414        | معالمات                    |
| PPY         | تمتع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>P1</b> * | اخلاق                      |
| PPY         | استام ع و عمره حیل کو یکی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | h,la        | قعاص کے احکام              |
| <b>1919</b> | ع كارقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 14114       | وصیت کے احکام              |
| ۲۳۷         | احكم احجام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | mia         | روزه کابیان                |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |                            |

| rer           | اياء كابيان                    | FFA            | حرود يات سفر كاسات لينا     |
|---------------|--------------------------------|----------------|-----------------------------|
| P44           | اللان ك اسكام<br>اللان ك اسكام | r <sub>a</sub> | سفرنج میں تہارت             |
| 744           | رجعي طلاق                      | PP4            | وقوف عرفات ومزدلعه          |
| PEA           | نکری شری حیثیت                 | int.           | عرولف                       |
| PGA           | تین طاق کے احکام               | la, la, e      | عرفات کی وجه تسمیه          |
| PA*           | لخطع کا بیان                   | PFI            | ذكر الله كي تاكمير          |
| PAI           | تميري طلاق اور حلاله           | ***            | آخرت کے طالب                |
| PAF           | رجعت وانقطاح كے ضائط           | FFF            | میٰ میں قیام کی حدت         |
| MAK           | احكام الين كامذاق              | rra            | سخت جمنكر الوآدمي           |
| PA#           | مدت کے بعد نکاح                | Pale A         | منافعوں کی نشانیاں          |
| PA4           | دضاحت کے احکام                 | rrc            | الندكي رضا جلبيته والا      |
| MAA.          | رضاحت کی ذمر داری              | FFA            | اسلام کو بوری طرح قبول کرنا |
| PAA           | دخاحت کی دت                    | mm4            | كفاركو تتبيهدومتهديد        |
| PA9           | نان نغفته کی ذمه داری          | ra.            | متقيون كوفوقيت حاصل مونا    |
| PAT           | نغغة كامعياد                   | rai            | اختلاف مقائد                |
| PAS           | دضاحت سے لئے ماں کو مجبود کرنا | rar            | مومنوں کی آز ہائش           |
| PAS           | يتيم كى رضاحت                  | rer            | مصادف خيرات                 |
| PA4           | دوده جهزانا                    | Pay            | قبال كاحكم                  |
| PA9           | انا ہے دورہ پلوانا             | rac            | انجام ار تداو               |
| <b>"</b>   4+ | ورت کے مزید احکام              | <b>231</b>     | ر حت البیٰ کے امیدوار       |
| 1441          | مدت و فات کی مدت               | PH             | شراب و قمار کے احکام        |
| 1441          | عدت ميں پيغام نكاح             | MAM            | تذريجى حرمبت شراب           |
| MAL           | طلاق اور مبر                   | 240            | بيمثال مذبه لغميل           |
| mam           | نماز کی حفاظت                  | 234            | نغلى صدق. كاحكم             |
| 1464          | نماذ خوف                       | P14            | یتیموں کے ساتھ حسن سلوک     |
| 790           | بیوه کی سکونت کے لئے وصیت      | 1749           | مشرک سے نکاح                |
| <b>244</b>    | مطلقة كم فريد أوكام            | P4*            | حینی کے احکام               |
| Med           | موت سے فرار                    | <b>14</b> 41   | لتوقسميل                    |
|               |                                |                |                             |

|                           |                             | MAY                | قىآل فى سېيىل الند          |
|---------------------------|-----------------------------|--------------------|-----------------------------|
| KKK                       | ملال و طیب چیز خیرات کر نا  | Lav                |                             |
| MY                        | خير تخير                    | F 9 9              | قرض حسن                     |
| MYY                       | خیرات نه کرنے کانعام        | <b>K</b> ++        | حضرت طالوت كاواقعه          |
| 444                       | ۔<br>خفیہ خرات کی فضیلت     | ( <b>*</b> • I     | باوشاه كاتقرر               |
| r'ra                      | خيرات كابورا يورااجر        | [** <del> </del> * | تابوت سكدينه                |
| FF4                       | خرات کے مستی                | 4.04               | بنی اسرائیل کی آزمائش       |
| ه- سوام                   | خيرات كااجر                 | C- 9               | دعاء استقامت                |
| MME                       | سود خوری کاانجام            | ₹*+¥               | جالوټ کی شکست               |
| MMM                       | سود اور صدقه میں فرق        | r'+4               | رسالت محمدی کااثبات         |
| ٣٣٣                       | مومنين كالجر                | 14.4               | ر سولوں کے در جات           |
| ***                       | حرمت مود کے انکام           | 6°+9               | خیرات کی ترخیب              |
| rra                       | مود خوری ترک مذکرنے پر وحید | M+4                | صفات بارى تعالى             |
| ***                       | قرضدار كومهلت دينا          | [/·]+              | آیت الکرس کے فضائل          |
| M'M'A                     | سخت گیری بر تنبیه           | 6,154              | قوی وسلیه                   |
| MMA                       | سب ہے آخری آیت              | 212                | الند تعالی کے دوست          |
| MMA                       | قرض كيك لتقرير لكعنا        | r'io               | حضرت ابراجيم اور ممرو د     |
| <b>I</b> ', <b>i</b> ', + | مخربر پر گواه بنانا         | 14.14              | مردون کورزنده کرنا          |
| الالا                     | گواہی کے احکام              | 6"14               | انفاق فی سبیل الله کی مثال  |
| 4,4,4                     | ر من کی ہدایات              | לצו                | خیرات میں د کھادے کی ممانعت |
| **                        | اعمال كامحاسبه              | MYY                | مومنوں کی خیرات کی مثال     |
| ۵۲۳                       | ابيام مفصل و دعائميه كلمات  | MAM                | خیرات میں ریا کاری کی مثال  |
|                           |                             |                    |                             |

# يبش لفظ

# ازمحترمي حضرت قبله ذاكثرغلام مصطفئ خان صاحب مدظله العالي

سابق مدرشعبداردو -سنده مونيورسني -حيدرآباد

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْم

محدوم زاده حافظ فضل الرحمٰن صاحب مدظلہ اب ایک بیش قیمت دینی اور علمی تحد لہنا قار مین کے لئے پیش فرمارہ بیس ۔ یہ تحد قرآنی تفسیر سے متعلق ہے اور شروع میں قرآنی علوم کا مفصل تعادف ہے ۔ قرآن اور وی ، فضائل قرآن ، آواب مکاوت ، نزول قرآن ، حفاظت قرآن ، مفاظت قرآن ، اسباب نزول ، تغسیر قرآن کے ماخذ وغیرہ پر بڑی فاضلانہ بحث ہے اور متعلقہ ابواب کو بڑی تحقیق اسباب نزول ، تغسیر قرآن کے ماخذ وغیرہ پر بڑی فاضلانہ بحث ہے اور متعلقہ ابواب کو بڑی تحقیق میں استعاذہ اور ان کے الفاظ کی تشریح ( صرف میں استعاذہ اور تسمیہ پر علمی بحث کے بعد ان سور توں کی تفسیر اور ان کے الفاظ کی تشریح ( صرف میں استعاذہ اور تسمیہ کی دوشن عبی ) بنیایت آسان انداز میں بیان فرمائی ہے ۔ اور کئی سوصفحات میں اس مشکل موضوع کو آسان ترین بنانے کی کوشش فرمائی ہے ۔ حقیقت یہ ہے کہ ایسی تفسیر نہ مرف عوام کے لئے بلکہ خواص کے لئے بھی مفید ہے اور قابل صدستائش ہے ۔ تفسیر قرآن سے متعلق یہ "احسن البیان" بیٹینا اسم مشکل موضوع کو آسان ترین بنانے کی کوشش فرمائی ہے ۔ حقیقت یہ ہے کہ ایسی تفسیر نہ متعلق یہ "احسن البیان" بیٹینا اسم ہمستی ہے ۔ میری دلی دعاء ہے کہ بمارے حافظ صاحب محرم کی متعلق یہ "احسن البیان" بیٹینا اسم مشکور ہوں اور ایک عالم کو ان سے مستفیض ہونے کی زیادہ سے دیں دیا۔ مصلی الله علیہ دیا۔

مافظ صاحب مدظلہ مجے حقیرے یہ چند کلمات اکسواکر میری اُخروی زندگی کی مہتری کیلئے کوشاں بیں۔ یہ ان کا بحد رہمت بڑااحسان ہے۔ جزا ہم الله فی الدار بن احسن المجزاء

فقط والسلام

احقرغلام مصطفے خاں ایم اے ۔ایل ایل بی - پی ایج ڈی ۔ ڈی لٹ کیم ریخ الاول ۱۲۱۳ھ ويباحيه

بسم الله الرحمن الرحيم 0 الحمد لله الذي هدئنا لهذا وماكنا لنمتدي لولاان هدئنا الله والصلولة والسلام على اكمل الخلائق و خاتم الا نبياء سيدنا و نبينا و شفيعنا و مولنا محمد وبارك وسلم تسليما كثيرا كثيرا الذي ارسله الله الى جميع الثقلين الجن والا نس بشيرا ونذيرا وداعيا الى الله باذنه و سراجا منيرا وعلى أله و اصحابه ومن تبعهم باحسان الى يوم الدين .

ا بعد اقرآن کرم اللہ تعالی کی آخری کتاب ہے۔ اس کی ایک ایک آبت اور ایک ایک حرف بلکہ اس کی ایک ایک حرکت ، شوشہ اور نقطہ تک ہر قسم کی کی و بیٹی اور خریف و تغیر سے قیامت تک محفوظ ہے۔ اس کا کلام ابی ہونا ہی اس کے ہر کلام سے افضل و اکمل اور جامع و مانع ہونکی دلیل ہے۔ یہ ایسا بلند پایہ کلام اور بے مثال کتاب ہے کہ لا گا آئینی الباطل مِن بَینِ یکدیم ولا مِن خَلفِه ، تَنْفِرْیل بِن فِن کتاب ہے کہ لا گا آئینی الباطل مِن بَینِ یکدیم ولا مِن خَلفِه ، تَنْفِرْیل بِن بِن کتاب ہے اس میں باطل آسکتا ہے اور نہ اس کے سامنے سے اس میں باطل آسکتا ہے اور نہ اس کے اور نہ اس کے بیاد یہ و محمیم و حمیم و حمیم کی طرف سے نازل کردہ ہے۔

لل عرب کو اپنی زبان دانی ، فصاحت و بلاغت اور شعر و شاعری پر بڑا ناز تھا۔ یہ لوگ دنیا کی تمام توموں کو بھی (گونگا) کہتے تھے ۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت خوتم الانبیا محمد مصطفیٰ ، احمد مجتبیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کو جو کتاب عطا فرماتی وہ عربی زبان میں نازل کی ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

إِنَّا أَنْزَ لَنَالُا قُرْأَنًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ١ ( الْمَسْ آيت ٢ ) .

بیشک بم فے اس قرآن کو عربی زبان میں نازل کیا تاکہ تم ( اسکو ) سمجے لو ۔

قرآن كرم فصاحت و بلاخت ، اور عربی ادب كا اليها به مثال شابكار به كه عرب و مجم ك برك برك العرب ك الله على الله بيش عرب و مجم ك برك برك شعراء وادباء اور فصحاء و بلغاء آج تك اس كى نظير پيش كرب و مخاطب كرم من الله تعالى في الل عرب كو مخاطب

کر کے فرمایا کہ اگر تم اس قرآن کو کلام البیٰ ملنے کے لئے تیار نہیں تو تم سب مل کر یورا قرآن نہیں تو کم از کم اس جیسی ایک سورت پی بنا لاؤ اور اس کام جی اپنی مدو و اعانت کے لئے اللہ تعالیٰ کے سوا سارے جہان ہے لیئے تمایتی اور مدد گار بھی جمع کر لو اور نہیے ان معبودوں ہے بھی مدد لے لو جن کو تم ہم طرح کا حاجت روا کچہ کر بوجتے ہو ۔ اگر پھر بھی تم ہے ایک سورت کے برابر کلام نہ بن سکا اور تم ہم گز نہیں بنا سکو ہو ۔ اگر پھر بھی تم ہے ایک سورت کے برابر کلام نہ بن سکا اور تم ہم گز نہیں بنا سکو کے تو تم اس آگ ہے بہتے کی تد بر کرو جس کا ایندسن لوگ اور بتم بیں اور جو کافروں کے لئے تیار کی گئی ہے ۔

جن لوگوں کی مادری زبان عربی تھی ، جہنیں اپنی زبان دائی اور فصاحت و بلاغت پر ناز تھا وہ اس پہلغ کے جواب سے عاجز و بے اس تھے ۔ ابدا وہ بورا قرآن تو کیا اس کی ایک چھوٹی سے چھوٹی سورت جسی ایک سورت بھی نہ بناسکے اور قرآن کی یہ پیش گوئی کے ثابت ہوئی کہ یہ سب لوگ جمع ہو کر بھی اس جیسا کلام نہیں بناسکتے ۔ قرآن کریم کا یہ چھیٹی آج بھی برقرار ہے ۔ آج تک نہ تو کوئی اس کے جواب میں کچھ پیش کرنے کی جرأت کر سکا اور نہ قیامت تک کسی سے ایسا ہو سکے گا ۔ اس لئے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ کی ذاتِ اقدس ہے مشل ہے اس طرح اللہ تعالیٰ کی ذاتِ اقدس ہے مشل ہے اس طرح اس کا کلام بھی ہے مشل ہے ۔ طرح اللہ تعالیٰ کی ذاتِ اقدس ہے مشل ہے اس طرح اس کا کلام بھی ہے مشل ہے ۔ کسی جب خانہ کھی ہو تا کہ جس سبعہ معلق کے بالمقابل سورہ کوشر لکھ کر لکائی گئی تو عرب کے بڑے بڑے ادیب و شاعر اپنی ادبی مہارت اور شعر و سخن میں کمال کے باوجود اس کا جواب نکھنے کی بجاتے یہ کہنے پر مجبور ہو نے کاخذاً قول النبر کیشی یہ کسی بشر کا کلام کمیں بھر کا کلام میں ہو کہنے یہ کہنے پر مجبور ہو نے کاخذاً قول النبر کیشی یہ کسی بشر کا کلام کمیں ہوں۔

قرآن کریم میں شاعروں کے کلام جمیں لا یعنی اور فضول باتیں جبیں بلکہ اس کا ایک ایک ایک ایک بوقے ہے ۔ چودہ صدیاں گزرنے کے بادجود اس کے بیان کی تروتازگی اور الفاظ و معانی کی سدا ہماری آج بھی قائم ہے اور قیامت تک اس طرح قائم رہے گی ۔ اس کا کسی مضمون کو ڈہرانا قندِ مکر کا عرہ دیتا ہے ۔ اس کو بار بار پڑھنے ہے دل مہیں اکتاتا بلکہ ہم دفعہ نیا لطف اور نئے مضامین سلمنے آتے ہیں ۔ اس کے اسلوب بیان میں ایس طاوت و دلنشینی ہے کہ اس کے سلمنے آتے ہیں ۔ اس کے اسلوب بیان میں ایس طاوت و دلنشینی ہے کہ اس کے پڑھنے والے پر رقت و وارفیکی طاری ہو جاتی ہے ۔ جو لوگ اس کے معنی و مطالب کو بغیر پڑھتے ہیں وہ بھی اس کی نثر کے حسن ، عبارت کی موزونیت ، الفاظ کی بندش اور آواز کی نفرگی میں ڈوب کر بے اختیار اور از خود رفیۃ ہو جاتے ہیں ۔ اس کے الفاظ کی بندش اور آواز کی نفرگی میں ڈوب کر بے اختیار اور از خود رفیۃ ہو جاتے ہیں ۔ اس کے الفاظ

بے تکلف ذین نشین اور زبان پر جاری ہوتے جلے جاتے ہیں ۔ اس لئے چھوٹے چھوٹے کچے قرآن مجید کے حافظ ہو جاتے ہیں ۔

قرآنِ کرم عیں زندگی کے ہر شعبہ سے متعلق بنیادی ہمونی و حقائق اور نبایت معتدل قوانین و ضوابط بیان کئے گئے ہیں ۔ لوگوں کے ذہنوں کو حق کی طرف مائل کرنے کے لئے دلائل و برائین کی قوت کے ساتھ ساتھ تشیبات و تشیلات کا بھی نبایت عمدہ اور بر محل استعمال ہے ۔ اس عیں گزشتہ پینمبروں ، قوموں ، امتوں اور سلاطین کے طالت و واقعات بھی بیان کئے گئے ہیں تاکہ لوگ ان سے سبق عاصل کریں ۔ مسلمانوں کی تمام حبادات و معاملات ، معاشرت و تمدن اور اظافیات و اقتصادیات سب کا دارو حداد قرآنِ کرم ہی پر عمل کرنے میں ہے اور قرآن ہی مسلمانوں کا مرکز ہے ۔ کا دارو حداد قرآنِ کرم ہی پر عمل کرنے میں ہے اور قرآن ہی مسلمانوں کا مرکز ہے ۔ بھی مسلمانوں نے قرآن و سنت کو مضبوطی سے تمام کر دشمن کی طرف رخ کیا تو جب بھی مسلمانوں نے قرآن و سنت کو مضبوطی سے تمام کر دشمن کی طرف رخ کیا تو اس کی پہاڑ جسی مضبوط صفیں دم ہر میں الٹ کر رکھدیں اور کفر و شرک کے مضبوط ترین قلعوں کو فتح کر کے ان پر حق و صداقت کا پر تم ابرا دیا ۔ پھر مسلمان دنیا کی ہوس اور اس کے بھمیلوں میں پڑ کر قرآنِ کرم سے دور ہوتے گئے ۔ اور آج اس کے ناتج اور آج اس کے ناتج کی مامنے ہیں ۔

قرآن کرم کی تلاوت کا بہت بڑا اہم و ٹواب ہے۔ اس کا ایک حرف پڑھنے پر دس نیکیاں لکھی جاتی ہیں۔ ترمذی اور داری میں حضرت عبدالند بن مسعود سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس نے قرآن کرم کا ایک حرف پڑھا اس نے ایک نیکی کمالی اور یہ ایک نیکی اللہ تعالیٰ کے قانون کے مطابق دس نیکیوں کے برابر ہے۔ میں یہ نہیں کہنا کہ اللہ ایک حرف ہے بلکہ الله ایک حرف ہے اس طرح آئم پڑھنے والا تعیں نیکیوں کے برابر ثواب ماصل کرے گا ۔ اس طرح فی جس ثواب کا ذکر ہے وہ بغیر کھے پڑھنے برابر ثواب ماصل کرے گا ۔ اس طریق میں جس ثواب کا ذکر ہے وہ بغیر کھے پڑھنے ساتھ بی آنحضرت میلی اللہ علیہ وسلم نے قرآن کرم کا علم حاصل کرنے اور دو مروں کو ساتھ بی آنحضرت میلی اللہ علیہ وسلم نے قرآن کرم کا علم حاصل کرنے اور دو مروں کو اس کی تعلیم دینے کی ترغیب بھی دلائی ہے ۔ پتائی صفرت عثمان کے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ دسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم میں سب سے بہتر وہ ہے جو خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ دسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم میں سب سے بہتر وہ ہے جو خود رسول اللہ صلی کرے اور ( بھر) دوسروں کو اس کی تعلیم دے ۔ ( بخاری شریف )۔

اللہ تعالیٰ کے ساتھ کائنات کی ہر چیز کا تعلق خالق و مخلوق اور عابد و معبود کا سبے مگر قرآن کریم چونکہ اللہ تعالی کی پیدا کردہ کوئی مخلوق مہیں بلکہ یہ اس کی ایک صغت اور اس کا کلام ہے اس کے جو شخص اپنا رشتہ اللہ تعالیٰ ہے جو ڈنا چاہتا ہے ، اس کے لئے روئے زمین پر اس سے بڑھکر کوئی اور ذرابعہ مہیں کہ وہ تعالیٰ خوآنِ کریم اور اس کی تعلیم و تعالم کو اپنی زندگی کا نصب العین بنالے ۔

آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیب کی طرح ترجمہ و تفسیر قرآن ہو بھی ابتدائے اسلام ہے آج تک علماء کرام نے لینے لینے زمانے میں بڑی بڑی ضخیم مجدات تالیف فرمائی بیں اور سب کا اپنا اپنا مقام ہے ۔ مگر ان تفاسیر ہے صحیح معنوں میں علماء کرام ہی استفادہ کر سکتے ہیں ۔ عوام الناس کے لئے ان کا مجھنا اور قرآنِ کریم کی صحیح مُراد کو پانا نعاصا مشکل ہے ۔ ایک تو اس لئے کہ ان کا علمی مرتبہ بہت بلند ہے ۔ عام آدمی ان کو محینے کی استعداد مبس رکھتا ۔ دوسرے یہ آئی ضخیم ہیں کہ آج کے معروف دور میں نہ تو عام آدمی اتنا وقت نکال سکتا ہے اور نہ دہ آئی بڑی بڑی بڑی مبدات کو فرید نے مس نہ تو عام آدمی اتنا وقت نکال سکتا ہے اور نہ دہ آئی بڑی بڑی بڑی مبدات کو فرید نے نظر اور دینی مدارس کے طلباء اور عربی زبان کی معمولی شد بد رکھنے والوں کی دلچیں اور ضور یات کا خیال کرتے ہوئے ، آخش آلیکن فی تفسیر القرآن کے نام ہے ایک جابات عام فہم ، سلیس اور مختمر تفسیر کا ایک حصہ جو سورۂ فاقے اور سورۂ لقرہ کی تفسیر مہدم کے قبل و تعلی معادت حاصل کی جا رہی ہے ۔ اللہ تعالی جَلَّ و علاً ، محض لینے فضل و رحمت فاصل کی جا رہی ہے ۔ اللہ تعالی جَلُّ و علاً ، محض لینے فضل و رحمت فاصل کی جا رہی ہے ۔ اللہ تعالی جَلُّ و علاً ، محض لینے فضل و رحمت فاصل کی جا دری ہو کو تابیاں سر زد ہوئی ہوں ان ہے در گرر فرما فضل کی جا در مون ہوں ان ہے در گرر فرما کی بھی تو توفیق عطا فرمائے ۔ آمین ۔

#### چند خصوصیات

- 1 ۔ ہر سورت کی ابتداء میں اس کی وجہ تسمید ، اس کا تعارف اور اس کے مضامین کا خلاصہ بیان کیا گیا ہے ۔
- ا ۔ تقریباً ہر آیت پر اس کے مضمون کی مناسبت سے بہایت مختصر عنوان قائم کیا گیا ہے ۔
- ۳ الفاظ کی لغوی اور اصطلاحی تشریح کی گئی ہے تاکہ طلبا اور عربی زبان

- ہے دلیسی رکھنے والے اس ہے استفادہ کر سکیں ۔ مع ۔ جہاں صروری ہوا ، آیات کا ربط سادہ اور مختصر الفاظ میں بیان کیا گیا
- ہ ۔ آیات کا شان نزول مستند و معتبر روایتوں کے حوالے سے خریر کیا گیا ہے ۔
  - ۲- ترجمه و تفسير مبايت سليس ، عام فهم اور بامحاوره ب -
- جو کچے لکھا گیا ہے وہ تمام کا تمام اکابر علماء کرام کی تفاسیر ہے معمولی
  لفظی تصرف کے ساتھ اخذ کیا گیا ہے ۔ عہم نبوی سے لیکر آج تک
  علمہ، ر سخین نے قرآن کریم کو جس طرح کھا ، اس میں اپنی طرف سے
  کسی قسم کی ترمیم و اضافہ کئے بغیر اسی طرح پیش کر دیا ہے تاکہ لوگ
  قرآن کریم کا صحیح علم حاصل کر کے اس پر عمل کر سکیں ۔ ترجمہ و
  تفسیر میں کہیں بھی اپنی رائے کو داخل کر کے خیانت مبیں کی گئی ۔
  جو مضمون یا عبارت جس تفسیر سے لی گئی ہے اس کا کمل حوالہ دیا
  گیا ہے تاکہ اصل سے رجوع کرنے میں آسانی ہو ۔

تصحیح و تنقیح میں بہایت اہمنام کے ساتھ امکان مجر کوشش کی گئی ہے ، تاہم اگر کوئی غلطی یا قابل اصلاح بات نظر آئے تو قارئین کرام و علمائے عظام سے درخواست ہے کہ اس کی نشاندی فرہ کر عنداللہ ماجور ہوں ، آئندہ ایڈیشن میں اس کی اصلاح کر دی جائے گئے ۔ انشاء اللہ ،

سيد فعنل الرحمن منگل ۵ محرم الحرام ۱۳۱۳ ه عولاتی ۱۹۹۲ .

# قرآني علوم كاتعارف

باب اول

# فرآن اور وحی

قرآن کی تعربیف ۔ قرآنِ کریم اللہ تعالیٰ کا وہ کلام ہے جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوہ ، صحیفوں میں لکھا گیا ، کسی شبہ کے بغیر آپ سے تواتر کے ساتھ منقول ہے اور اس کی تلاوت عبادت کا درجہ رکھتی ہے ۔

امام بیبتی کتاب الاعتفاد میں فرماتے ہیں کہ قرآنِ کریم اللہ تعالی کا کلام ہے جو
اس کی صفات فرات دائیہ میں سے ایک صفت ہے ۔ اللہ تعالیٰ کی صفات میں سے کوئی صفت
نہ مخلوق ہے اور نہ حادث بلکہ جس طرح اللہ تعالیٰ قدیم ہے اس طرح اس کی تمام
صفات قدیم جیں ۔ پس قرآن کریم بھی قدیم ہے حادث نہیں ۔ لبذا یہ بھی اس عظمت و
برتری کا مستق ہے جو اللہ جل شانہ ، کی کریائی سکہ لائق ہو ۔ یہ ایسا بلند پایہ کام اور
انسی ہے مثال کتاب ہے کہ

لَا يُأْتِيُهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خُلْفِهِ اَتُنْزِيْلُ مِنْ خَلْفِهِ اَتُنْزِيْلُ مِن حَكِيْمِ حَمِيْدٍ و ( خَمَ سجد ٢٢ ) -

نه اس کے سلمنے سے اس میں باطل آسکتا ہے اور ند اس کے پیچے سے یہ تو حکیم دحمید کی بارگاہ سے نازل کردہ کتاب ہے۔ ( منازل العرفان صفحہ ۱۲۳)۔

قرآن كريم كے عام - اللہ تعالى فے خود قرآن كريم ميں لينے عظيم و برتر اور بلند پايہ كلام كے متعدد نام تجويز فرمائے ہيں جن ميں سے زيادہ مشہور يہ ہيں -(1) القرآن (ع) الكتاب (ع) الفرقان علامہ شیخ ابو المعالی عزیز بن عبدالمانک کے بیان کے مطابق قرآن کریم کے پہن نام السے بیں جو خود قرآن کریم میں مذکور بیں ۔ بعض دوسرے حضرات نے قرآن کریم کے ناموں کی تعداد نوے سے زیادہ بتائی ہے ۔ قرآن کریم کے جملہ ناموں میں سے قرآن سب سے زیادہ مشہور اور عام ہے ۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے ۔

إِنَّا جَعَلْنُهُ قُرْانا عَرَبِيًّا ( زخرف ٣ ) .

بیشک ہم نے اس کتاب کو عربی زبان کا قرآن بنایا ہے۔

وَلَقَدُ أَتَيْنَكَ سَبِعا ثِنِنَ الْمَثَانِيُّ وَ الْقُرْأَنَ الْعَظِيْمَ ﴿ الْقُرْأَنَ الْعَظِيْمَ ﴿ (الحجر ٨٤) .

اور بم نے آپ کو ( نماز میں ) مکرر پڑھی جانے والی سات آیتیں ( لیعنی الخد ) اور قرآن عظیم دیا ہے۔

إِنَّهُ لَقُرُانُ كُرِيْمُ (واقعه ٤٤) \_

بیشک یہ مرت والا قرآن ہے۔

بَلْ هُوَ قُرْانٌ مَجِيْدٌ فِيْ لَوْجٍ مَّخُفُوْظٍ ( بروج ٢٢ ) \_

بلكه يه بهت بزرگ والا قرآن ہے جو لوح محفوظ ميں ( لكما ہوا ) ہے -

اس طرح اور بہت سی آیات بیں جن میں علوم اللیہ کی اس جامع اور آخری کتاب کا بہی مبارک نام ذکر کیا گیا ہے ( منازل العرفان ۲۱ ) ۔

جَامِظ کہتے ہیں کہ اہل عرب اپنے کلام کے جو نام رکھتے تھے اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب اور اس کے حصول کے نام ان کے مروجہ ناموں سے مختلف رکھے ۔ چتائی اللہ

تعالیٰ نے آپی کتاب کا نام قرآن رکھا۔ یہ ایسا نرالا اور بے مثال ہے کہ نہ تو کسی عرب نے لینے مجموعہ کام کا یہ نام رکھا اور نہ دنیا میں کسی اور کتاب کا یہ نام رکھا گیا۔ پس جیسا نرالا اور بے مثل کلام ہے اللہ تعالی نے اس کا دیسا ہی ہے مثل نام مقرر فرمایا۔

لال عرب نسیخ مجموعہ کلام کو وہوان کہتے تھے ، اللہ تعالیٰ نے لسینے کلام کا نام قرآن رکھا۔

لال عرب لینے کلام کے حصوں کو قصیرہ کہتے تھے اللہ تعالیٰ نے لینے کلام کے صد کا نام سورت مقرد فرمایا ۔

ال عرب الهن كام ك چوئے سے چوئے بنا كو بست كہتے تھے اللہ تعالىٰ نے اللہ كا نام آيت ركھا ۔

قرآن كى وحبہ تسميد - اس لفظ كے بارے ميں ائر مفسرين اور ماہرين لغت كا اختكاف كے وجبہ تسميد اس لفظ كے بارے ميں ائر مفسرين اور ماہرين لغت كا اختكاف كے ، بعض كہنے ہيں كہ يہ اسم علم غير مشتق ہے اور اللہ تعالىٰ كے كلام كے لئے مخصوص ہے اس لئے يہ مهموز مہيں ۔ "

امام شافعی اور بعض دو سرے انز لغت و مفسرین کہتے ہیں کہ یہ نہ تو مہموز ہے اور نہ قرأة علی مانوذ ہے بلکہ یہ اللہ تعالی کی اس سماب کا نام ہے جو اس نے آخصرت ملی اللہ علیہ وسلم پر نازل فرمائی ۔ جسے توریت اور انجیل ان تمابوں کے نام ہیں جو حضرت موسی علیہ السلام اور حضرت علیہ السلام پر نازل ہوئیں ۔

فَرَآء کھنے ہیں کہ یہ قرابُن کے مشتق ہے کیونکہ اس کی بعض آیتیں بعض دوسری آیتوں کا تعلق مشابہ ہیں ، انہی باتوں کا آیتوں کی تصدیق کرتی ہیں اور کچے آیتیں دوسری آیتوں کے ساتھ مشابہ ہیں ، انہی باتوں کا نام قرآبُن ﴿ قریبے ﴾ ہے ۔

بعض کہتے ہیں کہ یہ لفظ قُرْنَ سے ماخوذ ہے جس کے معنی جمع کے آتے ہیں ۔
جسے قَرَنَتُ الفَّنَ بِالفَّنَ ۔ میں نے ایک چیز کو دوسری چیز کے ساتھ جمع کیا ۔ اس لحاظ ہے اس کو قرآن اُس لئے کہا جاتا ہے کہ اس میں سورتیں ، آیتیں ، کلمات اور حروف ایک خاص انداز کے ساتھ جمع ہیں ۔ اس اعتبار سے بھی یہ غیر مہموز ہی پڑھا جائے گا ۔ ایک خاص انداز کے ساتھ جمع ہیں ۔ اس اعتبار سے بھی یہ غیر مہموز ہی پڑھا جائے گا ۔ اس کے برعکس جو لوگ لفظ قرآن کو مہموز قرار دیتے ہیں ان میں بھی باہم

اختلاف ہے -لِحْیَائِیْ کہتے ہیں جس طرح رُجْعَانَ ادر خُغَرانَ مصدر ہیں اس طرح قرآن ، قرائت کا مصدر ہے ۔ اور یہ اسم مفعول کے معنی میں ہے ۔ اکثر ائد اور قرآء کے نزدیک یہی افاق ہوا ہے ۔ چنائ افاق ہے قرآن کریم میں مجی لفظ قرآن ، قرائت کے معنی میں استعمال ہوا ہے ۔ چنائیہ ارشاد ہے ۔

فَاذَا قَرَأَنْهُ فَاتَّبِعَ قُرْأَنْهُ ( القيمه ١٨ ) .

لی جب ہم ( اپنے فرشنے کے ذرایعہ ) اس کو پڑھیں تو ( اے پیغبر صلی اللہ علیہ وسلم ) آپ اس کی اتباع و پیروی کریں ۔

پی معنوی اعتبار سے بہی بہتر معلوم ہوتا ہے کہ لفظ قرآن کو قریم ( پر صنا اور لکا دت کرنا ، ) سے مانوذ قرار دیا جائے ۔ لہذا کتاب اللہ کو قرآن کہنے کے معنی یہ ہوں گے کہ حقیقت میں پڑھنے کے لائق کتاب تو قرآن بی ہے ۔

رجّاج کہتے ہیں کہ قُرْآن ، فُعَلاَن کے وزن پر اسم صفت ہے اور قرار علی مشتق ہے جس کے معنی جمع کرنے کے ہیں جسے عربی میں کہتے ہیں کہ قرّات الباء فی الوّنی ۔ میں نے جس کے معنی جمع کرنے کے ہیں جسے عربی میں کہتے ہیں کہ قرّات الباء فی الوّنی میں میں مزہ تخفیف کے لئے ترک کیا میں ہے اور اس کی حرکت ما قبل ساکن کو دیدی گئی ہے ۔

ابو بسیدہ کہتے ہیں کہ کلام انبیٰ کو قرآن اس نئے کہتے ہیں کہ اس نے سور توں کو باہم جمع کیا ہے (النقان ۱۳۵/۱) ۔

علامہ راغب اصفہ فی کہنے ہیں کہ ہر ایک جمع کردہ شنے کو یا ہر کلام کے مجموعہ کو ہر گز قرآن نہیں کہ جائیگا بلکہ کلام اللہ کا یہ نام اس لئے رکھ گیا ہے کہ اس نے سابقہ دمانے میں نازل شدہ آس فی کتابوں کے جملہ علوم و معارف کے تمام مثرات ( نتائج ) جمع کر لئے ہیں ۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

## وَ تَفْصِيْلَ كُلِّ شَيْئٍ

اور اس ( قرآن ) میں ہر چیز کی تفصیل ہے ( ۱۱۱ / ۱۱) ۔

## تِبْياً نَّا لِكُلِّ شُنْيً

( اس قرآن میں ) ہر چیز کی بوری وضاحت ہے (۸۹/ ۱۹) ۔

اور قرآن حقیقت میں گفران ، رجمان کی طرح مصدر ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے

إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَ قُرَانَهُ فَاذًا قَرَانَهُ فَاتَبِعْ قُرَانَهُ ( القيامِهِ ١٨,١٤ ) .

بلا شبر اس كا جمع كرنا اور اس كا پرهنا بمارے ذمه ہے ، جب بم اس كو پراھ چكيں تو اس كے بعد آپ پرهيں ۔

اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ (کتاب اللہ کا) یہ نام (قرآن) رکھنے کی وجہ یہ ہے کہ اس نے لینے اندر تمام قسم کے علوم جمع کر لئے بیں (المفردات ۲۰۱۴) ۔

بعض دوسرے اللی لغت کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے کلام کو قرآن اس لئے کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے کلام کو قرآن اس لئے کہتے ہیں کہ یہ کار تیامت تک پڑھی جاتی رہے گی ۔

بیں کہ یہ کتاب پڑھنے کے لئے نازل ہوئی ہے ۔ اور قیامت تک پڑھی جاتی رہے گی ۔

ہیں کہ یہ کتاب پر مطلعے کے سے نازل ہوی ہے ۔ اور قیامت ملک پر میں جاتی رہے گی ۔ پتنافیہ یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ قرآنِ کریم ساری دنیا میں سب سے زیادہ پڑھی جانے والی کتاب ہے ۔

#### نبوت و رسالت

نبوت و رسالت کوئی فن یا ہمر نہیں جس کو کسب و اکتساب اور اپنی محنت و صلاحیت سے حاصل کیا جاسکے بلکہ یہ منصب محض عطائے کر آبنی کے نتیجہ میں حاصل ہوتا ہے ۔ آدمی اپنی ریاضت ، عمل صالح ، ذکر و تسبیحات اور عبادات میں کمال پیدا کر کے ولی تو بن سکتا ہے مگر نبی منہیں بن سکتا ۔ نبی تو دبی ہوگا جس کو الند تعالیٰ منصب نبوت و رسالت عطا فرمائے قرآن کریم میں ادشاد ہے ۔

اَللَّهُ اَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسْلَتَهُ ( انعام ١٢٣) -

الله تعالی بی خوب جانبا ہے کہ وہ اپنی پیغمبری کس کو عط فرمائے ( انعام ۱۲۴) -

جس طرح دیگر انبیاء اپنے اپنے زمانے ، اپنی اپنی قوم اور اپنے اپنے علاقے کے لوگوں کی ہدایت و رہمنائی کے لئے احکام خداد ندی لیکر آتے رہے اور اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنی تائید و ممایت اور وہی سے نوازا۔ اس طرح سب سے آخر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بھی اللہ تعالی کا پیغام لیکر آئے۔ آپ کو بھی اللہ تعالی نے اپنی تائید و ممایت اور وہی سے ہر ایک خاص قوم اور وہی سے نوازا۔ سابقہ انبیاء میں سے ہر ایک خاص زمانے اور ایک خاص قوم

کے لئے مبعوث ہوا تھا۔ مگر آنحفرت صلی الند علیہ وسلم کی بعثت قیمت تک ہر توم اور ہر زمانے کے لوگوں کے لئے ہے ۔ اصل کے اعتبار سے تمام شریعیس ایک ہی تھیں ۔ اور فروع میں اپنے اپنے زمانے کی طروریات کے لھالا سے انکام بیان کرتی تھیں ۔ آپ پر وتی و رسالت کا مقدس سلسلہ ختم ہوگیا ۔ اب قیامت تک نہ تو کوئی نبی اور رسول آئے گا اور نہ کسی انسان پر وتی نازل ہوگیا ۔ اب قیامت تک نہ تو کوئی نبی اور رسول آئے گا اور نہ کسی انسان پر وتی نازل ہوگی اور نہ بی اس کی ضرورت ہے کیونکہ آپ کو جو کتاب عطاک گئی ہے وہ تمام سابقہ کتب کی نازخ اور انکاماتِ البنیہ کی جامع و مکمل کتاب ہے ۔ اللہ تعالی نے خود اس کی حفاظت کا ذمہ بیا ہے تاکہ آپ کی شریعت قیامت تک بلا کسی تحریف و تغیر باتی رہے ۔ حفاظت کا ذمہ بیا ہے تاکہ آپ کی شریعت قیامت میں ہر زمانے میں ایک الیسی جماعت قائم رکھنے کا وعدہ فرمایا ہے جو دین پر قائم رہ کر مسلمانوں کو کتاب و سنت کی صحیح تعلیم دیتی کا وعدہ فرمایا ہے جو دین پر قائم رہ کر مسلمانوں کو کتاب و سنت کی صحیح تعلیم دیت

آنتصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قلبِ اطہر پر جو کلام نازل کیا گیا اس کو وحی کہتے ہیں ۔ جو پیغام و ہدایات سالجہ انہیاء پر نازل ہوئیں ان کا نام بھی وحی ہے ۔ اس طرح وحی کا مفہوم تمام انہیاء کے ورمیان مشترک ہے اور اس میں کوئی فرق منہیں ۔ کیونکہ وحی کا مصدر و ماخذ اور غرض و غایت ایک بی تھی ۔ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

بلا شبہ ہم نے آپ کی طرف اس طرح وئی کی جس طرح نوح علیہ السلام اور ان کے بعد آنے وائے نہیوں کی طرف کی اور حضرت ابراضیم و اسماعیل و اسحاق و یعقوب اور ان کی اولاد اور حضرت علییٰ د ابوب و بونس و بارون اور سلیمان (علیم السلام) کو زبور عطاکی ۔ اور ہم نے آپ سے بعض رسولوں کا ذکر کیا

ہے اور بعض کا بہیں کیا ۔ اور ہم نے (حضرت) موئ کو شرف ہمکامی بخشا ۔ وحی کا مشہوم ۔ نفت میں وحی کے معنی ہیں دوسرے کو بوشیدہ طور پر کچھ بتاناء جلدی سے کوئی اشارہ کر دینا ، دل میں کوئی بات ڈالنا ، البام کرنا ۔

شرع کے اعتبار سے وحی اللہ تعالیٰ کا وہ پیغام اور القاء ہے جو نبی کی طرف بلاواسطہ یا بالواسطہ ہو۔وحی کا اطلاق صرف انہیاء ر ہوتا ہے۔

زہری کہتے ہیں کہ وتی وہ کلام ہے جو اللہ تعالی تکسی نبی کی طرف بھیجہا ہے اور اس کے دل میں ثبت کر دیتا ہے ۔ پھر وہ نبی اس وتی کو اپنی زبان سے ادا کرتا ہے اور اے لکھوا دیتا ہے ۔ اس کو کلام اللہ کہتے ہیں ۔

علامہ راغب اصفہانی فرماتے ہیں کہ وی کے معنی یہ ہیں کہ جلدی سے اشارہ کر دینا خواہ یہ اشارہ کر دینا خواہ یہ بین کہ اشارہ کسی عضو کے اشارہ کمی عضو کے اشارے سے یا کسی عزریہ سے ( المفردات ۵۱۵ ) ۔

حضرت علامہ انور شاہ صاحب کھمیری رحمتہ اللہ عدیہ فرماتے ہیں کہ وجی اور اِنَّاء دو علیمرہ علیمرہ علیمرہ لفظ ہیں اور دونوں کے استعمال میں فرق ہے ۔ اِنَعَاد کا مفہوم عام ہے ۔ انبیاء پر وجی نازل کرنے کے علاوہ کسی کو اشارہ کرنا اور کسی غیر نبی کے دل میں کوئی بات ڈائنا بھی اس کے مفہوم میں وافل ہے ۔ لبذا یہ لفظ نبی اور غیر نبی دونوں کے لئے استعمال ہوتا ہے ۔ اس کے بر خلاف وجی صرف اس المام کو کہتے ہیں جو انبیاء کی لئے استعمال ہوتا ہے ۔ اس کے بر خلاف ایحاء تو انبیاء اور غیر انبیاء دونوں کے لئے استعمال کیا ہے گر لفظ وجی سوائے انبیاء کے کسی اور کے لئے استعمال منبیں فرمایا ۔ وجی استعمال کیا ہے گر لفظ وجی سوائے انبیاء کے کسی اور کے لئے استعمال منبیں فرمایا ۔ وجی کے ذرایعہ بندوں کو این باتوں کی تعلیم دی جاتی ہے جو ان کو محض عقل و حواس کے ذرایعہ معلوم نہ ہو سکھی ( علوم القران از مولانا تقی عثمانی ۴۹۰ س) ۔

# لغوی وی کی قسمیں

فطری - جیے الہام الیٰ سے شہد کی مکھیاں چھٹے بنا کر اس میں شہد جمع کرتی ہیں ۔ قرآن کریم میں ارشاد ہے -

وَ اَوْحُى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ اَنِ النَّخِذِي مِنَ ٱلجِبَالِ بُيُوْتا ً . (النحل ٦٨) اور تیرے رب نے ( فطری ) وی کے ذریعہ شبد کی کھیوں کو بنادیا ہے کہ تم بہاڑوں میں لینے لئے چمتے بناؤ ۔

اسیاوی ۔ بھیے کوئی سائنسدان کی چیزی ایھاد کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور اس کے لئے جدوجہد کرتا ہے تو اس کے خدوخال اور اس کی شکل و صورت اس کے ذہن میں ڈالدی جاتی ہے ۔ سال جرح وہ چیز وجود میں آجاتی ہے ۔ سال جس شخص نے سب سے فیلے ہوائی جہاز بنانا چاہا تھا تو اس کے ذہن میں یہ خیال کسی پرندے کو ہوا میں ارت ا ہوا د کیھ کر پیدا ہوا۔ پھر اس نے لینے تخیل کے مطابق کام شروع کیا اور لینے ذہن کو اس طرف متوجہ رکھا اور بار بار بخر ہے کئے مہاں تک کہ التد تعانی نے اپنی قدرت سے ہوائی جہاز کا کمل نقشہ اس کے ذہن میں ڈالدیا ۔ یہی وہ دی اور الہم ہے جو عام السانوں کو ہوتا ہے ۔ خواہ وہ مومن ہو یا غیر مومن ۔ جیسا کہ ارشاد باری تعانی ہے ۔

كُلَّا نُمِدُ لَهُولَا مِ وَلَهُولَا مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مُعَاكَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مُحُطُوْراً . ( بِن امرائيل ١٥)

مومن و غیر مومن جب کوشش کرتے ہیں تو ہم ان کو مدد دیتے ہیں ۔ اور تیرے خدا کی بخشش و فیض کسی یہ بند نہیں ۔

عرفائی ۔ یہ اولیاء سے مختص ہے ۔ جب کوئی وئی اتباع شریعت اور ریاضت و مجابدہ سے تزکیہ و تصفیہ قلب حاصل کر لیتا ہے تو البام کے ذریعہ اس پر خاص علوم کی راجی محل جاتی ہیں ۔ جیسا کہ ارشاد ربائی ہے ۔

وَالَّذِينَ جَاهَدُوْ افِينَا لَنَهْدِ يَنَّهُمْ سُبُلَنَا (مُعْبُوت ١٩) .

جو لوگ ہماری اطاعت اور ہمارے دین میں مجاہدہ کرتے ہیں ، ہم ان ہر ہدایت کی خاص رامیں کھول دسیتے ہیں ۔

لغوی دحی کی مذکورہ تینوں قسمیں غیر انبیاء میں پائی جاتی ہیں خواہ وہ حیوان ہوں یا انسان یا اولیاء ۔

مشرعی و حی ۔ یہ وحی مرف انبیاء علیم السلام کے ساتھ ناص ہے ۔ اس کی حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرشتے کے ذریعہ یا براہ راست خواب یا بیداری میں مالفات می شکل میں اللہ تعالی کی بدایت نبی کی ذات میں منتقل ہو جائے اس کو شرعی وحی

کہتے ہیں ۔ اور یہی نبوت کی روح ہے ۔ ( علوم القرآن از مولانا شمس الحق افغانی ۹۰ ، ۹۸ ) ۔

شرمی وی کی قسمیں

(۱) و کی فکی سے اللہ تعالی براہ راست نبی کے قلب میں کوئی بات ڈالدیتا ہے۔
اس میں نہ تو فرشتے کو واسطہ بنایا جاتا ہے اور نہ نبی کی قوت سامعہ اور حواس کو اور نہ بی نبی کو کوئی آواز سنائی دیتی ہے بلکہ کوئی بات ول میں بیٹھ جاتی ہے اور اس کے ساتھ بی نبی کو کوئی آواز سنائی دیتی ہے بلکہ کوئی بات ول میں بیٹھ جاتی ہے اور اس کے ساتھ بی یہ یقین ہو جاتا ہے کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے۔ یہ کیفیت بیداری میں بھی ہوسکتی ہے اور خواب میں بھی ۔ صفرت ابراہیم علیہ السلام کو لینے لاڈلے اور اکلوتے ہوسکتی ہے اور خواب میں جس کے حت خواب میں دیا گیا ۔

تککیم ریائی - اس میں اللہ تعالیٰ براہ راست نبی سے کلام کرتا ہے ۔ اس میں بھی فرشتہ کا واسطہ منبیں ہوتا ۔ بلکہ نبی کو آواز سنائی دیتی ہے جو مخلوقات کی آواز سے جدا اور مجیب و غریب کیفیت کی حافل ہوتی ہے ۔ جو انبیاء اس آواز کو سنتے ہیں وہی اس کی کیفیت کو پہچانتے ہیں ۔ مقل اس کا اوراک منبیں کر سکتی ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

## وَكُلُّمُ اللَّهُ مُؤْسِيٰ تَكُلِيمًا \* له ١٩٣٠.

اور الله في موسى سے باتيں كيں -

وحی کی یہ قسم ، تمام قسوں میں سے افضل و اعلیٰ ہے کیونکہ اس میں ہی کو اللہ تعالیٰ سے براہِ راست بمکامی کا شرف حاصل ہوتا ہے ۔

( ٣) و کی مککی ۔ اللہ تعالیٰ اپنا پیغام کسی فرشۃ کے ذریعہ نبی کے پاس بھیجا ہے ۔ کبھی تو فرشۃ نظر آتا ہے اور کبھی نظر منس آتا ۔ صرف اس کی آواز سنائی دیتی ہے ۔ کبھی فرشۃ انسان کی شکل میں آگر پیغام بہنچاتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان تینوں قسوں کو اس طرح بیان فرمایا ہے ۔

مَا كَانَ لِبَشَرِانَ يُتَكَلِّمُهُ اللهُ إِلاَّ وَ حَيا الْوَمِنْ وَرَاءِ حِبَابِ اَوْمِنْ وَرَاءِ حِبَابِ اَوْمِنَ وَرَاءِ حِبَابِ اَوْمِنَ لَا مَا يَشَاءُ ( خوري اه ) - اَوْيُرْسِلَ رُسُولًا فَيُوْجِي بِالْجِنْهِ مَايَشَاءُ ( خوري اه ) - كى بشرك لئے ممكن نہيں كہ اللہ تعالى اس سے ( دوبرو ہو كر ) بات كر ،

مگر دل میں بات ڈال کر یا بردے کے بیچے سے یاکسی فرشتہ کو بھیجر جو الند تعانیٰ کی اجازت سے جو کچے اللہ تعالیٰ چاہے وہی نازل کرے ۔

اس آیت میں دل میں بات ڈلنے ہو دی قلبی مراد ہے۔ پردے کے پیچے ہے مراد وی کی دوسری قسم ( اللم رَبّانی ) ہے اور فرشتہ بیجنے ہے وی مکی مراد ہے۔

آپ پر مزول وی کی کیفیت ۔ آنحنزت صلی الله علیہ وسلم پر مختف طریقوں سے وی نازل ہوتی می ۔ شیفین نے حضرت عائشہ رضی الله عبا ہے روایت کی کہ مارث بن ہدام ( فضلاء صحابہ میں ہے ہیں فع کہ کے موقع پر اسلام لائے اور ۱۵ ھ میں شام کو فع کرتے ہوئے شہید ہوئے ) نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے دریافت کیا یا رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے دریافت کیا یا رسول الله صلی الله علیہ وسلم آپ پر دی کس طرح آتی ہے ۔ آپ نے فرایا کہ کھی تو میرے پاس مین کی آواز کی طرح وی آتی ہے اور وی کا یہ انداز میرے فرایا کہ کھی تو میرے پاس مین کی آواز کی طرح وی آتی ہے اور وی کا یہ انداز میرے ہوئا ہوں ۔ اور کبی الیہ ہوتا ہے کہ فرشتہ انسان کی شکل میں آگر بچے ہے کلام کرتا ہے تو میں اس کے کلمات کو یاد کر لیتا ہوں ۔ صفرت عائشہ فرماتی ہیں کہ میں نے سخت مردی کے دن میں آپ پر وی نازل ہوتے دکیمی ہے کہ جب وی کا سلسلہ ختم ہو جاتا تو میں اس کے کلمات کو یاد کر لیتا ہوں ۔ صفرت عائشہ فرماتی ہیں کہ میں نے سخت مردی کے دن میں آپ پر وی نازل ہوتے دکیمی ہے کہ جب وی کا سلسلہ ختم ہو جاتا تھ جیے فصد مردی کے دن میں آپ پر وی نازل ہوتے دکیمی ہے کہ جب وی کا سلسلہ ختم ہو جاتا تو ( سخت سردی کے بادجود ) آپ کی پیشانی مبارک سے پسدیا اس طرح بہتا تھ جیے فصد میں گائی گئی ہو ( بخاری شریف ۱۱ / ۱) ۔

ایک اور روایت میں حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ آپ نزول وجی کے وقت ہے چین ہو جاتے اور چہرہ متغیر ہو جاتا تھا ۔ یہ کیفیت ایک دو مرتبہ پیش نہیں آئی بلکہ بیب جمی وی آئی تھی آپ کی بہی کیفیت ہوتی تھی اور بدن اطہر لیبینے سے تر ہو جاتا تھا ۔ مسلم نے حضرت ابوہر رو سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پہب وی نازل ہوتی تو ہم میں سے کسی کی مجال مہنیں ہوتی تھی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر فظر ڈال سکتے ۔ ایک مرتبہ آپ نے اپنا سرمبارک حضرت زید بن ثابت کے دانو پر رکھا ہوا تھا کہ اس حالت میں وی نازل ہونی شروع ہوگئی ۔ اس سے حضرت زید کی ران پر اس قدر بوجہ پڑا کہ جسے وہ ثوث رہی ہو۔

حضرت عمر فرماتے ہیں کہ جب آپ ہر وحی نازل ہوتی تو آپ کے ہجرہ انور کے قریب شہد کی مکھیوں کی محضجناہت جسی آواز سن تی دیتی تھی ۔ صفرت عائشہ کی مذکورہ بالا صدیث میں نزول وی کے دو طریقے بیان کئے گئے ہیں ۔ ایک یہ کہ اس وقت میں ۔ ایک یہ کہ (۱) گراں بار قول آپ کے قلب اطہر پر اِلقاء کیا جاتا تھا ۔ اس وقت آپ گھنٹی کی سی آواز سنتے متے ۔ وی کی یہ صورت آپ پر بہت و شوار ہوتی تھی جیسا کہ ارشاد ہے ۔

## إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ﴿ مَرْلَ ٥ ) بم آبٌ ير ايك كران بار قول إلقاء كرين عد -

(۲) یہ کہ فرشتہ کسی انسانی شکل میں آپ کے پاس آگر اللہ تعالی کا پیغام چہنیا دیما تھا ۔ وی کی یہ صورت مقابلتاً خفیف ادر آسان تھی ۔ دوسری احادیث سے وی کے مندرجہ ذیل طریقے بھی ثابت بیں ۔

(٣) الند تعالی سے ہمكامی - جس طرح اللہ تعالی نے حضرت موسى عليه السلام كو درخت كے بيجے سے بكارا تو انہوں نے اللہ تعالى كى بكار سى الى طرح آنحضرت صلى الله عليه دسلم كو بھى اللہ تعالى سے براہ راست بمكام بونے كا شرف حاصل بوا ہے - يہ واقعہ آپ كو بيدارى كى حالت ميں معراج كى شب ميں پيش آيا -

(۲) فرشت کی طرف سے اِلقاء ۔ وی کے اس طریق کے تحت صفرت جبرائیل علیہ السلام کسی بھی شکل میں آپ کے سلفے آئے بغیر آپ کے قلیب اطہر میں کوئی بات اِلقاء فرما دیتے تھے ۔ جیسا کہ حاکم کی ایک روایت میں ہے کہ جبرائیل علیہ السلام نے میرے دل میں یہ بات ڈال ہے کہ تم میں سے کوئی دنیا سے جبس جائے گا جب تک وہ اپنا رزق بورا نہ کر لے ۔ (علوم القرآن از مولانا تقی عثمانی) ۔

(۵) فرشنة كا اصلى شكل الله آما من آما من صورت من حضرت جرائيل عليه السلام كسى انسان كى شكل الحقيار كئے بغير اپنى اصلى صورت مين دكھائى دينة تھے ۔ ايسا ايک مرتبہ تو اس وقت بواجب آپ نے خود صفرت جبرائيل عليه السلام كو ان كى اصلى ايک مرتبہ تو اس وقت بواجب آپ نے خود صفرت جبرائيل عليه السلام كو ان كى اصلى شكل مين ديكھنے كى خوابش ظاہر فرمائى تھى ۔ اور وومرى مرتبہ شب معراج ميں بوا (علوم القرآن اذ مولانا محمد تقى عمائى) ۔

(۱) رویائے صاوقہ ۔ صح بخاری و مسلم میں ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رمنی اللہ عبد وسلم پر وی کی ابتداء سے

خوابوں سے ہوئی ۔ آپ جو کچے خواب میں دیکھتے ہتے اس کی تعبیر صبح صادق کی روشنی کی مائند بالکل ظاہر اور کھلی ہوئی ہوئی تھی ۔ اس کے علاوہ مدسیّہ منورہ میں آپ پر کسی منافق نے سح کر دیا تھا ۔ اس کو دفع کرنے کا طرابقہ بھی آپ کو خواب ہی میں بتایا گیا تھا ۔

## وحى متلوّ وغير متلوّ

آنحضرت صلی الله علیه وسلم بر دو قسم کی وجی نازل موتی تھی ۔

(۱) وہ وی جو قرآن کریم کی آیات ہیں اور جن کے الفاظ و معنی دونوں اللہ تعالی کی طرف سے تھے۔ اور یہ قرآن کی شکل میں ہمیشہ کے لئے اس طرح محفوظ کر دی گئیں کہ ان کا ایک نقطہ یا خوشہ بھی تبدیل بہیں کیا جاسکتا ۔ علماء کی اصطلاح میں اس کو وی متلو کہا جاتا ہے بعنی وہ وی جس کی تلاوت کی جاتی ہے ۔ اس میں اسلام کے اصول ، عقائد اور بنیادی تعلیمات کا بیان ہے ۔

( ۲) وہ وقی جو قرآنِ کریم کا جزو نہیں بنی ۔ اس کے ذریعہ آپ کو بہت سے احکام عطا فرمائے گئے ۔ اس کو وقی غیر مثلو اس لئے کہتے ہیں کہ اس کی ملادت نہیں کی جاتی ۔ اور یہ صحیح احادیث کی شکل میں محفوظ ہے ۔

### فرمان رسول

الكلم يرس منزت ابن عباس سے مروی ہے كہ ميں رسول اللہ صلى عليه وسلم كے بيچے بي عما كہ آپ نے فرمایا ۔ اے لڑے امیں تہمیں پہند کلے بتا تاہوں تم اللہ تعالیٰ کے احکام كی حفاظت كرو ۔ وہ تہماري حفاظت كرے گا۔ تم اس كالهاؤ ركھ تو اسے اپنے سلمنے پاؤ گے جب تو كچ ما نگنا چاہے تو النہ بى سے مانگ جب تو مدد طلب كر اور خوب جان لے كہ اگر سارى من سامت بى سے مانگ جب تو مدد طلب كر دو اللہ كر سارى است بى تہمیں كچ نفع بہنچا نے پر منفق ہوجائے تو وہ تہمیں صرف اسافق بہنچا سكتی ہے جشا كہ اللہ تعالیٰ نے تہمار سے ۔ تقد بر كے قام صرف اسابى نقصان بہنچا سكتے ہیں جتنا كہ اللہ تعالیٰ نے تہمار سے لئے لكھ و یا ہے ۔ تقد بر كے قام اللہ تعالیٰ نے تہمار سے لئے لكھ و یا ہے ۔ تقد بر كے قام اللہ تعالیٰ نے تہمار سے لئے لكھ و یا ہے ۔ تقد بر كے قام

باب دوم

# فصنائل قرآن

قرآن کریم کی عظمت و فضیلت مجھنے کے لئے یہ آیت مبارکہ بی کافی ہے۔

يَّا يَتُمَا النَّاسُ قَدْ جَاءَ تُنَكُمْ مُوْعِظَةً مِّنْ رَّ بِكُمْ وَ شِفَاءً لِيَكُمْ وَ شِفَاءً لِيَا فِي الصَّدُورِ وَهُدُو رَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِيْنَ ( لِيلْس ١٥٠ ) -

اے انسانو! بلا شبہ تہارے پاس مہارے دب کی طرف سے ایک خاص پیغام نصیت آگیا ہے جو ان تمام بیاریوں کے لئے جو سینوں میں ہوں شفا اور عافیت کا سامان ہے اور مومنوں کے لئے (مہامث) بدایت و رحمت ہے۔

اس آیتِ کریمہُ ہے ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کا یہ کلام ( قرآن ) لوگوں کے لئے پیغام نصیحت ہے ، ظاہری و باطنی امراض و حیوب کے لئے شفا و عافیت کا ذریعہ اور بدایت و رحمت کا خزانہ ہے ۔ ظاہر ہے انسان کے لئے اس سے بڑھ کر کوئسی نعمت ہوگی۔

ا۔ قوموں کا عروج و روال ۔ صرت عرف عقب قرآن کو ظاہر کرنے کے لئے منبر پر کھڑے ہو کر آنحضرت صلی اللہ علیہ دسلم کا یہ فربان بیان کیا کہ آگاہ ہوجاد اے لوگو! آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ بلا شبہ اللہ تعالی اس کتاب کے ذریعہ بہت می قوموں کو عرفت و سر بلندی عطا فرماتا ہے اور بہت می دوسری (قوموں) کو (اس پر عمل نہ کرنے کی وجہ ہے) ذلیل و رسواکرتا ہے (مسلم) ۔

۲۔ قرآن کا معلم ۔ حضرت عمان سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم میں سب سے بہتر وہ بندہ ہے جو قرآن کا علم حاصل کرے اور دوسروں کو اس کی تعلیم دے ( بخاری شریف ۱۲۵/ ۱۳) ۔

ا بنرولی ملاککہ ۔ حضرت انٹیز بن تعفیر ایک روز جبد میں سورہ بقرہ تلاوت کر رہے تھے کہ اچانک ان کا گھوڈا جو قریب بی بندھا ہوا تھا بدکنے لگا۔ جب وہ خاموش ہو گئے تو گھوڈے نے بھی بدکنا بند کر دیا ۔ انہوں نے جب دوبارہ مگاوت شروع کی تو گھوڈا پیر ای طرح بدکنے لگا ۔ آخر نماز ختم کر کے سر اور پر اٹھا کر دیکھا تو ایک سائبان نظر آ رہا تھا جس میں بہت می شمعیں روشن تھی ۔ مج کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی فلامت میں حاصر ہو کر تمام واقعہ عرض کیا تو آپ نے فرمایا کہ یہ فرشتے تھے جو تنہاری تلاوت کی آواز سننے کے لئے قریب ہوگئے تھے ۔ (مسلم) ۔

ا بر بڑول سکسینہ ۔ حضرت ابو بر رہ ہے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب کی لوگ اللہ تعالیٰ کے کسی گر میں قرآنِ مجید کی مکاوت کرتے ہیں اور اسے آپس میں سکھنے سکھاتے ہیں تو ان پر سکسنے ( اللہ تعالیٰ کی رحمت و پسندیدگی اور اس کی طرف ہے بندوں کے سکون قلب اور طمانیت کی ایک خاص کیفیت ) نازل ہوتا ہے اور ان پر رحمت تھا جاتی ہے اور فرشتے ان کو محمر لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ فہنے پاس والوں ( فرشتوں ) میں ان کا ذکر کرتا ہے ( احمد ، مسلم ، ابوداؤد )۔

٥- و حمرة آخرت - حضرت ابو ذرائ رسول الله ملى الله عليه وسلم كى خدمت طير وسلم كى خدمت طير عرض كيا - يا رسول الله صلى الله عليه وسلم كي وصيت فرمائيه - آپ ف فرمايا كه كلاوت قرآن كو لهن او په لازم كرلو كونكه تكاوت قرآن پاك عنهاد الله زهن مي نور اور آسمان (آخرت) مي ذخيره به (ابن حبان) -

۱- حافظ کی شفاعت ۔ حضرت علی سے مروی ہے کہ جس شخص نے قرآن پر ما ، پر اس کو حفظ یاد کیا اور اس کے طلال کو طلال جانا اور حرام کو حرام تو اللہ تعالیٰ اس کو جنت میں داخل فرمائے گا اور اس کے گرائے میں سے المیہ دس آدمیوں کے بارے میں اس کی شفاعت قبول فرمائے گا جن کے لئے جہنم واجب ہو کی ہو (اہم احمد ، ترمذی ، ابن ماجہ ، وادی )-

، محافظ فرشت كا تقرر - شداد "بن اوس كى روايت من ب ك جو مسلمان لينة وقت كاب الله كى كوئى سورت بره ايما به تو الله تعالى اس بر ايك فرشة كو محافظ

مقرر کر دینا ہے اور وہ فرشتہ کسی اذیت دینے والی چیز کو اس کے پاس بہیں آنے دینا ، عباں تک کہ جب وہ مسلمان بیدار ہوتا ہے تو وہ فرشتہ بھی اپنی خدمت سے سبکدوش ہو جاتا ہے ( احمد ، فرمذی ) ۔

۸۔ شمر و برکت کا باعث آبزار نے صرت انٹ کی مدیث ہے روایت کی کہ جس گمر میں قرآن پڑھا جاتا ہے اس میں خیر و برکت کی کثرت ہوتی ہے اور جس گمر میں قرآن بہنیں پڑھا جاتا اس کی خیر و برکت گھٹ جاتی ہے ۔

و الله تعالیٰ کے أبل م صرت ان سے مردی ہے کہ رسول اللہ ملی اللہ علی وسلم من اللہ تعالیٰ کے گر والے اور علی وسلم نے ارشاد فرمایا کہ لوگوں میں سے بعض لوگ اللہ تعالیٰ کے گر والے اور خاص لوگ بیں ۔ صحابہ نے مرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وہ کون لوگ بیں ۔ آپ نے فرمایا کہ قرآن شریف والے اللہ تعالیٰ کے اہل اور خاص لوگ ہیں ( نسائی این ماجہ ، حاکم )۔

ا قلب كا صلیلل مستقلل مصرت عبد الله بن عرب مردى ب كه آنمعزت على الله عليه وسلم في فرمايا كه لوگون كه دلون براى طرح دنگ آجانا به جس طرح بانى لگ عليه وسلم الله كا دنگ كس چيز مدور بوتا ب آپ في ارشاد فرمايا كه موت كو كرت مه ياد كرنا ادر قرآن مجيد كى ملاوت زياده كرنا ( نيستى ) م

اا۔ حافظ کی مثال ۔ صرت عائشہ نے مردی ہے کہ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس کا حافظ ہی ہے ، وسلم نے فرمایا کہ اس شخص کی مثال ، جو قرآن پڑھتا ہے اور وہ اس کا حافظ ہی ہے ، مرم اور نیک لکھنے والے ( فرشتوں ) جسی ہے ۔ اور جو شخص قرآن مجید کو بار بار پڑھتا ہے اور وہ اس کے لئے دشوار ( انگ انگ کر پڑھنا ) ہمی ہے تو اسے دوہرا اجر لے گا ( ایک تکاوت کا دوسرا مشقت کا ) بخاری شریف ۱۵۲ / ۲ ۔

۱۶۔ بہمترین گفتگو ۔ حضرت جابر سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بہترین محفظو اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے ( مسلم ) ۔ ال بہمترین رفیق - صرت مُعّاذ بن انس سے مردی ہے کہ جس شخص نے قرآن کو اللہ تعالی کے لئے پڑھا وہ صدیقین ، شہداء اور صافین کی ہمرابی میں لکھ دیا گیا اور یہ لوگ کیا ہی الحج رفیق ہیں ( احمد ) ۔

۱۱ ۔ چننت كا ماج - حزت ابو بريه سے مردى ہے كہ جو شخص اپنے جينے كو قرآن كى تعليم دے كا قيامت كے دن اس كو ايك تاج بهنايا جائے كا ( طبرانى )-

10. قرآن پڑھے کا العام - حضرت معاذ جبنی سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس نے قرآن پڑھا اور اس میں جو کچھ ہے اس پر عمل کیا تو قیامت کے روز اس کے ماں باپ کو ایک ایسا تاج بہنایا جائیگا جس کی روشنی سورج کی روشنی ہوگ جبکہ وہ روشنی دنیا کے گھروں میں ہو اور سورج سورج کی روشنی سے زیادہ حسین ہوگ جبکہ وہ روشنی دنیا کے گھروں میں ہو اور سورج آسمان سے بمارے پاس بی اثر آئے ۔ بھر آپ نے فرمایا کہ عبارا نود اس آدمی کے متعلق کیا گمان ہے جس نے یہ عمل کیا ہو ( مسند احمد ، ابو واق، حاکم ) ۔

۱۱۔ وعاکی قبولیت ۔ صرت جابرت مردی ہے کہ جس شخص نے قرآن کو جمع کیا اللہ تعالیٰ اس کی دعا کا الر ظاہر کر کیا اللہ تعالیٰ اس کی دعا کا الر ظاہر کر دنیا ہی میں اس کی دعا کا الر ظاہر کر دے اور چاہے اے آخرت میں اس کے لئے ذخیرہ رکھے ۔ (طبرانی ) ۔

۱۸- بررگی کا مائ ۔ صرت ابوہ ریّه سے مردی ہے کہ قیامت کے روز جب صاحب قرآن میدان حشر میں آئی تو قرآن کچے گا کہ اے اللہ ا اس کو لبای آراستہ بہنا دے ۔ چتا پنے اس کو بای آراستہ بہنا دے ۔ چتا پنے اس کو بزرگی کا تاج بہنایا جائیگا ۔ پھر قرآن کچے گا کہ اے اللہ ا تو اس کو اور زیادہ مرتبہ دے اور اس سے رامنی ہو جا اور اللہ تعالیٰ اس سے رامنی ہو جائیگا اور اے حکم دے گا کے ایک ورق پڑھ اور ہر آیت کے بدلے اس کی ایک نکی بڑھائے گا رحائے گا

19 - قرآن كى شفاعت - حفرت جابر سے مردى ہے كه رسول الله ملى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا كه قرآن كريم ايسا شفيع ہے جس كى شفاعت قبول كى محتى اور ايسا جمارا الله عمارا الله عما

۲۰- ملاوت ول لگئے تک کرفا۔ صفرت جند بن عبداللہ بیان کرتے ہیں کہ نبئ کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قرآنِ مجید اس وقت تک پڑھو جب تک اس میں دل گئے ۔ جب دل اچات ہونے گئے تو پڑھنا بند کردد ( بخاری شریف کا ۱۲۹ / ۳ ) ۔

۲۱ گھروں کو منور کروا ۔ آنحطرت صلی اللہ علیہ دسلم نے ارشاد فرمایا کہ نماز اور قرآن کی ملاوت سے لہنے گروں کو منور کرو ( نیبتی ) ۔

۲۲ و يران قلب م صرت ابن عباس سے مردى ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا كه جس شخص ك قلب ميں قرآن كريم كاكوئى حصه بمى محفوظ بنيں وہ ويران گركى مائند ہے ( ترمذى ، احمد دارى ، حاكم ) -

۳۳- حساب سے مستنی لوگ ۔ صرت ابن عمر ہے مردی ہے کہ آنحفرت ملی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قیامت کے دن تین (قسم کے) آدی الیہ بوں ملی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ قیامت کے دن تین (قسم کے) آدی الیہ بوں کے جن کو نہ خوف دامن گیر ہوگا اور نہ ان کو حساب و کتاب دینا پڑے کا اور جب تک مخلوق الین الین حساب و کتاب سے فارغ ہوگی ، وہ مشک کے الیوں پر تفریح کریں گئے ۔ (1) وہ شخص جس نے مرف اللہ تعالی کی خوشنودی کے لئے قرآن پڑھا اور ان لوگوں کی امامت کی جو اس سے رامنی ہیں ۔

(۲) وہ شخص جو خالص اللہ تعالیٰ کی رضاکے لئے لوگوں کو نماز کی طرف بلاتا ہو ۔ (۳) وہ شخص جو لینے ماتحتوں ہے اتھا بر تاؤ کرے ( طبرانی )۔

٢٣ بُمُعْمَك كي مخصلي - آنحفزت صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا كه لوكو! تم

قرآن کی تعلیم حاصل کرو اور اس کو پڑھو اس لئے کہ جو شخص اس کی تعلیم حاصل کرتا ہے ، پھر اسے پڑھتا اور اس کا اہتمام کرتا ہے تو اس کی مثال اس تھیلی جسیں ہے جو مثلب سے بعری ہوئی ہے اور اس کی خوشہو ہر طرف چھیل رہی ہے اور جو شخص اس کی تعلیم حاصل کرتا ہے ، پھر اس سے ( غافل ہو کر ) سو جاتا ہے ، اس طرح کہ قرآن اس کے سینے میں ہوتا ہے تو اس کی مثال اس تھیلی جسیں ہے جس کی مشک ( تھیلی کے من) کو ہند کر دیا گیا ہو ( ترفری ، نسائی ، ابن ماجہ ) ۔

12.وس آیتوں کی ملاوت ۔ حزت ابو ہرئرہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کرم ملے ملے ملے ملے کرم ملے ملے کرم ملے اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص کسی رات میں دس آیتوں کی ملاوت کرے دہ اس رات میں غافلین میں شمار منبس ہوگا ( حاکم ) ۔

19 یملیم بہوت ۔ حضرت عبد اللہ بن عمرت مردی ہے کہ آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس نے قرآن پڑھ لیا ، اس نے علوم نبوت کو لینے دونوں اہملودَل میں لیے لیا ۔ فرق یہ ہے کہ اس کی طرف دی مہیں کی جاتی ۔ حامل قرآن کے لئے مناسب مہیں کہ خصہ کرنے والوں کے ساتھ خصہ کرے یا جاہلوں کے ساتھ جہالت کا برتادَ کرے ، حالانکہ اس کے ہیٹ میں اللہ تعالیٰ کا کلام ہے ۔ (حاکم ، دہیتی ) ۔

٢٠-طلب ونيا كے لئے يرفض كا افجام - آئحظرت صلى اللہ عليه وسلم في ارشاء عليه وسلم في ارشاء فرمایا كه جو شخص اس لئے قرآن پڑھنا ہے كه اس كى وجه سے لوگوں سے كمائے تو قيامت كے روز وہ اليى حالت ميں آئے گاكه اس كا چرہ محض بدى ہوگا جس برگوشت نه ہوگا - يعنى جو لوگ صول دنيا كى غرض سے قرآن شريف پڑھتے ہيں ان كا آخرت ميں كوئى صد مبس ( يبتى ) -

٢٨ گراسي سے بحتے كا دراييه آنحسرت ملى الله عليه وسلم في ارشاد فرايا كه حيل تم من دو چيزي چودتا بول - جب تك تم ان دونوں كو مفبوطى سے پكرے ربو كے ( ان پر عمل كرتے ربو كے ) تو بر كر گراي ميں نه پردگ اور ده ( چيزي ) قرآن اور ميرى مديث ہے ( مفكوة ) -

1- الله تعالی سے بمكام مول من بئ كرم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا كه جو شخص قرآن كى ملاوت كرا به ، كويا وه الله تعالى سے بمكام بوتا به ليس جو شخص چاہے كه وه رب العزت سے بمكام بو تو اسے چاہئے كه وه قرآن كريم كى زياده سے زياده مكاوت كرے - (مسند الى شيبه) -

• الآ منان كرنا - صفرت ابو بُرِّره بيان كرتے بيں كه رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا كه جب قرآن پڑھنے والا آمين كج تو تم بھى آمين كبو كيونكه اس وقت فرشتے بھى آمين كہتے بيں - جس كى آمين فرشتوں كى آمين كے ساتھ ہوتى ہے اس كے پہلے قرشتے معاف كر دئے جاتے ہيں ( بخارى شريف ١٨٠ ١٢) -

اس ملاوت کی قصیلت ۔ آنحفرت ملی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ نماز میں قرآن شریف کی کاوت بغیر نماز کی کاوت سیج و عمیر قرآن شریف کی کاوت بغیر نماز کی کاوت سیج و عمیر سے افغال ہے اور معدقہ روزہ سے افغال ہے اور مدقہ روزہ سے افغال ہے اور روزہ آک سے بچاؤ کا ذرایعہ ہے ( بہتی )۔

الله تعالی کا محبوب ترین ۔ صرت عبد الله بن عربے مرفوعاً مروی ہے کہ آسان اور زمین اور جو کچہ ان دونوں میں ہے ۔ الله تعالیٰ کے نزدیک ان سب سے زیادہ محبوب قرآن ہے ۔ ( داری ) ۔

سر الند تعالی کا سایہ ۔ حزت علی ہے مردی ہے کہ جس دن اللہ تعالی کے سایہ کے سایہ کے سایہ کا سایہ میں کرے سایہ کے سایہ کو سایہ اور کوئی سایہ ند ہوگا اس دن حالمینِ قرآن اللہ تعالی کے سایہ میں کھڑے ہوں سے ۔

۱۳۱۰ میمترین کلام - صفرت ابن مسعود سے مردی ہے کہ سب سے ابہتر کام قرآنِ مجدد ہے اور سب سے ابہتر کام قرآنِ مجدد ہے اور سب سے ابہتر طریقہ محد صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ ہے ۔ اور بری چیزوں میں سے سب سے بد تر بدعات ہیں ۔ جس چیز کا تم سے وعدہ کیا جا رہا ہے وہ آکر رہے میں اور تم اے روک نہ سکو سے ( بخاری شریف) ۔

ہ سروو گنا تواب ۔ آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ادشاد فرمایا کہ قرآن شریف کا صفظ پڑھنا بزار درجہ ثواب رکھنا ہے اور قرآن پاک میں دیکھ کر پڑھنا دوہزار درجہ

تك بره جاء ہے ( يبتى ) .

٣٦- قرآن سننے كا اجر صفرت ابو بجریرہ بیان كرتے ہیں كہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا كہ جس نے قرآن مجید كی ایک آیت كان مگا كر سنی اس كو ایک بڑھتی رہنے والی نبكی ملے گی ۔ جس نے اس كو پڑھا ہے وہ اس كے لئے قیامت كے دن نور ہوگی ( احمد ) ۔

٣٤. قرآن كم شوق كا صله - ايك روايت مي ب كه جو شخص قرآن پرصف كا خوق ركم كرة ب قو قيامت كا خوق ركم ايك روايت مي برك كرة ب تو قيامت كا خوق ركم ايك ورد وه اعلى درج كر قرآن پره بودن مي انهايا جائيكا - ( احمد ) -

٣٨٠ شكى سے محروم گھر ۔ حضرت حبدالله بن مسعود سے روایت ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمایا كه سب سے زیادہ خالى ( نیكی سے محروم ) وہ گھر ہے جس میں مخود اسا بھى قرآن مجید نہ ہو ۔ لیعنی اس گھر کے لوگ قرآن مجید سے بالكل بى كورے اور محروم ہوں ( حاكم ) ۔

۳۹ قرآن کو وہرانا۔ حضرت عبداند بن عمر بیان کرتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ حافظ قرآن کی مثال رس سے بندھے ہوئے اونٹ کے مالک جسسی ہے ۔ اگر اس کی نگرانی رکھے گا تو روک سکے گا ، ورند وہ بھاک جائے گا ۔ ( بغاری شریف ۱۹۹ / ۱۳ ) ۔

۳۹ یصفرت عبدالند بن مسعود فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کسی شخص کا یہ کہنا کہ میں فلاں فلاں آیت بھول گیا ہوں بہت برا ہے بلکہ ( بوں کبنا چاہئے کہ ) بھلا دیا گیا ۔ اور قرآنِ مجید کا دہرانا اور یاد کرنا جاری رکھو کیونکہ انسانوں کے دلوں سے دور ہوجانے میں وہ اونٹ سے بھی بڑھکر ہے ( بغاری شریف ۱۹۱۱ / ۲۰)۔

# آداب تلاوت

### (۱) ملاوت کی کثرت: قرآن کرم کی قرأت و علادت کثرت سے کرنا مستب ہے۔

صفرت ابو ہر تر و اس میں ہونا چلہے۔ ایک اس آدی پر جب اللہ تعالیٰ نے قرآن مطا رشک تو بس دو ہی باتوں پر ہونا چلہے۔ ایک اس آدی پر جب اللہ تعالیٰ نے قرآن مطا فرمایا ہے ( یعنی جو حافظ قرآن ہے ) اور وہ دن رات اس کے ساتھ قیام کرتا ہے (اس کو پڑھتا رہتا ہے ) اور اس کا پڑوی سن کریہ کہتا ہے کہ کاش تھے بھی اس جیسا علم ہوتا اور میں بھی اس کی طرح عمل کرتا ۔ اور دو مرا دہ جب اللہ تعالیٰ نے مال دیا ہو اور وہ اے حق کے اللہ تعالیٰ منے مال دیا ہو اور وہ اے حق کر ) دو مرا آدی کہتا ہوکہ کاش تھے بھی اتنا مال حاصل ہوتا اور میں بھی ای کی طرح عمل کرتا ( بغاری شریف کان ہوکہ کاش تھے بھی اتنا مال حاصل ہوتا اور میں بھی ای کی طرح عمل کرتا ( بغاری شریف کان اور س) ۔

صنرت عبداللہ فن مسعود ہے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس نے قرآنِ کریم کا ایک حرف پڑھا اس نے ایک نیکی کمالی اور یہ ایک نیکی اللہ تعالیٰ کے قانون کے مطابق دس نیکیوں کے برابر ہے ۔ جس یہ نہیں کہنا کہ آلم ایک حرف ہے ۔ بلکہ الف ایک حرف ہے ، لام ایک حرف ہے اور میم ایک حرف ہے ( اس طرح آلم پڑھنے والا تیس نیکیوں کے برابر ٹواب حاصل کرے کا ) حرف ہے ( اس طرح آلم پڑھنے والا تیس نیکیوں کے برابر ٹواب حاصل کرے کا )

حضرت ابو سعید خدری سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تبارک تعالیٰ فرماتا ہے کہ جس شخص کو قرآن کریم نے میرا ذکر کرنے اور بھا کر رف اور دعا کرنے سے مشغول رکھا ( روکا ) تو میں اس کو ان سے افغیل حطا کروں کا جو سوال کرنے والوں اور دعا کرنے والوں کو حطا کرتا ہوں اور اللہ تعالیٰ کے کام کو دوسرے کاموں کے مقابلہ میں ولیسی پی فضیلت حاصل ہے جسی اپنی مطلوق کے مقابلہ میں ولیسی پی فضیلت حاصل ہے جسی اپنی مطلوق کے مقابلہ میں داری ، نیہتی ) -

حضرت ابو امام بیان کرتے ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ

قرآن پڑھا کرو ، قیامت کے روز وہ لینے پڑھنے والوں کا شفیع بن کر آئے گا ( مسلم ) ۔ حضرت عائشہ میں مروی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس گھر میں قرآن پڑھا جاتا ہے وہ آسمان والوں کو اس طرح روشن نظر آتا ہے جس طرح زمین والوں کو تارے نظر آئے ہیں ( نیہتی ) ۔

حضرت نعمان بن بشیر سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری است کی بہترین عباوت قرآن کریم کی قرآت ہے۔

(۲) ۔ قرآن کا مجھول جا تا: قرآنِ کریم کا بھول جانا گفاہ کبیرہ ہے ۔ آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص قرآنِ کریم کو یاد کر کے بھول جائے تو قیامت کے روز وہ جزائی ہوگا ( معاذ اللہ ) بخاری شریف ۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھ رہ میری امت کے گناہ پیش کئے گئے تو میں نے کوئی گناہ اس سے بڑا نہ پایا کہ آدمی قرآن کی کوئی سورت یا آیت یاد کر کے محلا دے ( ترمذی ) ۔

صفرت ابو منوس بیان کرتے ہیں کہ صفور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قرآن مجید کی مکاوت کو لازم پکڑو ۔ اس ذات کی قسم جس کے قبضۂ قدرت میں میری جان ہے وہ اونٹ کے اپنی رس تروا کر بھاگ جانے سے زیادہ تیزی سے بھاگتا ہے ۔ ( بخاری شریف ۱۹۲۱ س) ۔ مرفف کے لئے وضو کرنا مستحب ہے کیونکہ وہ (سل ) ۔ وصنو کرنا مستحب ہے کیونکہ وہ

ذکروں میں افضل ترین ذکر ہے ۔

(مم) \_ مسواک کرنا : قرآن کی تعظیم اور مند کی صفائی کے خیال سے مسواک کرنا مسنون ہے - بزار نے صفرت علی ہے جید سند کے ساتھ مرفوعاً روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ منہارے مند قرآن کے داستے ہیں لمبذا ان کو مسواک کے ذریعہ یاک و صاف بناؤ ۔

( ۵ ) ۔ پاک جگہ پر تلاوت کروا: پاک و صاف جگہ پر تلاوت کرنا مسنون ہے اور اس کے لئے سب سے افضل جگہ مسجد ہے ۔ ( ٧) قبلہ رو مول : قرأت كے وقت قبلہ رو ہوكر خدوع و حضوع كے ساتھ با آريم اور جم كر بيشنا مسنون ہے -

() کو تو بڑھنا: قرآت کے آغاز سے بہلے اعوذ باللہ پڑھنا طروری ہے ۔ الله تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

فَاذَا قَرَأْتَ الْقُرْانَ فَاسُتَعِذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّ جِيْمِ « ( النَّل ٩٨ ) -

جب تو قرآن پڑھنے گئے تو اللہ تعالیٰ سے شیطان مردود کے بارے میں پناہ مانگ ۔

( 9 ) ۔ تر تنمل سے پڑھنا: تاوت میں ترتیل مسنون ہے ۔ خود اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔ وَدَ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔ وَدَ تَلِي اُلْقُرْآنَ تَرْتِيَالًا ، اور قرآن کو شمبر شمبر کر پڑھو ۔ ابو داؤد میں صفرت ام سلمر سنے مروی ہے کہ صفور صلی اللہ علیہ وسلم بڑی وضاحت کے ساتھ حرف مرف نمایاں کر کے پڑھا کرتے تھے ۔

۔ صفرت ابن عمر من مودی ہے کہ قرآن پڑھنے والے سے ( قیامت کے روز بہشت میں واخل ہوتے وقت ) کہا جائے گا تو قرآن پڑھنا جا اور ( بہشت کے ) درجوں پر چرھنا جا اور جس طرح تو ونیا میں تر تیل کے ساتھ پڑھا کرتا تھا اس طرح تر تیل کے ساتھ پڑھا کرتا تھا اس طرح تر تیل کے ساتھ پڑھا کرتا تھا اس طرح تر تیل کے ساتھ پڑھ ۔ بیشک ( بہشت میں ) تیری منزل اس بگہ ہوگی جہاں تو قرآن کی آخری آیت پڑھ کر اے تمام کرے گا۔ ( احمد ، ترمذی ، ابد واؤد ، نسائی ، ابن ماجہ ) ۔

مستد الحد جن صفرت برخیرہ کی ایک طویل روایت کے آخر میں ہے کہ اس سے کہا جائے گا کہ پڑھتا جا اور جنت کے درجات اور اس کے بالا خانوں میں چڑھتا جا۔
پس جب تک وہ پڑھتا رہے گا چڑھتا ہی رہے گا نواہ وہ روائی سے پڑھے یا تھبر تھبر کر اطمینان سے پڑھے۔

(۱۰) معافی پر عور کروا: تاوت قرآن کے وقت اس کے مطالب و معانی پر خور کروا: تاوت قرآن کے وقت اس کے مطالب و معانی پر خور کرنا مسنون ہے ۔

أَفَلاَ يَتَدَبَّرُ وَنَ الْقُرْانَ ( محمد ٢٢) .

کیا یہ لوگ قرآن میں خور مہیں کرتے۔

كِتُبُ انْزُالنَّالُا إِلَيْكَ مَبَارَكُ لِّيدَبِّرَ وَا ايَّاتِم ص (٢٩)

ایک با برکت کتاب ہے جس کو ہم نے تم پر نازل کیا تاکہ لوگ اس کی آیتوں میں خور کریں ۔

صفرت موقی بن مالک سے مروی ہے کہ ایک شب کو میں رسول اللہ ملی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی وسلم کے ساتھ نماز میں کھڑا ہوا اور آپ نے سورہ بقرہ پڑھی اس طرح کہ جب آپ کسی رحمت کی آیت پڑھتے تو رک کر دعا مانگتے اور عذاب کی آیت پڑھتے تو تھم کر اللہ تعالی سے پناہ مانگتے ( ابو داؤو ، نسائی ) ۔

حضرت ابن حباسٌ سے مردی ہے کہ جس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بَنِ اللهُ عَلَى بِرُجِة وسلم بَنِ اللهُ عَلَى بِرُجِة تو مُنِعَانَ رَبِي اللهُ عَلَى فرماتے ( احمد ، دواؤد ) ۔

(۱۱) - کسی ایک آست کو بار بار پڑھنے اور اس کو دہرانے میں کوئی مضائعة جبیں -

صرت ابی ذر من مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز میں ایک بی آیت کی تکرار کرتے کرتے مج کر دی ۔ وہ آیت یہ تھی ۔ اِنْ تُنْفَذِ بْهُمْ فَالِنَّكُ أَنْتَ الْفَرِ يُرُّ الْحَكِيمُ ، ( مائدہ ۱۱۸) - فَالِنَّكُمْ عِبَادُكَ وَ إِنْ تَنْفِغْرُ لَهُمْ فَالِنَّكُ أَنْتَ الْفَرِ يُرُّ الْحَكِيمُ ، ( مائدہ ۱۱۸) -

### ( ۱۲ ) محوش الحافی: کاوت میں خوش آوازی اور لب و ایجہ کی درستی مسنون

-4

صفرت ابو ہرزی ہے مردی ہے کہ رسول اللہ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کسی کی طرف اتنی توجہ جبیں فرمایا جتنی توجہ سے اس بندے کی آواز سنتا ہے جو اللہ تعالیٰ کا کام خوش الحائی سے پڑھتا ہو ( بخاری ، مسلم ، احمد ) ۔

حضرت برای<sup>س</sup>بن عازب سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم اپنی آوازوں سے قرآن کریم کے حسن و زینت کو ظاہر کرو ( احمد ، ابو داؤد ، حر مذی ، نسائی ، ابن ماجہ ) ۔

عبداللہ بن ابی ملیکہ صفرت جبید اللہ بن ابو بزید سے نقل کرتے ہیں کہ صفرت ابو باب ( صحابی ) کا ہمارے پاس سے گزر ہوا۔ ہم بھی ان کے ساتھ ہو لئے ہماں تک کہ وہ لینے گر میں واخل ہوگئے اور ( اجازت لیکر ) ان کے ساتھ ہم بھی واخل ہوگئے تو کیا دیکھتے ہیں کہ وہ ایک معمولی رہن میں والے سادہ مزاج انسان ہیں ، انہوں نے بیان کیا دیکھتے ہیں کہ وہ ایک معمولی رہن میں والے سادہ مزاج انسان ہیں ، انہوں نے بیان کیا کہ میں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے کہ جو شخص بیان کیا کہ خوش الهانی سے نہ پڑھے وہ ہمارا نہیں ( ابوداؤد ) ۔

( ۱۱۳ ) ملاوت کے وقت روفا: قرآن پڑھے دقت رو پڑنا مستب ہے اور جو شخص رونے کی قدرت نہ رکھتا ہو اس کو رونی صورت بنا لینی چاہتے ۔ ایک مرتبہ صفرت ابن مسعود سنے آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سلمنے قرآنِ کرم کی تلاوت کی ۔ اس حدیث کے آخر میں ہے کہ ناگہاں آپ کی دونوں آنگھیں اشکبار ہو تحتیں ( صحیحین )۔

یہتی نے اپنی کتاب شعب الایمان میں سعد بن مالک سے مرفوع روایت بیان کی کہ بیشک یہ قرآن رنج اور صدمہ کے ساتھ نازل ہوا ہے ۔ اس لئے جس وقت تم اس کو پڑھو تو رؤو اور رونا نہ آئے تو رونے کی صورت بنائو ۔

( ۱۴ ) - قرآن میں ویکھ کر ملاوت کروا: قرآن میں دیکھ کر تادت کرنا زبانی تلادت کرنے سے افغل ہے کیونکہ معصف ( قرآن ) کو دیکھنا بھی عبادت ہے۔ ابو عبیرہ نے صحیح سند کے ساتھ یہ حدیث روایت کی کہ ناظرہ قرآن پڑھنے کو حفظ کے ساتھ قرآن پڑھنے کو حفظ کے ساتھ قرآن پڑھنے پر وہی فضیلت ہے جو فرض نماز کو نفل نماز پر فضیلت حاصل ہے ۔

( 10 ) - بات كرف كے لئے ملاوت روكنا: كى سے بات كرنے كے لئے ملاوت روكنا: كى سے بات كرنے كے لئے ملاوت كے دوران بنسنا ، كردے يا كى چيز كے لئے مكاوت سے دوران بنسنا ، كردے يا كى چيز كے دكھنا جو مكاوت سے توجہ بنا دے ، سب مكروہ ہے ۔

( ۱۷) - ملاوت کا سننا: تاوت قرآن کا سننا اور اس وقت طور و غل اور باتیس ترک کر دینا مروری ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

إِذَا قُرِئَ الْقُرْانُ فَاسْتَمِعُوالَهُ وَانْصِّتُوا لَعُلَّكُمْ تُرْحُمُونَ ا

جب قرآن پڑھا جائے تو اس کو سنو اور خاموش رہو تاکہ تم پر رحم کیا جائے ۔

(١٤) سجده کی آیت پڑھکر سجده کرنا طروری ہے۔ قرآن کریم میں سجده کی چوده آیتیں ہیں۔

( ۱۸) سورہ والفی سے آخر قرآن تک ہر سورت کے بعد تنبیر کمنا مستحب ہے۔

(١٩) قرآن كا ترتيب سے پر منا واجب ہے اگرچہ نماز سے باہر ہو (طماوی ) ۔

(۲۰) قرآن کو با دخو ہاتھ نگانا چلہتے ۔ اگر پائی مسیر نہ ہو یا کوئی اور عذر ہو تو تیم کر لے بغیر وضو کے زبانی پڑھنا جائز ہے ۔

(۲۱) قرآن کریم کو کمائی کا ذریعہ بنانا مکروہ ہے۔

(۲۲) محتمم القرآن كى المميت: خيم قرآن كه ون روزه ركمنا مسنون ب - خيم قرآن كه ون روزه ركمنا مسنون ب - خيم قرآن من الهذكم والون اور دوستون كو شريك كرنا چائب - مجابد سے روایت ب كه صحابة كرام ختم القرآن كه وقت اكثے بو جايا كرتے تھے - مجابد

ی سے دوایت ہے کہ ختم القرآن کے وقت رحمت کا ازول ہو ا ہے۔

( ۲۳) ۔ محتم الفرآن كى دعا: خم القرآن كے بعد دعا مائلنا سنت ہے ۔ صفرت عربان بن ساريہ سے مرفوعاً مردى ہے كہ جس شخص نے قرآن خم كيا اس كے لئے ايك قبول ہونے والى دعا ہے ۔ (طبراني)

صفرت انس سے مرفوعاً مردی ہے کہ جس شخص نے قرآن ختم کر کے اللہ تعالیٰ کی حمد اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر دورد مجمع اور لینے بروردگار سے مغفرت مانگی تو بیلک اس نے اچھے موقع بر اپنی بہتری طلب کی ۔

(۲۳) ایک ختم سے فارخ ہوتے ہی دوسرا ختم شروع کر دینا مسنون ہے۔

صفرت ابن حباس عفرت ابی کن کعب سے روابت کی ہے کہ بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جن وقت قُلْ اَحُودُ بِرَبِ النَّاسِ پڑھ لینے تو الحَدِ سے بھر شروع کر دینے اللہ علیہ وسلم جن وقت قُلْ اَحُودُ برَبِ النَّاسِ پڑھ لینے تو الحَدِ سے بھر شروع کر دینے اور اس کو پڑھ لینے کے بعد سورہ بقرہ میں سے اولیک مم المُفِلُونَ تک ملاوت فرماتے ۔ اور اس کے بعد ختم قرآن کی دعا فرما کر اٹھنے ( ماخوذ از اتقان 144 - 100 / 1) ۔

#### فرمان رسول

کا مل مومن - صرت انس بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ملی علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک ( کامل ) مومن مہمیں ہوسکتا جب تک کہ وہ اپنے ( مسلمان ) بھائی کے لئے بھی وہی بات پسندنہ کرے جو اپنے لئے پسند کرتا ہے۔ ( بخاری شریف ۱۰ ۱ ) -

خالص منافق - حنرت عبدالله بن محرے مردی ہے کہ آنحسزت صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص میں یہ چار عاد تیں ہوں دہ خالص منافق ہے ۔ اور جس میں ان چار میں ہے ارشاد فرمایا کہ جس شخص میں یہ چار عاد تیں ہوں دہ خالص منافق ہے ۔ اور جس میں ان چار میں ہے ایک عادت ہو دہ ( وہ علامات یہ بیں ) ۔

- (1) ۔ جب اس کے پاس امانت رکمی جائے تو اس میں خیانت کرے۔
  - (٢) ـ جب وه بات كرے تو جوث إوساء
  - (m) ۔ جب وہ کسی سے عبد کرے تو اس کو دھو کہ دے ۔
- (m) \_ جب وہ کسی سے اڑے تو کالیوں پر اثر آئے۔ ( بخاری شریف ۱۳ ۱۱) ۔

#### باب جهارم

# نزولِ قرآن

ہ فُرُول ۔ لغت میں اس سے معنی احرنے سے بیں ۔

اِنْزَالَ ۔ اس کے معنی اتار نے کے ہیں۔ کسی چیز کو ایک ہی دفعہ میں مکمل نازل کر دینا ۔ سور ہ ا اسراء میں ارشاد ہے ۔

> ؤِیالْحَقِیَّ اَنْزُلْنَا لاُوَیالْحَقِّ نُزَلَ (۱۰/۱۰)۔ اور حق بی کے ساتھ ہم نے اس (قرآن) کو انار ااور حق بی کے ساتھ وہ (قرآن) اترا۔

> > تَنْفِرِيْلُ مَ مَودُا مَودُا كرك نادل كرنا ـ

صراتِ مفسرین کااس بات پر اتفاق ہے کہ وقی کی ابتداء اور نزولی قرآن کرم کاسلسلہ
اس دوز اور اس وقت شروع ہو گیاتھاجب چالیس سال کی عمر میں آپ کو خلعتِ نبوت و رسالت
سے سرفراز فرما یا گیا۔ قرآن کریم کلام البیٰ ہے جو فیلے لیا ُ القدر میں لوح محفوظ ہے بست العزت میں
نازل ہوا۔ پھر وہاں سے رسول انشہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب اطہر پر تشیس سال کے عرصہ میں
حسب صرورت تھوڑا تھوڑا کر کے نازل کیا گیا۔اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے۔

بَلُ مُوَقُرُانَ مُتَجِينَدُ فِي لَوْحِ مُتَحْفُو طَ إِ٢٢،٢١/ ٨٥) ـ

بلکہ وہ تو قرانِ مجید ہے جو لوتِ محفوظ میں ہے۔

إِنَّا أَنْزَ لْنَاءٌ فِي لَيْلَةِ أَلْقَدْرِ (١/٩٤) ـ

بلاشبهم في اس (قرآن) كوكُلِيَّةُ الْقَدْر مِين نازل كيا -

وَنَزَّ لَنَا لَا تَنْزِيلا (١٤/١٠٢).

اور ہم نے اس کو مقور القور اکر کے نازل کیا۔

لوح محفوظ میں کلام اللہ کے محفوظ ہونے کا زمانہ اور کیفیت اللہ تعالیٰ کے سواکسی کو معلوم نہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ یہ بہادیا ہے کہ تمام علوم اللہ ، تقدیری ، وتکوینی امور ، فناو بقا اور ہرایک کی موت و حیات اور قیامت تک پیش آنے والے بھلہ احوال کا خزانہ اور سرحیٹمہ لوح محفوظ ہے۔ جیسا کہ ارشاد ہے۔

وَكُلُّ صَغِيْرِ وَكَبِيْرِ تُسْتَطَرُّ (١٥٣/١٥٣) ـ

ادر بر چوٹی اور بڑی چیز لکمی ہوئی ہے۔

> وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُ وِ الْوَلاَ نُزِّلَ عَلَيْهِ أَنْقُرْ انْ جُمُلَةٌ وَاجِدَةً كَذْ لِكَ لِنَثَبِّتَ بِمِ فَوُادَكَ وَرُتَّلْنَا لُاتَرُتَيْلا (١٠/١٥/١٥) -

> اور کافروں نے کہا کہ آپ پر تمام قرآن بیک وقت کیوں داتار ویا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہم اس فرآن کے ساتھ اس کے ساتھ آپ کے فرمایا ہم اس فرآن کے ساتھ اس کی آپ کے قلبِ مبارک کو ٹابت رکھیں۔ اور ہم تر تیل و خوبی کے ساتھ اس کی محاوت کریں۔

قرآن کریم کو تقو ڈا کھو ڈا کھو ڈا کر کے نازل کرنے میں ایک حکمت یہ جمی تھی کہ جب کفار مشرکین کوئی اعتراض کرتے تو اس کے جواب میں قرآنِ کریم کی کوئی آیت یا آیتیں نازل ہوجاتی تھیں ۔ اور اکثر ایسا ہو تا کہ آنے والے واقعات کے بارے میں قرآن کے ذریعہ خبر دیکر کافروں پر جمت قائم کردی جاتی تھی ہے تا بینے جب کفار کی ایذ ارسانی بڑھی تو یہ آیت نازل ہوئی ۔ وَ اصِّبْرَ وَ مَا صَبْرُكَ اللَّهِ بِاللَّهِ وَلَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَ لَاتَكُ فِيْ صَيْقٍ مِثَّا يَمْكُرُونَ . (الله/١٢).

اور (اے پیغمرصلی اللہ علیہ وسلم) آپ مبر کھتے۔آپ کا مبر کرنا اللہ تعالیٰ ہی کی توفیق و صنایت سے ہے۔ اور آپ ان مشرکین پرغم نہ کھتے اور ندان کی ساز عوں سے جو یہ کر وہے ہیں تنگدلی اور اضطراب میں پڑتے۔

ای طرح بب مشرکین کابغض و حناد اور شقاوت ناقابل برداشت حد تک انج گئ تو الله تعالی نے ان برداشت حد تک انج گئ تو الله تعالی نے ان بد بختوں کو عذاب خداو ندی کی و حمید سنائی ۔

فَإِنْ اَغْرُضُوْا فَقُلْ اَنْذُرُ تَنَكُمْ صَاعِقَةٌ بِثُلُ صَاعِقَةٍ عَادٍ وَّ تُمُوْدُ (فُم جده ١٣) -

میر اگر وہ امراض کریں تو آپ ان سے کمدیں کہ میں تو تہیں عذاب الی کی کڑک سے خبرد ارکر دیکا ہوں۔ بعیبی کڑک کے عاد و مثود پر مسلط ہوئی تھی۔

میر اللہ تعالیٰ کے قبر سے کفار و مشرکین تباہ و برباد ہو گئے۔ اس طرح ہر آیت ایک مستقل دلیل بنکر نازل ہوتی رہی۔ اوریہ بات قرآن کریم کے تقور اُلوک کے نازل کرنے ہی کی صورت میں ممکن تھی۔ (منازل العرفان ۲۵۔ ۲۸)۔

مبان تک کہ ایک فرشۃ (جرائیل) نے غاد (حرا) کے اندر آکر آپ ہے کہا کہ " پڑھے" آپ نے فرمایا کہ میں پڑھ مہمی سکتا ۔ آپ نے بیان فرمایا کہ اس پر اس فرشیتے نے تھے دیوج کر اس زور سے بھینیا کے مجھے اس سے تکلیف محسوس ہونے گئی ۔ پھر اس نے مجھے چھوڑ دیا اور
کہا کہ پڑھے ، میں نے دوبارہ کہا کہ میں پڑھ بہیں سکتا ۔ یہ سنکر اس نے مجھے پھوڑ دیا اور
سے بھینیا عبان تک کہ میری قوت برداشت جواب دینے گئی تو اس نے مجھے چھوڑ دیا اور
کہا کہ پڑھے ۔ میں نے پھر دہی جواب دیا کہ میں پڑھ بہیں سکتا۔ اس پر اس نے تعیسری
مرتبہ مجھے آغوش میں لیکر خوب بھینیا بھر مجھے چھوڑ دیا اور کہا ۔

إِقْرَاْ إِنْ مَانَ مِنْ عَلَقَ أَ خُلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقَ أَ إِقْرَاْ وَ رَبُّكَ الْأَكْرَمُ لَمْ اللَّهِ فَى عَلَّمَ بِالْقَلِمَ لَى عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَالُمُ يَعْلَمُ وَ اللَّهِ فَى عَلَّمَ اللَّهِ عَلَمَ اللَّهُ عَلَمْ وَ اللَّهِ اللهِ اللهُ يَعْلَمُ وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

لینے بروردگار کے نام سے پڑھتے ۔ جس نے انسان کو جے ہوتے خون سے پیدا کیا ۔ پڑھتے اور آپ کا بروردگار بڑا کریم ہے ۔ جس نے قلم کے ذریعہ تعلیم دی ۔ اور انسان کو سکھایا جو وہ بنس جانتہ تھا ۔

یماں تک پڑھ کر وہ فرشۃ خاموش ہو گیا ۔ اس کے بعد آپ گھر تشریف لائے تو آپ کا دل کانپ رہا تھا اور آپ سخت سردی محسوس کر رہے تھے اس لئے آپ نے آپ کی حضرت خدیجہ سے فرمایا کہ مجھے اڑھادو ، مجھے اڑھادو، کچے دیر بعد جب آپ کی طبیعت پرسکون ہوئی تو آپ نے تمام واقعہ حضرت خدیجہ سے بیان کیا ( ہادئ اعظم ، از مولف ۱۰۱، ۱۰۱) ۔

ان آیات کے نزول کے بعد تین سال تک وی کا سلسلہ منقطع رہا ۔ اس مدت کو " فَتْرُبُ وی کا اللہوہ کو " فَتْرُبُ وی ا کو " فَتْرُبُ وی " کا زمانہ کہتے ہیں ۔ حاکم نے مستدرک میں اور بہقی نے ولائل النہوہ میں صغرت عائشہ کی روایت سے بیان کیا کہ ۔

اول سور لا نزلت في القران اقرا باسم ربك ـ

قرآن میں سب سے پہلی نازل ہونے والی سورت اقرابا سم ہے۔

طبرانی نے اپنی کمآب الکبیر میں ابی رجاء العطار دی سے الیبی سند کے ساتھ جس میں صحیح ہونے کی شرطیں پائی جاتی ہیں روایت کی کہ ابور جا، عطار دی بیان کرتے ہیں کہ ابو موسیٰ اشعری ، ہمیں قرآن پڑھاتے وقت حلقہ باند حکر بٹھاریتے تھے اور خود دو سفید و شفاف کپڑے بہن کر وسط میں بیٹھتے تھے ۔ جب وہ اس سورہ اقرا باسم ربک

سورت ہے جو محمد مسلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کی گئی ۔ (اتقان ۵۲ ۱) ۔

بعض مفرین کے نزویک سب سے پہلے سور ۃ مدشر نازل ہوئی۔ شیخین نے ابی سلمہ بن عبدالر حمٰن سے روایت کی ۔ وہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت جا ہر ہن حبداللہ سے دریافت کیا کہ قرآن کا کونسا حصہ جبلے نازل ہوا ہے۔ حضرت جا ہر نے جواب دیا کہ یا انگھاالمد قراً۔ میں نے کہا یا افراً باہم ریک ۔ یہ سنکر حضرت جا ہر نے کہا کہ میں تم سے وہ بات بیان کرتا ہوں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم سے کی تقی ۔ آپ نے فرمایا کہ میں نے غار جرا میں خلوت نشین اختیار کی ۔ اللہ علیہ وسلم نے ہم سے کی تقی ۔ آپ نے فرمایا کہ میں نے غار جرا میں خلوت نشین اختیار کی ۔ جب میں نے یہ مدت ہوری کرلی اور بہماڑ سے اتر کروادی کے نشیب میں آیا تو تھے کسی نے آوالا وی ۔ اپس میں سے لیے سامنے کی طرف ، لینے بیچے ، لینے دائیں طرف ، لینے بائیں طرف اور آسمان کی طرف دیکھا ، پس بکا یک تھے وہ (فرشتہ) نظر آگیا جس کو دیکھ کر جھ پر کہلی طاری ہو گئی اور میں نے (حضرت) ضعیجہ کے ہاں آگر کہا کہ تھے (کردے) اڑ حادو ۔ انہوں نے تھے اڑھا ویا ۔ بھر اللہ نے یا تکھا المند قرز نازل فرمائی (بخاری شریف ۱۳۹ / ۱۳) ۔

علما، کرام نے اس مدیث کے مختلف جواب دئے ہیں۔ ایک یہ کہ سائل کا سوال ہوری مورت نازل ہونے کے بارے میں تھا۔ اس لئے صفرت جاہر نے فرما یا کہ سب سے چہلے سورہ گذاتر نازل ہوئی کیو نکہ اس سے پہلے سورہ علق ہوری نازل ہمیں ہوئی تھی بلکہ اس کی ابتدائی پانچ آیتیں نازل ہوئی تھی بلکہ اس کی ابتدائی پانچ آیتیں نازل ہوئی تھی ، دو سرے یہ کہ صفرت جاہر وی کے حوالہ سے بات کر رہے تھے کہ انقطاع وی کی مقت گزر نے کے بعد سب سے پہلے سورہ مدشر نازل ہوئی۔ اس کی تائید صفرت جاہر ہی کی اس مدیث سے بھی ہوئی ہے جو بھاری شریف میں وی کی ابتداء کے باب میں آئی ہے۔ یہ صدیث ابن شہاب نے ابو سلمہ بن حبدالر حمٰن کے واسط سے صفرت جاہر ہن حبداللہ انصاری سے دوایت کی شہاب نے ابو سلمہ بن حبدالر حمٰن کے واسط سے صفرت جاہر ہن صبداللہ انسادی سے دوایت کی ہوئے وی فرشتہ جو غار عرام میں کہ صفرت جاہر ہے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے وی کے موقوف ہونے ( فترت وی ) کا حال بیان کرتے ہو سے فرما یا کہ ایک بار میں جارہا تھا کہ ایک میں نے آسمان اور زمین کے مابین ایک کرسی ڈر گیا اور گیر واپس آگر میں آسمان اور زمین کے مابین ایک کرسی ہو بھی ہوانظر آیا۔ یہ دیکھ کرمیں ڈر گیا اور گیر واپس آگر میں آسمان اور زمین کے مابین ایک کرسی ہوقت اللہ تعالی نے (سور ڈمدشر کی) یہ آسمین نازل فرمائیں۔ نے کہا کہ مجھے از صاد و ، مجھے از صاد و ۔ اس وقت اللہ تعالی نے (سور ڈمدشر کی) یہ آسمین نازل فرمائیں۔ نیاری شریف ہے ار) ۔

اس مدیث میں آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کایہ فرمانا کہ " وہ میرے پاس آیا تھا" صاف دلانت کر رہا ہے کہ یہ بعد کاواقعہ ہے جبکہ سورۂ علق کی ابتدائی آیتوں کے نزون کا واقعہ اس سے وہلے غارِ حِرَا میں پیش آ جیا تھا۔ لہذا سورۂ علق کی ابتدائی پارنج آیتنیں وہلے نازل ہو تیں اور سورہ مُدشر بعد میں ۔الدبہ فترت وجی کے بعد سب ہے پہلے سور ہ مُدفر ہی کی آیات نازل ہوئیں۔

#### خاص معاملات میں پہلی آیات

جہاوکے ہارے میں جہالی آمیت۔ ماکم نے مستدرک میں ابن عباس ہے دوایت کی ہے کہ جنگ کی اجازت کے بارے میں سب سے جہلے یہ آیت نازل ہوئی ۔ اُوْنَ لِلَّهُ بُنُ يَقَا تَلُونَ کی ہے کہ جنگ کی اجازت کے بارے میں سب سے جہلے یہ آیت نازل ہوئی ۔ اُوْنَ لِلّهُ بُن يَقَا تَلُونَ ..... الاخر ( بح ۳۹، ۳۹) حضرت ابن عباس کی مانند، مجابد، ضماک، عروه بن زبیر، زید بن اسلم، قاده اور دیگر سلف نے فرمایا کہ یہ بہلی آیت ہے جو جہاد کی اجازت میں نازل ہوئی، ترمذی، نسائی ابن ماجہ، ابن جریر، ابن المنذر، ابن ابی حاتم، اور یہ بھی و خیرہ نے بیالا کیا کہ حضرت ابن عباس نے فرمایا کہ ستر سے دیادہ آیتوں میں قبال کی ممانعت کے بعد یہ جہلی آیت ہے جو قبال کی اجازت میں نازل ہوئی (بادی اعظم) ۔

قَتْلَ كَ بِارِك مِينَ بَهُمْ لَيْ آيت ابن جري خَمَاك بِدوايت كَ تَلَ كَ بِارِك مِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَ مَنْ قُتِلَ مَظْلُوْما فَقَدُ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ كَانَ مَنْصُورا أَدْ بْنَامِ اللهِ اللهُ اللهُ كَانَ مَنْصُورا أَدْ بْنَامِ اللهِ ٣٣) - شُلطَانا قُلاَ يُسْرِف في الْقَتْلِ النَّكَانَ مَنْصُورا أَدْ بْنَامِ اللهِ ٣٣) -

نظراب کے بارے میں بہم کی آمت ۔ علامہ طیالی نے اپنی مسند میں ابن گرائے دوایت کی ، انہوں نے کہا کہ طراب کے بارے میں تین آیشیں نازل ہوئیں ۔ سب سے جبط فیسٹونک عَن الْحِرْدَ الْمُنِیر ..... ( نظرہ ۲۱۹) نازل ہوئی ۔ اور کہاجانے نگا کہ شراب حرام ہو گئی ۔ بعض لوگوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ورخواست کی کہ جمیں اس سے نفع اٹھانے کی اجازت وعظے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرما یا ہے ۔ آپ خاموش رہے اور ان کو کوئی جواب نہ دیا ۔ اس کے بعد یہ آیت یا کھن اللہ تعالیٰ نے فرما یا ہے ۔ آپ خاموش رہے اور ان کو کوئی جواب نہ دیا ۔ اس کے بعد یہ آیت یا کھن اللہ علیہ وسلم ہم اسے یہ آیت یا کھن اللہ علیہ وسلم ہم اسے اور کہا گیا کہ اب شراب حرام ہو گئی ۔ لوگوں نے عرض کیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم اسے نماز کے قریب کے اوقات میں مہمیں پیماکریں گئے ۔ پھر بھی آپ خاموش رہے اور ان کو کچے جواب نہ دیا ۔ اس کے بعد یہ آیت یا آنگوالڈ یُن امنو این اور ان کو کچے ہواب یہ دیا ۔ اس کے بعد یہ آیت یا آنگوالڈ یُن امنو این امنو این امنو این کے ۔ پھر بھی آپ خاموش رہے اور ان کو کچے ہواب یہ دیا ۔ اس کے بعد یہ آیت یا آنگوالڈ یُن امنو این امنو این میار کہ این ان کی این اس کے بعد یہ آیت یا آنگوالڈ یُن امنو این کہ اب شراب حرام کر دیگئی ہے ( انتقان ۱۲۲۳) ۔ اس کے معرب میں اللہ علیہ وسلم نے اورشاد فرما یا کہ اب شراب حرام کر دیگئی ہے ( انتقان ۱۲۲۳) ۔

#### کی و مدنی آیات

قرآن کریم کی بعض سور توں کو مکی اور بعض کو مدنی کہا جاتا ہے۔ اکثرامتہ مفسرین کے مزد یک اس تقسیم کالپندیدہ ، مشہور اور رائج مطلب یہ ہے کہ جو سور تیں اور آیتیں آپ کی مدیدہ منورہ ، بجرت سے وہلے نازل ہوئیں نواہ وہ مکہ شہر میں نازل ہوئی ہوں یا مکہ سے باہر کسی اور مقام پر یاشب معراج میں یا بجرت کے سفر میں ، سب ملی کہلاتی ہیں ۔ بعض لوگ مکی کامطلب یہ لیتے ہیں کہ یاشب معراج میں نازل ہوئیں ۔ مگر کی ومدنی کا وہ مکہ شہر میں نازل ہوئیں ۔ اور مدنی ان کو کہتے ہیں جو مدینہ منورہ میں نازل ہوئیں ۔ مگر کی ومدنی کا یہ مطلب اکثر مفسرین کے نزدیک درست نہیں ۔ اسی طرح وہ سور تیں اور آیتیں جو آپ کی مدینہ مغروہ ہوں یامد سند کے باہر کسی سفریا منورہ ، بجرت کے بعد نازل ہوئیس خواہ وہ مدینہ شہر میں نازل ہوئی ہوں یامد سند کے باہر کسی سفریا غروہ میں ، وہ سب مدنی کہلاتی ہیں ۔ عہاں تک کہ وہ بھی مدنی کہلاتی ہیں جو صلح حدید ہیں یافت کمہ اور تحق کی خواہ کے موقع پر خاص مکہ شہریا اس کے مضافات میں نازل ہوئیں ۔

بیشتر مور توں اور آیات کے کی یا مدنی ہوئے کے بارے میں صحابہ مرام ہی کے اقوال و
تصریحات سے پتہ چلتا ہے کہ نکہ سب سے پہلے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے انہی حصرات نے
قرآن کریم پڑھا اور سکیما اور اس کے بارے میں تفصیلی محلومات حاصل کیں۔ العبۃ بعض
مور توں اور آیات کے بارے میں دو سرے شواہد ہے بھی مدد لی گئی ہے ۔ صفرت عبداللہ بن
مسعود فرماتے ہیں کہ قسم ہے اس ذات کی جس کے مواکوئی معبود نہیں اللہ تعالیٰ کی کتاب کی ہر
مسعود فرماتے ہیں کہ قسم ہے اس ذات کی جس کے مواکوئی معبود نہیں اللہ تعالیٰ کی کتاب کی ہر
آیت کے بارے میں مجھے محلوم ہے کہ وہ کس کے بارے میں نازل ہوئی اور کہاں نازل ہوئی اور
کب نازل ہوئی ، حضرت علی فرماتے ہیں کہ خداکی قسم میں ہر ہر آیت کے بارے میں جانتا ہوں کہ
وہ رات میں نازل ہوئی یادن کو ، میدائی علاقہ میں اتری یا پہاڑ ہر ابواہوب کہتے ہیں کہ کسی شخص
نے عکر مد سے قرآن کریم کی ایک آیت کے بارے میں موال کیا تو انہوں نے کوہ سلع کی جانب
اشارہ کرکے کہا کہ یہ آیت اس پہاڑ کے دامن میں نازل ہوئی تھی ۔ (القان ۱۱/۱) علوم القرآن ان

بعض سورتوں کا بیشتر صد کی ہے مگران میں چند آیتیں مدنی بیں۔ اس طرح بعض مدنی میں مان میں چند آیتیں مدنی بیں۔ اس طرح بعض مدنی سورتوں میں چند آیتیں کی بیں۔ الیں صورت میں اکٹر صد کا اعتبار کیا جائے گا۔ مثلاً سور آاعراف کی ہے مگراس میں و مشکلتم عَنِ القَرْبَةِ إِلَیْنَ ہے وَاِوْاَ خَذَرُ بُکْتَ مِنْ بُنِی اُوم .... اللاخیر (۱۷۳-۱۷۲) مدنی آیات بیں۔ اس طرح سور وَ بِجَ مدنی ہے مگراس کی چار آیتیں وَ مَا اَرْسَلْنَامِنْ قَبْلَکِ مِنْ رَّسُولِ وَ لَا نَہِیْ

ے عَذَاب بوم عِظمُ ( ٥٢ - ٥٥) تك كى بير (اتقان ١٣-١١/١) -

### کی و مدنی آیتوں کی مخصوصیات

جو آیشی اور سورتی مک مکرمه حی نازل بوئی ان می زیاده او اعتقادی مساکل توحید و رسانت ، جزا و سزا ، ال جنت کے احال ، اللہ تعالیٰ کی معمت و بیب ، اس کا قبر و عذاب اور الل جهم کے احوال بیان کئے گئے ہیں ۔ ان مورتوں میں مبرت و تعیمت کے انداز میں بار بار اللہ تعالیٰ ، اس کے پیغمبر اور بیم آخرت ہر ایمان لائے کے حکم کے ساتھ ساتھ لوگوں کو آبادہ کیا گیا ہے کہ وہ خور و فکر اور اپنی عقل و بصیرت ے کام لیکر حل کو بہوائی اور اس کو قبول کریں ۔ اس کے ساتھ بی بت برستی کی خدمت اور توحید باری تعالیٰ کے ثبوت میں ولائل ایسے مجرت آموز اور آسان پیرایہ میں بیان کتے گئے ہیں کہ ایک معمولی عقل رکھنے والا انسان مجی یہ بات آسانی سے مجھ سکتا ہے کہ لینے ہی باتوں ہے مراشے ہوئے بتمروں کو معبود بنانا کتنی بڑی محاقت ہے ۔ ال كمد اين فصاحت و بلاخت اور اين شاعري بر اس قدر نازال تق كد انبول في سيت الله كى دىداروں ير لينے قصائد حَلْ مِنْ مُبَادِرْ ( ب كوئى مقابلہ كرنے والا ) كے اعلان ك سائقه لنكا ركم فح - اس ك الله تعالى في ان آيات من تعيمات و استعارات اور تمثیلوں کے ساتھ ساتھ الغاظ کا ایسا انجوتا انتخاب اور الیسا منفرد اور عمدہ انداز تعبیر اختیار فرمایا که حرب کے وہ نامور فصماء و بلغاء اور خطباء و شعراء ہو فصاحت و بلاخت اور خلابت و شامری میں کمی کو اپنا ٹانی نہیں مجھتے تھے وہ اس کلام ربانی کے مقابلہ میں ایک چوٹی ی مورت لانے سے جی عاجز تھے۔

اس کے بر عکس جو آپتیں اور سورتی مدینہ میں نازل ہوئیں ان کے مضامین مہنایت سادہ ، واضح ، دالوکل کی قوت اور حقائق سے لبریز ہیں کیونکہ ان آیات کے مفاطب دل کتاب تھے جو علی صلاحتیوں کے پیش نظر حقائق و دلائل کو کچھنے اور قبول کرنے کی ابلیت رکھتے تھے ۔ ان لوگوں کے حمد و عناد ، فرور و تحبر ، عق کو چھپانے اور اللہ تعالیٰ کی آیتوں میں فرایف کرنے جسے حموب اور بیاریوں کو مدنی آیتوں میں ہنایت نمایاں طور پر بیان کیا جی اب کے علاوہ توریت و انجیل کی ابن بشارتوں کا بھی بار بار ذکر کیا جی جن میں آخصات ملی اللہ علیہ وسلم کی نبوت و رسالت اور آپ کی ار نشانیوں کا بھی بار بار ذکر کیا جی جن میں آخصات ملی اللہ علیہ وسلم کی نبوت و رسالت اور آپ کی فائنیوں کا بیان اور ایل کتاب کو اس نبئ آخرالزماں صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لانے کا فشانیوں کا بیان اور ایل کتاب کو اس نبئ آخرالزماں صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لانے کا

حکم تھا۔ نیز دلائل و برائین کے ساتھ یہ جمی بتایا گیا کہ توریت و انجیل پر ایمان رکھنے کا تقانما یہ ہے کہ قرآن کرم کو تسلیم کر کے نبئ کرم صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لایا جائے کونکہ تمام آسمانی کتب اصول دین اور توحید کے معاملہ میں متفق ہیں ۔ ان آیات میں عبادت و معاملات سے متعلق فرائفی و واجبات ، ممنوعات و منہیات ، طال و حرام غردات وجہاد ، مالی غنیمت ، خراج و بحریہ اور حدود و قصاص کے مسائل کا بیان ہے ۔ (ماخوذ از انقان ۱۲ - ۱۱ / ۱، منازل العرفان ۲۸ - ۸۰ ) ۔

جس سورت میں نفظ کلا ( ہر گز نہیں ) آیا ہے وہ کی ہے ۔ یہ نفظ پندرہ سورٹوں میں ۳۳ مرتبہ آیا ہے ۔

جس سورت میں جہاد کی اجازت یا اس کے انتظام مذکور ہیں وہ مدنی ہے۔ کی آیتیں اور سور تیں عموماً چھوٹی چوٹی اور مختصر ہیں اور مدنی آیتیں اور سور تیں طویل اور مفصل ہیں ۔

حصری آیات ۔ قرآن کرم کا بیٹر صد آپ کے لینے وطن میں قیام پذیر رہنے کے زمانے میں نازل ہوا خواہ آپ کا قیام کھ مکرمہ میں رہا ہو یا بجرت کے بعد مدید، منورہ میں ۔ الیسی تمام آیات کو حضری آیات کہتے ہیں ۔

سفری آیات موری آیات جو سفری حالت میں نازل ہوئیں سفری آیات کملاتی بین مثلآ۔

١ - وَأَنَّخِذُ وَامِنْ ثَمْقَامِ ابْرُهِمَ مُصَلَّىٰ ( لَبْره ١٢٥ ) -

سفر کے دوران محبہ الوداع کے موقع پر بیت اللہ کے طواف کے بعد اس وقت نازل ہوئی جب حضرت عمر سنے اس بات کی عمنا کی کاش ہم مقامِ ابراہیم کو مصلیٰ بنالیں ۔

٢ - وَٱلْبِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَ لَا لِلَّهِ ( لَبْره ١٩١) .

عمرہ حدید کے سفر میں حدیثہ کے مقام پر نازل ہوئی ۔

٣ - وَ اتَّقُوالِوْما تُرْجَعُونَ فِيْهِ \_ الْمُره ٢٨١ -

محبة الوداع مي مني مي نازل ہوئی ۔

٣ - اَلَّذِيْنَ اسْتَجَابُوْالِلْهِ وَالرَّسُوْلِ . أَل مُران ١٤٢ -

حراء الاسد ميں نازل ہوئی ۔

ه \_ يَا ۚ يُهُمَا الَّذِينَ امْنُوا إِذَاقُمْتُمْ إِلَى الصَّلُولَ ِ .... تَشَكُرُونَ ـ الدُّه الْ الصَّلُولَ فِي السَّالُولَ اللهُ الدُّه اللهُ اللهُ

حزت عائشہ سے مردی ہے کہ اس

کا نزول مقام بُیْداَءٌ یا ذَاتُ الْبَیْقُ میں سفر کے دوران اس دقت ہوا جب وہ لوگ مدینہ آرہے بچھے ۔

١- إِنَّ اللَّهُ يُامُرُكُمُ أَنْ تُوَء تُدُوا الْا مَانَاتِ إِلَىٰ آمُلِهَا . نساء ١٨ -

فع کمہ کے دن خانہ کعبہ کے اندر اس وقت نازل ہوئی جب آپ بیت الند کے اندر داخل ہوئے تھے۔

، - وَاذَاكُنْتَ فِيهِمْ فَاقَمْتَ لَهُمُ الصَّلُولاَ . نساء ١٠٢ -

مقام تحشفان میں عبر اور عصر کے ما بین نازل ہوئی ۔

٨ - ٱلْيَوْمُ أَكْمَلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ - ماءه ٥

محبة الوواع میں جمعہ کے دن عرفہ کی شب میں نازل ہوئی ۔

9 - يَا كَيُّهَا لَّذِيْنَ أَمَنُوا أَذْكُرُ وَا نِفْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْهُمَّ قَوْمٌ . مانده

مقامِ بطنِ نظل میں ایک غروہ کے ووران اتری ۔

١٥ - وَ اللَّهُ يُغْصِمُكُ مِنَ النَّاصِ \_ ١٤٥ - ١٤ -

غروہ وَات الرِّقاعُ مِیں اس جگہ نازل ہوئی جہاں آپ کا خِمر نصب تھا اور لوگ آپ کے خیمہ کا پہرہ دے اپنا مر کے خیمہ کا پہرہ دے اپنا مر مبارک تکال کر فرمایا ۔ اے لوگو ا اب پہرہ دینے کی صرورت ہیں ۔ اللہ تعالی نے مجھے اپنی صفاظت میں لئے لیا ہے ۔

اا - إِذْ تُسْتَغِيْتُونَ رَبُّكُمْ ـ الفال ٩ -

غروهٔ بدر میں نازل ہوئی ۔

١٢ - لُوْ كُانَ عَرَضاً قَرِيْباً . أَوْ كَانَ عَرَضاً قَرِيْباً . أَوْ ٣٢ ـ

غروة تبوك مين نازل بوني \_

١٣ - وَلَئِنْ سَالْتَهُمْ لَيَعُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَ نَلْفَبُ . توب ١٥ - غردة جوك من نازل بوتى -

۱۲ - وَ إِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَا قِبُوْابِعِثْلِ مَا عُوقْبِتُمْ بِهِ . نمل ۱۲۱ - ۱۲۸ - ۱۲۸ - ۱۲۸ می آن عَرَدهٔ احد می اس وقت نازل ہوئیں جب آپ صفرت مُزه کی شہادت کے بعد ان کی لاش کے قریب کورے ہوئے تھے ۔

٥١- وَانَّ كَادُوْالَيُسْتَفِرُّ وَنَكَ مِنَ الْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا . بَى ابرائيل ٢١ .

غروهٔ تبوک میں نازل ہوئی ۔

الله على الله على وسلم كى فروة بن مُصَطَّلِقُ كَ لئے روائلى كے وقت نازل بوئى ۔
 بوئی ۔

١٤ - هَذَانِ خَصْمَٰنِ اخْتَصَمُو ا فِي رَبِّهِمْ . عَ ١٩

غروة بدر میں اس وقت نازل ہوئی جب دونوں افتكر تصنے سامنے تھے .

١٨ - إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْانُ لَرَادُكَ إِلَىٰ مَعَادٍ . تَصَ

مقام بخفذ میں نازل ہوئی جب آپ مکہ سے بجرت فرما کر مدسنے منورہ تشریف لیجا رہے تھے ۔

او سَنَلْ مَنْ اَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِيكَ مِنْ كُرْسُلِنًا ..... يَعْبِدُونَ ....
 دخرف ۵۵ ـ

ست المقدس میں معراج کے سفر کے دوران نازل ہوئی ۔

۲۰ - سور الله فتح: بد سورت حدید سے والی پر کمد اور مدری کے ورمیان نازل ہوئی ۔ ایک روایت کے مطابق کرآئے الغیم میں نازل ہوئی ۔

٢١ - يَا كَيُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنْكُمْ مِنْ ذَكَرِ وَ ٱنْثَىٰ مِ الْجَرات ١٣ -

فع مکہ کے دن اس وقت نازل ہوئی جب حضرت بلال کی خانہ مرکعبہ کی پہت ہر چڑھ کر اذان کمی ۔

؟ ٢٢ - يا يَهَا الَّذِينَ امْنُوا اذِاجَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهْجِرُتٍ - الْمُحّدُ ١٠

مدیبیہ کے نشیبی حصہ میں نازل ہوئی ۔

۲۳ ۔ سور لا منافقون ۔ ﴿ عُروهُ تبوک کے سفر میں دات کے دقت نازل ہوتی ۔

٢٢ ـ سوراةً والمرسلَّت

شیخین نے ابن مسعود کے روایت کی ۔ انہوں نے کہا کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ منیٰ کے قریب ایک پہاڑ میں چھپے ہوئے کے ۔ اس وقت یہ سورت نازل ہوئی ۔

۲۵۔ سور لا اِقراء کی ابتدائی پائچ آیتیں۔ صحیحین کی روایت کے مطابق غار ِ جرا میں نازل ہوئیں۔

٢٦. سور لاً نصر ..

تحبہ الوواع کے سفر میں ایامِ تَشْرُق کے درمیان نازل ہوتی ۔ اس سے آپ نے کچے لیا کہ یہ دنیا سے رخصت ہونے کی اطلاع ہے ۔ اتقان ۳۲ ۔ ۱/۳۸ ۔

ہماری آیات ۔ قرآنِ کریم کی ان آیات اور سورتوں کو ہماری کہتے ہیں جو دن کے وقت نادل ہوئیں ۔ علامہ ابن جیب کہتے ہیں کہ قرآنِ کریم کا اکثر صد دن کے وقت نادل ہوا ہے ۔

لَيْلِي آيات - وه آيس جورات كه وقت نازل بوئي - مثلاً الران في خلق السَّمُونِ وَ الْاَرْضِ وَالْعِيْلَافِ .... أولي الْاَنْبَابِ لللهِ اللهُ فَهَابِ لللهِ عَلَى اللهُ فَهَابِ لللهِ عَمَانَ وَالْعَيْلِافِ .... أولي الْاَنْبَابِ لللهِ عَمَانَ وَالْعَيْلِافِ .... أولي الْاَنْبَابِ لللهِ عَمَانَ وَالْعَيْلِافِ .... أولي الْاَنْبَابِ لللهِ عَمَانَ وَالْعَيْلِافِ مَا يَا أَمْرِ ..

یہ آیٹیں رات کے وقت نازل ہوئیں ۔ صرت عائشہ فرمائی ہیں کہ ایک دن صرت باللہ مع نماز کے وقت مائل ہوئیں ۔ صرت باللہ کے باللہ مع نماز کے وقت ماضر ہوئے تو اس وقت آپ رو رہے تھے ۔ صرت باللہ کے روئے کا سبب دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ آج رات مجے می یہ آیٹیں نازل ہوئی ہیں میر فرمایا افسوس ہے اس شخص بر جو ان کو پڑھے اور ان بر خور و فکر نہ کرے ۔

٢ - وَ اللَّهُ يَعْمِمُكُ مِنَ النَّاسِ . ١٤٥٨ -

فروہ وَّاتُ الرِّحَامُ مِن رات كے وقت نازل ہوئى جب صحابہ كرام آپ كے خِمد كى بہر ہمرہ وسے اپنا سرِ مبارك فكال كر باہر ہمرہ وے دہ تھے ۔ آپ نے خِمد كے اندر سے اپنا سرِ مبارك فكال كر فرمايا ۔ لوگو الله واليس جاءَ الله تعالىٰ نے تھے اپنی حفاظت میں لے لیا ہے ۔

۳ \_ سورتح المحام \_

بوری مورث مکد مکرمہ میں رات کے وقت اس شان کے ساتھ نازل ہوئی کہ اس کے گرد ستر بزار فرشتے تسبع ( سُبُعَانَ اللهِ الْعَظِيمُ ) کا غلظه بلند کرتے آ رہے تھے۔ ( طبرانی ) -

٢ - وَعَلَى الثَّلْثَةِ النَّذِينَ خُلِفُوا حَتى إذا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ
 ١٥- وَعَلَى الثَّلْثَةِ النَّذِينَ خُلِفُوا حَتى إذا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ
 ١٥- وَعَلَى الثَّلْثَةِ النَّذِينَ خُلِفُوا حَتى إذا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ

اس آیت میں خروہ تبوک سے پیچے رہ جانے والے تین صحابہ کی توبہ کی قبولیت کا اعلان ہے ۔ یہ آیت رات کے آخری حصہ میں نازل ہوئی ۔

- 1018 12 - 0

ابی مریم الغتائی سے مردی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ آج رات کو میرے گھر میں لڑکی پیدا ہوئی ہے ۔ آپ نے ارشاد فرمایا کہ آج ہی شب کو جمع پر سورہ مریم نازل ہوئی ہے ۔ اس لئے اس لڑکی کا نام مریم رکھو ( طبرائی ) ۔

لا يَا كَيْكُ اللَّهِ بِي قُلْ لِإِزْ واجكِ وَبَنْتِكَ . الراب ٥٩ -

اس رات میں نازل ہوئی جب صنرت سودہ کسی طرورت کے تحت گر سے بہر نکلی تھیں -

، - وَسُئَلُ مَنْ اَرْسَلْنَهَا مِنْ قَبْلِيكَ مِنْ زُسُلِنَا ـ دَخَرَف ٢٥ -شبِ معراج جي نازل بوئي -

۸ ـ سور لاً منافقون ـ

غروة تبوك مي رات كے وقت نازل ہوئى ۔

٩ - مَعُوٰذَ تَيْنَ . (قُلُ اَعُوْذُبِرَبُ النَّاسِ . قُلُ اَعُوْذُبِرَبِّ الْفَلَقِ ﴾ .

ان کا نزول بھی رات کے وقت ہوا۔

فجركے وقت بازل ہونے والی

ا . يَا يَهُا اللَّذِينَ امْنَوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلُولَا .... تَشْكُرُ وْنَ الدِّهِ ١٤٠٠ وَهُ

یہ آیت فجر کے وقت نازل ہوئی ۔

٢ ـ كَيْسَ لَكَ مِنَ أَلاَ مُرِشَنَىُّ أَوْيَتُوْبَ عَلَيْهِمْ ... ظَلِمُوْنَ ـ أَل مران ١٢٨ -

نماز فجر کی دوسری رکعت کے رکوع میں نازل ہوئی ۔ اس کے بعد آپ نے کافروں کے حق میں بد وعا کرنے کے لئے قنومت ِ نازلہ طرک فرمادی ۔

صَنِيعَى آيات \_ جو آيس گري كے موسم من نازل ہوئيں ان كو مُسِنَى كے بي -ا ـ يَسْتَفْتُونَكَ قُل اللّٰهُ يُفْتِئِكُمْ في الككلاك ، نماء ١٠٠

تحید الوداع کے موقع بر موسم گرما میں تازل ہوئی ۔

٢ - ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتَ لَكُمْ دِينَكُمْ . ١١٥ ٣ -

محبة الوداع كے موقع بر موسم كرما ميں نازل بوئى ـ

٣ - وَالْتَقُو الدُومًا تُرْجَعُونَ فِيهِ . الجره ٢٨١ -

محبة الوداع كے موقع ر موسم كرما ميں نازل ہوتى ـ

٣ ـ سور لا نصر

محبة الوداع كے موقع ير موسم كرما ميں نازل بوئى -

ه - لَوْكَانَ عَرَضاً قُرِيْبا ً ـ توبه ٢٢ ـ

موسم گرما هي فروهُ تبوک هي نازل بوئي ۔

٧ - وَ مِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ أَنْذَنْ لِنَى وَلاَ تَفْتِنْنِى . توب ٢٩ -

موسم گرما میں نازل ہوئی جب جد بن قیس نے غروہ تبوک میں آنے سے رخصت ما جی اور کہا یا رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم آپ تھے بنی الاصفر کی بیٹیوں کے ہارے میں آزمائش میں نہ ڈالیں ۔

٥ - وَلَئِنْ سَنَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضٌ وَ نَلْعَبُ . توبه
 ١٥-

موسم گرما میں فردہ تبوک میں نازل ہوئی۔

٨ - قُلُ نَارُ جَهَنَّمَ اَشَدَّحُرّاً . توب ١٨ -

موسم گرما میں اس وقت نازل ہوئی جب کسی منافق نے کہا کہ گرمیوں میں دشمن ہر حملہ کرنے نہ جاؤ -

وَ إِنْ كَادُوْالْيَسْتَفِرُّ وَنَكَ مِنَ الْاَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ
 مِنْهَا ـ بَى الرائل ١٥ -

غروه تبوك مين موسم كرما مين نازل بوني -

١٠ ـ سور لاً مُنَافِعُونَ ـ

غروة تبوك مين نازل بوئى جو موسم كرما مين واقع بوا - من الله عن الله بوئي موسم مرما مين نازل بوئين مثلة

۱۔ اِنَّ الْخَدِیْنُ جَاءُ فِ ابِا الْلِ فَکِ .... رِزُقُ کَرِیْم یَ نُور آیات ۱۱-۲۹ -بخاری شریف میں حضرت عائشہ کے مروی ہے کہ یہ آیٹیں نہایت سردی کے ونوں میں نازل ہوئی تھیں ۔

٢ . يَا لَي يَكَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْا أَذْكُرُ وَانِعْمَ قَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اذْ جَاءً تَكُمْ احزاب ٩ - ٢٤

موسم سرما مين غروة احزاب مين نازل بوتي -

فراشى آيات م وه آيات جو آنحطرت صلى الله عليه وسلم بر البيه وقت مين نازل بوئين جب آبي البيد وقت مين نازل بوئين جب آب البيخ بستر بر آرام فرما بوئي تق -

وَ اللَّهُ يُعْمِيمُكَ مِنَ النَّاسِ . ١٥٠٠ - ١

وَعَلَى الثَّلْثَةِ الَّذِيْنَ خُلِّفُوا حَتَّى إِذَاضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْاَرْضُ . توبه ١١٨ -

اس کا نزول غروہ تبوک سے پیچے رہ جانے والے تین صحابہ کی توبہ قبول ہونے کے بارے میں رات کے آخری حصہ میں ہوا جبکہ لینے بسترِ مبارک پر آرام فرما رہے تھے۔

سماوى آيات - وه آيات جو آسمان بر نازل موسي -

امْنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ ... أَلْكُفِرِيْنَ لِمَ ١٨٩،٢٨٥ -

مسلم کی ایک روایت میں ہے کہ سور ی بقرہ کی آخری آیات شب معراج میں سدرہ المنتبی کے قریب نازل ہوئیں ۔

فصنائی آیات ۔ وہ آیات جو نہ تو زمین پر نازل ہوئیں اور نہ آسمان پر بلکہ دونوں کے درمیان فضا میں نازل ہوئیں ۔ ابن العربی فرماتے ہیں کہ قرآن کا کچے حصہ زمین پر نازل ہوا اور کچے آسمان پر اور کچے حصہ وہ ہے جو آسمان و زمین کے درمیان اترا اور کچے وہ ہے جو آسمان و زمین کے درمیان اترا اور کچے وہ ہے جو زمین کے نیچے کسی غار میں نازل ہوا ۔

شیخ ابو بکر فہری نے حضرت حبداللہ بن حباس کی روایت سے بیان کیا کہ تمام قرآن مکہ مگرمہ میں نازل ہوا یا حسنہ منورہ میں ۔ کیونکہ قرآن کی جملہ آیات کی اور مدنی عنوان بی سے موسوم ہیں مگر چہ آیتیں الیس بی جو نہ تو زمین پر نازل ہوئی اور نہ آسمان میں ۔ ان میں سے تین سورہ والصفت میں ہیں ۔

١ ـ وَمَا مِنَّا إِلاَّ لَهُ مَقَامٌ مَّغَلُومٌ .... الْمُسَيِّحُونَ ( العفت ١٩٢ ـ ١٩١) ـ

یہ آیت آسمان اور زمین کے درمیان فضا میں نازل ہوئی ۔

۲ ۔ وَسُئُلُ مَنُ اَرْسَلُنَا مِنْ قَبْلِکَ مِنْ رَّسُلِناً ۔ دخرف ۲۵ ۔

شب معراج میں آسمان و زمین کے درمیان فضا میں نازل ہوئی ۔

# کی و مدنی سورتیں

مدنی سور میں ۔ حضرت قادہ کی روایت کے مطابق مندر جہ ذیل ۲۹ سور تیں مدینہ میں نازل ہوئیں ۔

(۱) سورةً لقره (۲) سورةً أل عمران (۳) سورةً نساء (۳) سورةً مائده (۵) سورةً توب (۱) سورةً محد مورةً رهد (۵) سورةً احزاب (۱۱) سورةً محد رود (۱۰) سورةً فحر (۱۳) سورةً فحر (۱۳) سورةً فحر (۱۳) سورةً فحر (۱۳) سورةً محد رود (۱۳) سورةً محادله (۱۲) سورةً محد رود (۱۲) سورةً ممافقون (۱۲) سورةً محد (۱۲) سورةً ممافقون (۱۲) سورةً محد (۱۲) سورةً ممافقون (۱۲) سورةً تخابن (۱۲) سورةً طلاق (۲۲) سورةً عمريم (۲۵) سورةً زلزال (۲۲) سورةً نعر (۱۲) سورةً نعر (۱

حضرت ابن حبائل کی صحح روایت کے مطابق سورۂ انفال بھی مدسنہ ہی ہیں نازل ہوئی ۔ اس اعتبار سے مدنی سورتوں کی تعداد ۱۷ ہے اور باتی سورتیں کی ہیں ۔ ( منازل العرفان ۸۲) ۔

على سور يهي \_ (١) سورة فائد (٢) سوة انعام (٣) سورة اعراف (٢) سورة بونس (۵) سورةً بود (۲) سورةً بوسف (۵) سورةً ابراتيم (۸) سورةً بجر (۹) سورةً اسرا (۱۰) سورةً كيف (١١) سورةً مريم (١٢) سورةً طد (١٣) سورةً انبياء (١٣) سورةً مؤمنون (١٥) سورةً فرقان (۱۲) سورةً شعراء (۱۷) سورةً نمل (۱۸) سورةً قصص (۱۹) سورةً متنبوت (۲۰) سورهٔ روم (۲۱) سورهٔ تقمَن (۲۲) سورهٔ آلمَ سجده (۲۳) سورهٔ سباء (۲۲) سورهٔ فاطر (۲۵) سورةً ليَّن (۲۹) سورةً صفَّت (۲۷) سورةً ص (۲۸) سورةً زمر (۲۹) سورةً مؤمن (۳۰) سوراً کُمْ سجده (۱۳۱) سورهٔ طوری (۳۲) سورهٔ زخرف (۳۳) سورهٔ دخان (۳۲) سورهٔ جاليه (٣٥) سورة احقاف (٣٧) سورةً تن (٣٤) سورةً ذُرِيْت (٣٨) سورةً طور (٣٩) سورةً بخم (٢٠٠) سورة قمر (٢١) سورةً واقعہ (٢٢) سورةً ملک (٣٣) سورةً قلم (٢٣) سورةً حاقہ (۲۵) سورۂ معارج (۲۲) سورۂ نوح (۲۲) سورۂ جن (۲۸) سورۂ مُرَکل (۲۹) سورۂ مَدُثرٌ (۵٠) سورة قيامه (۵۱) سورة دهر (۵۲) سورة مرسلت (۵۳) سورة نباء (۵۲) سورة نزعت (۵۵) سورة عبس (۵۲) سورة تكوير (۵۷) سورة انغطار (۵۸) سورة مطغفين (۵۹) سورة الشقاق (۲۰) سورة بروح (۲۱) سورة طارق (۲۲) سورة اعلى (۲۳) سورة غاشيه (١٢٢) سورة فجر (١٤٨) سورة بلد (١٤١) سورة تمس (١٤) سورة كيل (١٨) سورة ضحيّ (١٩) سورة الشراح (٥٠) سورة تين (١١) سورة علق (٢١) سورة قدر (۲۳) سورة بدتن، (۲۲) سورة غذيت (۵۵) سورة قارعہ (۲۲) سورة تكاثر (۵۷) سورة معمر (۸۸) سورة حمزه (۹۷) سورةً فيل (۸۰) سورةً قريش (۸۱) سورةً ماحون (۸۲)سورةً كوثر (۸۳) سورة كفرون (۸۳) سورة إسب (۸۵) سورة اخلاص (۸۲) سورة فلق (۸۷) سورة کل سورتیں ۲۷ + ۸۷ = ۱۱۴ -

#### لصف اور جهائی قرآن

جاج کے زمانے کی گنتی کے مطابق حرفوں کے اعتبار سے نصف قرآن مورہ کف کی انسیویں آیت و کُذُلِک بَعَثْنَاهُمْ لِيَتَسَاءَ لُوْا بُيْنَهُمْ کے لفظ و ليتلطف کی فرا ہوتا ہے ۔ ایک اور قول کے مطابق نصف قرآن مورہ کف کی آیت سما کھکٹ جننت شنینانگرا میں لفظ نکرآ کے نون پر ہوتا ہے ۔

جاج کے زمانے کی گئی کے مطابق حرفوں کے اعتبار سے ایک جہائی قرآن سورہ توہ کی سودی آیت وَالسّبِقُونَ اَلا وَلَوْنَ مِنَ الْسُحَاجِوِیْنَ کے سرے پر ہوتا ہے ۔ دوسرا جہائی صد سورہ شعراء سودی آیت فَصَالَمَامِنْ شَافِعِیْنَ کے سرے پر یا ایک سو ایک دی آیت وَلاَصَدِیْقِ جَیْم کے سرے پر ہوتا ہے ۔ ( ابن کیر ۱/۱) ۔

ایک سو ایک دی آیت وَلاَصَدِیْقِ جَیْم کے سرے پر ہوتا ہے ۔ ( ابن کیر ۱/۱) ۔

کلمات کی تعداد کے اعتبار سے سورہ ٹی کی بیوی آیت یقصفگو بیم مافی مُطُونِ بِم مَافِی اَیْت یُصَفَو بِدِ مَافِی اَیْت کُسُل ہوتے ہیں ۔

آیات کی تعداد کے اعتبار سے سورہ شعراء کی بینالیوی آیت فَافَا اِمِی قَلْقَفُ مَالِیا وَ مِیْن اِیْن مِیْن مِیْ

#### حرفوں کے اعتبار سے سات حصے

سلع اول ، سورہ نساء کی آیت ۵۵ وُمُبِعُمُ مُنِ صُدَّعَنْهِ میں لفظ صَدِّ کی وال پر ۔ سلع دوم ۔ سورہ اعراف کی آیت ۱۴۷ وَلِقَارِ اللّهُ خِرُوّ ِ خَبِطَتْ اَعْمَالُهُمْ کے لفظ حَبِطَتْ کی ت

سلع ثالث ۔ سورہ رعد کی آیت ۳۵ اُکلِّما وَآئِمُ مِن لفظ اُکلُّما کے آخری الف پر ۔
سلع رابع ۔ سورہ ج کی آیت ۳۴ وَلکُلِّ اُمَّرَ جَعَلْنَا مُذَکَّ میں لفظ جَعَلْنا کے الف پر ۔
سلع خامس ۔ سورہ اعزاب کی آیت ۴۳ وَمَاکَانَ لِمُوْمِنِ وَلاَ مُوْمِنَهِ مِیں مُوْمِنَ کی ت پر ۔
سلع خامس ۔ سورہ فح کی آیت ۴ الظّائِمِنَ بِالنّدِ ظَنَّ النّوْدِ میں النّوْدِ کے واو پر ۔
سلع سادس ۔ سورہ فح کی آیت ۴ الظّائِمِنَ بِالنّدِ ظَنَّ النّوْدِ میں النّوْدِ کے واو پر ۔
سلع سابع ۔ قرآن کے آخری حرف پر ۔ ( ابن کھیر کا ) ۔

یارے ۳۰ منزلیں » سورتیں ۱۱۲ رکوعات ۵۳۰

#### كل آيات

ول مرینے کی جبلی تحقیق کے اعتبار سے بعنی ابو جعفر بزید بن انقعقاع اور شیب بن

نساح کی روایت ہے \*\*\* ، ۲ اول مدسنے کی دوسری تحقیق کے اعتبار ہے یعنی استعبل بن جعفر انصاری کی روایت سے ۴ ، ۲۱ ، ۲۱

الل شام کے نزدیک بروایت اخفش ۱۱٬۲۵۰ الل کمہ کے نزدیک ابن کھیر کی سند سے ابن عَبّاس سے منفول ہے ۱٬۲۱۲ الل ہمرہ کے نزدیک بروایت عاصم ۱۲۰۲۳ الل کوفہ کے نزدیک بروایت عزہ ۱٬۲۲۳ صفرت مائشہ کی جمقیق پر ۱٬۲۲۹ مرآہ القرآن صفحہ ۲) ۔ (منازل العرفان ۱۰۱٬۱۱۱ ، مرآہ القرآن صفحہ ۲) ۔

#### كل كلمات

قرآن کے کلمات کی کل تعداد صرت مجابد کے شمار کے اعتبار سے دعرادی

# كل حروف

44

#### كل نقاط ١٠٥،١٨٣ مبدے اختلافی ١٥، متعن ١١ ( معم القرآن ١١) -

# مفرد حروف كى تعداد

| Barta 1 | ب   | MALASE    | _1 |
|---------|-----|-----------|----|
| P744    | ث   | [e199     | ت  |
| P-0 91- | ٢   | <b>77</b> | &  |
| ۲۳۲۵    | 3   | K,14      | į  |
| 11< 99  | 3   | 6,444     | 3  |
| PAG     | U   | 109-      | 3  |
| L+ H-   | . 0 | rrar      | ش  |
| 1141    | P   | PI+ 4     | ض  |
| 977*    | ئ   | AFT       | j  |
| AF'99   | ن   | PF+A      | Ė  |
| 40**    | ک   | MAIM      | ت  |
| THE     | ٢   | in+la.him | Ų  |
| רממין   | g   | 1404-     | ن  |
| MIA     |     | 1904+     |    |
| r'4r•   | Ŋ   | 70919     | ی  |
|         |     |           |    |

( مرآة القرآن )

# باب پنجم

#### حفاظت قرآن

الله تعالیٰ نے قرآنِ کریم کی حفاظت کا کمل انتظام فرمایا ہے ۔ عامِم بالا میں تو اس کو لوح محفوظ اور دسن پر اس کی حفاظت اس اس کو لوح محفوظ اور دسن پر اس کی حفاظت اس طرح کی حتی کہ اس کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور است کے قلب ودماخ میں محفوظ کر ویا جیسا کہ ادشاو ہے ۔

سَنُقُرِكَكَ فَلاَ تَنسُىٰ .

ہم بہت جلد آپ کو پڑھائیں سے پیر آپ نہیں بھولیں سے ۔

ای طرح است کے سینوں میں محفوظ کرنے کے بارے میں فرمایا ۔

َ بِلْ هُوَ الْمِتُ بِيَنِاتً فِي صُدُورِ الَّذِيْنَ أُوْتُواالُولُمَ . منبوت ٢٩ ـ

بلکہ وہ ( قرآن کی ) کملی آیتیں ہیں جو اللِ علم ( صَفَاظ ) کے سینوں میں موجود ہیں -

شروع شروع میں خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نزولِ وی کے وقت ، وی کے الفاظ کو دہرانے لگتے تھے تاکہ وہ بوری طرح ذہن میں محفوظ ہو جائیں ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ۔

آپ ( قرآن کرم کو ) جلدی سے یاد کر لینے کے خیال سے اپنی زبان کو

حرکت ند دی ۔ بلاشبہ اس ( قرآن ) کو جمع کردانا اؤر پڑھوانا ہمارے ذمہ ہے ۔

اس آبت میں اللہ تعالیٰ نے آپ کو اطمینان ولایا ہے کہ تزولِ وہی کے وقت وہی کے الفاظ کو یاد رکھنے کے خیال ہے ان کو جلد ی جلدی دہرانے کی طرورت نہیں ۔ اللہ تعالیٰ آپ کے حافظ میں الیی قوت پیدا فرمائے گا کہ ایک وفعہ وی نازل ہونے کے بعد آپ کے حافظ میں محفوظ ہو جائی ۔ چتا پخہ وی نازل ہونے کے ساتھ ہی وہ آپ کو یاد ہو جایا کرتی تھی ۔ اس طرح قرآنِ مجید کی حفاظت کا سب سے مؤثر اور محفوظ ذریعہ تو خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرای اور آپ کا حافظہ تھا ۔ نیز نزولِ وی کے بعد آپ فورآ کاتبِ دی کو بلا کر نازل شدہ آیات اکھوادیا کرتے تھے ۔ پھر مزید احتیاط کے طور پر آپ ہر سال ماہِ رمضان میں حضرت جرائیل کو قرآنِ مجید سنایا کرتے تھے جس سال آپ کی وفات ہوئی اس سال آپ نے صغرت جرائیل کو قرآنِ مجید سنایا کرتے تھے جس سال آپ کی وفات ہوئی اس سال آپ نے صغرت جرائیل کے ساتھ دو مرتبہ دور کیا ۔

ادھر صحابہ کرام کو قرآنِ کرم سکھنے اور اے یاد رکھنے کا اتنا ہوں تھا کہ اس معالمہ میں ہر شخص دوسرے پر سبقت لیجانے کی فکر میں رہتا تھا ۔ سیکروں صحابہ نے اپنی زندگیاں اس کام کے لئے وقف کر دی تھیں ۔ وہ لوگ نہ صرف قرآنِ کرم کو یاد کرتے تھے بلکہ وہ راتوں کو نماز میں کھڑے ہو کر اے دہرائے دہتے تھے ۔ مسجد نبوی میں قرآن سکھنے اور سکھانے والے جمع رہتے تھے ۔ اس معالمہ میں حورتیں بھی مردوں سے بیچے نہ تھیں ۔ بعض حورتوں نے تو لینے طوہروں سے کوئی مہر طلب نہیں کیا سوائے اس کہ وہ ان کو قرآنِ کرم کی تعلیم دیں ۔

الل عرب اپنی حیرت انگیز قوت حافظہ کی بنا پر دنیا میں مماز تھے۔ ان کے سینے قوی واقعات اور قبائلی انساب کے خزائے تھے۔ عرب کی تاریخ شاہد ہے کہ جو شخص ایک بار کوئی قصیدہ سن لیما خواہ وہ سیکڑوں اشعار پر مشتمل ہوتا ہی وہ بورے کا بورا اس کے دل و دماغ پر نقش ہو جاتا۔ اس طرح ایک ایک آدی کو ہزاروں اشعار زبائی یاد ہوتے تھے۔ ان پڑھ اور دیمائی لوگوں کو بھی نہ صرف لینے اور لینے خاندان کے یاد ہوتے تھے۔ ان پڑھ اور دیمائی لوگوں کو بھی نہ صرف لینے اور لینے خاندان کے نسب نامے یاد رکھتے تھے۔ الل عرب کو صداوں تک گوڑوں تک کے نسب نامے یاد رکھتے تھے۔

غهد رسالت میں جمع قرآن

پورا قرآنِ کرم ایک ہی دفعہ میں اس ترتیب سے نازل بہیں ہوا جس پر اس کی ملاوت کی جاتی ہے بلکہ یہ صرورت اور حالات کی مناسبت سے تقوراً تقوراً نازل ہوتا رہا اور تینس سال کی مدت میں مکمل ہوا ۔ اس لئے آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ذمانے میں کتابی شکل میں لکھ کر محفوظ کرنا ممکن نہ تھا العبہ اس کا جس قدر حصہ نازل ہوتا تھا آپ اس کے لکھنے کا حکم فرما دیتے تھے ۔ کاتبین وی اس کو متفرق اوراق ، مجور کی چھال ، چرے کے نکروں اور بکری کے شانے کی ہڈیوں پر لکھ لیتے تھے ۔ اور صحابہ کرام اس ترتیب سے اس کو یاد کرلیتے جس ترتیب سے آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم ان کو یاد کرلیتے جس ترتیب سے آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم ان کو یاد کرنے کی تلقین فرماتے تھے ۔

حضرت زئیر بن ثابت بیان فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے وجی کی کتابت کرتا تھا ۔ جب آپ پر وجی نازل ہوتی تو آپ کو سخت گری لگتی اور آپ کے جسم اطبر پر پسینہ کے قطرے موتیوں کی مائند ڈھلکنے لگتے تھے ۔ پھر جب یہ کیفیت ختم ہو جاتی تو میں شانے کی کوئی ہڈی یا (کسی اور چیز کا) ٹکڑا لیکر آپ کی

خدمت میں حاصر ہو جاتا ۔ آگ تکھواتے جانے اور میں لکھتا جاتا عبال تک کہ جب میں لکے کر فارغ ہوتا تو قرآن کو نقل کرنے کے بوجہ سے مجھے ایسا محسوس ہوتا جیسے میری ٹانگ ٹوشنے والی ہے اور میں تمجی عل نہیں سکوں گا۔ بہر حال جب میں فارخ ہو یا تو آم فرماتے پرمو! پس میں پر حکر سناتا ، اگر اس میں کوئی فرو گذاشت بوتی تو آپ اس کی اصلاح فرمادسیتے اور پھر اسے لوگوں کے سلصنے لے آتے ( علوم القرآن از مولانا تقی حثمانی -(16A

آپ نے وی کی کتابت کے لئے بہت سے صحابہ کرام کو مقرر فرمایا ہوا تھا۔ صبی صالی نے اپنی کتاب علوم القرآن میں کاتبین وی کی تعداد چالیس تک شمار کی ہے ۔ ان میں سے چند مطبور نام یہ ہیں ۔ حضرت ابو بکرا ، حضرت عمر ، حضرت عمان ، حضرت علی حضرت أَبَىٰ بَن كعب ، حضرت رَبَرٌ بن عوام ، حضرت عبد النَّهُ بن ابی سرح ، حضرت حنظلهُ \* بن الربيع ، حضرت عبداللهُ بن رواحه ، حضرت عامرٌ بن فبمرِّهُ ، حضرت عمرٌ و بن العاص ، حضرت ثابتٌ بن قيس بن شماس ، حضرت مغيره بن شعبه ، حضرت معادية بن ابي سفيان حضرت زید من ثابت وغیره ۔

سامان كمایت - حاكم في مستدرك مي زير بن ثابت سے روايت كى كم انہوں نے کا کہ ہم عبد رسالت میں " رِقاع " ( نکروں ) سے قرآن جمع کیا کرتے تھے ۔ اس مدیث میں رفاع کا جو لفظ آیا ہے وہ رفعہ کی جمع ہے ۔ اس کا اطلاق چرے کی جملی ، كردے ، يت اور كاغذ كے نكرے يركيا جاتا ہے ۔ اس حديث سے پنة چلا ب كه عبد رسالت میں کاتبین وی کس قسم کا سامان استعمال کرتے تھے۔ مختلف روایات کا خلاصہ یہ ہے کہ نازل شدہ قرآنِ کریم کو پتمرکی پتلی اور چوڑی سلوں ، مجورکی شنیوں ، اونٹ یا بکری کے شانے کی ہڈیوں ، اونٹ کے کھا وہ کی لکڑیوں اور چرے کے نکروں یر عرر کیا جاتا تھا۔ یہ تمام الفاظ مختلف روایات میں آئے ہیں اور ان کی تشریح یہ ہے۔

ر الخاف : یہ کفی کی جمع ہے جو پتمری پتلی بی یانکرے کے لئے استعمال ہوتا ہے۔ اکماف : یه کتف ک جمع بے ۔ اون یا بکری کے شانے کی چودی بڈی کو کہتے ہیں جس بر خشک ہونے کے بعد لکھا کرتے تھے۔

اقتاب ۔ یہ قُتُبُ کی جمع ہے ۔ ادن کی کاشی (کیادہ) کو کہتے ہیں ۔( اتقان ۱۵۸٪)-

سور توں وآیات کی ترتیب ۔ قرآن ِ کرم کی تمام سورتوں اور ان میں آیات کی ترتیب اور ہر سورت سے مبلے بسم اللہ کا تکھنا ایک توقیلی اور غیر اجہنادی امر ب لیعنی یہ اللہ تعالیٰ کے حکم اور اس کے آگاہ کرنے پر موقوف و مبنی ہے ۔ اس کتے تمام سورتوں کی ترتیب اور ہر سورت میں آیتوں کی ترتیب آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم ک بنائی ہوئی ترتیب کے مطابق ہے ۔ اور یہ توانر کی حد تک چہنی ہوئی ہے ۔ اس بارے میں شب و اختلاف کی ذرا می گنائش جس ۔ امام احمد نے اسادِ حس کے ساتھ صرت مثان ابی العاص سے روایت کی کہ ایک روز میں آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تعدمت میں حاضر تھا۔ آپ نے نگاہ اٹھائی اور میر نیچ کرے فرمایا۔ میرے یاس ( حغرت ) جرائيل آئے تھے ۔ انہوں نے كما ہے كہ آيت كريمر إنَّ الله يَامُرُ بِالْعَدُّلِ وَاللَّهِ حَسَانِ وَإِينَاءِ ذِي الْقُرْبِي كُو فلان سورت مين فلان جكد ركھتے - حضرت عمانٌ فرمائے بين ك آنحسرت صلی الله علیه وسلم کا معمول به تھا کہ جب قرآن کریم کا کوئی حصہ نازل ہوتا تو آپ کاتب وی کو یہ ہدایت مجی فرماتے کہ اسے فلاں مورت میں فلاں آیت کے بعد لکھا جائے چناکنے اسے آپ کی ہدایت کے مطابق لکھا جاتا تھا ۔ اس طرح قرآن کرم کو سب سے وہلے تو آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی نے اپنی نگرانی میں لکھوایا اور مرتب کرایا تھا اگر چه اس وقت یه کتابی شکل مین کاغد بر تخریر مد تما بلکه یه متفرق جملیون ، بذیون اور مجور کے پتوں وغیرہ ہر بخریر تھا ۔ بعض صحابہ کرام بھی لینے طور ہر قرآنی آیات کو ، جسے مسے وہ نازل ہوتی رہتی تھیں ، اپنے پاس اکھتے رہتے تھے ۔ جس کے نتیجہ میں ان ك ياس قرآن كرم ك كمل يا نا كمل نتخ موجود تق - يه سلسله اسلام ك ابتدائي زمانے سے جاری تھا۔

# جمع صديقي

آنحفزت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں قرآن کریم متفرق اشیاء پر لکھا ہوا تھا صفرت ابو بکر نے جنگ بھا ہوا تھا صفرت ابو بکر نے جنگ بھا ہوا تھا معنوظ کرنے جنگ بھا ہوا تھا محفوظ کرنے کا ادادہ فرمایا ۔ یہ جنگ وال اسلام اور مُسَیْلہ کذّاب کے شبھین کے مابین ہوئی تھی اور اس میں قرآن کریم کے سُرِّ حافظ صحابہ نے شبادت پائی ۔

تصرت رئید بن ثابت بیان فرماتے ہیں کہ حضرت ابو بھر کو جب جنگ نیامہ میں معابہ کے شہید ہونے کی خبر ملی تو اس وقت صفرت عمرٌ بھی آپ کے پاس آتے اور کما ک معرکہ بیامز میں قرآن کرم کے بہت سے قاری شہید ہوگئے ہیں اور مجے اندیشہ ہے کہ وہ آئندہ معرکوں میں بھی شہید ہوتے جائیں کے ۔ اس طرح قرآن کریم کا بڑا حصہ نا پید ہو جائے ۔ لبذا میری رائے یہ ہے کہ آپ قرآن کو جمع کروائے کا حکم ویدی ۔ حضرت ابو بكر "ف جواب ديا كه جس كام كو رسول الله صلى الله عليه وسلم في نبس كيا مي اسے کس طرح کروں ؟ ۔ حضرت عمر "فے کما کہ خداکی قسم اس میں خیر بی خیر ہے ۔ حضرت ابو بكر كينة بيل كه اس كے بعد حضرت مر مجھ سے باد بار يبى كيت رہے مياں تک کہ مجے اس پر شرح صدر ہوگیا اور اس بارے میں میری بھی وہی رائے ہو گئی جو حرت عراکی متی ۔ حرت زید کہتے ہیں کہ ہم حرت ابو بکرائے جے سے کما کہ تم ایک مجے دار نوجوان ہو اور عہارے بارے میں ہمیں کوئی بد گانی مہیں ہے اور تم رسول الله صلى الله عليه وسلم ك سلصف وى كى كمابت بمى كرية رب بو ، لهذا تم قرآنِ كريم كي آيتوں كو تحقيق و مكاش كر كے جمع كرو - حضرت رئيز كہتے ہيں كه والله! الر وہ محجے ایک بہاڑ اس کی جگہ سے ہٹا کر دوسری جگہ رکھ دینے کا حکم دیتے تو یہ بات مجھ ر اتنی بھاری نہ ہوتی جتنا قرآن جمع کرنے کا حکم مجھ ر شاق گزرا ۔ میں نے حضرت ابو بكر اور حضرت عمر في كما كه آب وه كام كيب كر رب بي جو رسول الله صلى الله عليه وسلم نے منہیں کیا؟ ۔ حضرت ابو بکرنے جواب دیا کہ واللہ ا اس میں خیر ہی خیر ہے ۔ میر وہ اس بارے میں مجے ہے بار بار کہتے رہے مہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے میرا سدنے مجی اس رائے کے لئے کھول دیا جو صنرت ابو بکر اور صنرت عمر کی تھی ۔ بھر میں نے قرآنِ كريم كى مكاش اور جستجو شردع كردى اور اسے مجور كى شاخوں اور پتمروں كى تحتیوں اور لوگوں کے سینوں سے جمع کرنا شردع کر دیا ۔ اور میں نے سورہ توہ کے خامته كي آيتين لَقَدْ بَاءَ كُمْ رُسُولٌ مِنْ الْفَسِكُمْ .... عَظِيمُ و صرف ابي خُوَيْمَهُ الصاري ك یاس پائیں اور ان کے سواکسی سے یہ آیٹیں ند مل سکیں ( القان ۱۱۵۴ ) -

اس مدیث میں حضرت زُید کا یہ کہنا کہ میں نے سورہ توبہ کی آخری آیات کو مرف ایو خُرِنْرُزُ کے پاس پایا اس سے یہ ثابت بہیں ہوتا کہ خبرِ واحد کے ساتھ قرآن کا اثبات کیا گیا ہے ۔ اس لئے کہ حضرت زُید بذات خود حافظ قرآن تھے اور انہوں نے نود یہ آیات انحظرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سنی تھیں اور ان کو معلوم تھا کہ یہ آیات

کماں اور کس سورت سے متعلق ہیں لبذا ان آیات کے لئے سمابہ کی مکاش ان کو عربی شکل میں ماصل کرنے اور تائیددتنویت کے لئے تھی ، اس لئے جسی تھی کہ صفرت ذُیْر اس سے دہلے ان آیات سے آگاہ نہ تھے ۔

حارث بن اسد المحاسى نے اپنى كتاب فہم سنن ميں بيان كيا كہ قرآن كريم كى كتابت كوئى نتى بات بہيں كيونكہ خود رسول الله صلى الله عليه دسلم اس كے الكھنے كا حكم دينة تھے مگر رسول الله صلى الله عليه وسلم كه زمانے ميں قرآن كريم متفرق بھليوں ، اونى مكر مشاف كى بديوں اور مجودكى شاخ كه دُنھلوں بر لكھا ہوا تھا ۔ حضرت ابو بكر مساف كى بديوں اور مجودكى شاخ كه دُنھلوں بر لكھا ہوا تھا ۔ حضرت ابو بكر م

ابو داؤد نے مبدخیرے حن سند کے ساتھ روایت کی ، اس نے کہا کہ میں نے صفرت علی کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ مصاحف کے بارے میں سب سے زیادہ اجم مطرت ابو بکر کو ماصل ہوگا ، خدا صفرت ابو بکر کر رحمت کرے ، دہ وہ کہا شخص ہیں جہوں نے کتاب اللہ کو جمع کیا (اتقان ۱۹ ۱۱/ ۱) ۔

موی بن عقبہ نے ابن قباب سے روایت کی کہ انہوں نے کہا کہ جس وقت

یَامَدُ عیں مسلمانوں کا بہت سا جائی نقصان ہوا تو حضرت ابو بکر ہنایت پریشان ہوئے
اور ان کو ڈر ہوا کہ کہیں صحابہ کی قبادت سے قرآن کا کوئی حصہ تلف نہ ہو جائے ۔

پر سب لوگ جو کچے قرآن ان کے پاس تھا یا ان کو یاد تھا لیکر آنے گے بہاں تک کہ
وہ حضرت ابو بکر کے زمانے میں اوراق میں جمع کر لیا گیا ۔ اس لھاتھ سے حضرت ابو بکر مصحف میں جمع کیا ( اتقان ۱۱۹۸ ) ۔

صحیوں پر مرتب شکل میں تحریر فرمایا گر اس وقت ہر سورت علیدہ صحیفے میں لکھی گئی صحیوں پر مرتب شکل میں تحریر فرمایا گر اس وقت ہر سورت علیدہ صحیفے میں لکھی گئی اس لئے یہ نیخہ بہت سے صحیوں پر مشتمل تھا ۔ اس نیخہ میں قرآنی آبات کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بتائی ہوئی ترتیب کے مطابق مرتب کیا گیا تھا گر سورتوں میں کوئی ترتیب یہ مطابق مرتب کیا گیا تھا گر سورتوں میں کوئی ترتیب یہ تھی بلکہ ہر سورت الگ الگ لکھی ہوئی تھی ۔اس نیخہ کو لکھوانے کا مقصد یہ تھا کہ تمام است کے دھاع اور تصدیق سے ایک ایسا نیخہ مرتب کیا جائے جس کی طرف خرورت کے وقت رجوع کیا جائے ، عہد نبوی میں تخریر کی وہ سبولتیں فراہم بہتیں تعبین حمیم جس محرورت کے وقت رجوع کیا جائے ، عہد نبوی میں تخریر کی وہ سبولتیں فراہم بہتیں تعبین حمیم جس کا فروسرا سامان ۔ عبد صدیقی میں شام جو عبد صدیقی میں فراہم ہوئیں ، مثلاً کاغذ اور لکھنے کا دوسرا سامان ۔ عبد صدیقی میں شام سے کاغذ مد سینہ مینورہ و گئے بچا تھا اس لئے صفرت ابو بکر نے قرآن کریم کو کاغذ بر لکھوایا ،

موطاء امام مالک میں سالم بن مبداللہ سے مروی ہے کہ ( صنرت ) ابد بکر سنے قرآن کو کاغذ ہر لکھ کر جمع کیا ۔

## جمع عثاني

صفرت عمر نکے دورِ خلافت میں کرت سے فتوحات ہو تمیں ، اور اسلام سر زمین عرب سے نکل کر روم و ایران کے دور دراز علاقوں تک پہنے گیا جہاں کے لوگوں نے بڑی تعداد میں اسلام قبول کیا ۔ اس کے ساتھ ہی ان ممالک میں مسلمانوں کی آمد و رفت سے جن میں خاصی تعداد حافظوں اور قاربوں کی ہوتی تھی ، قرآن کرم کی تعلیم اور حفظ قرآن کا سلسلہ بھی پھیلتا دہا ۔

اسلام کے ابتدائی دور میں قرآنِ کریم ایک ہی لفت یعنی لفتِ قریش پر نازل ہوا تھا۔ اس سے مختلف قبائل کے لوگوں کو تلادتِ قرآن میں دخواری پیش آئی۔ پس اللہ تعالیٰ نے آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اجازت دی کہ الیے لوگوں کو جو کسی لفظ کو قریش کے لفت پر تلاوت کرنے سے معذور ہوں۔ ان کو دوسرے لفات پر پڑھادیں ۔ بن کو دوسرے لفات پر پڑھادیں ۔ پڑھادیں ۔ پڑھادیں ۔ پڑھادیں ۔ پڑھا دیں تھیں ۔

اس کے علاوہ قرآنِ کریم سات حرفوں پر نازل ہوا تھا اور مختلف صحابہ کرام نے آئحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے اسے مختلف قرآنوں کے مطابق سکیما تھا ۔ اس لئے صحابہ کرام میں ہے جو نوگ قرآنِ کریم کی تعلیم دینے وہ لینے شاگردوں کو اس قرآت کے مطابق قرآن پڑھایا کرتے تھے جس کے مطابق خود انہوں نے آئحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے پڑھا تھا ۔ قرآنوں کا یہ اختلاف آئحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زبانے میں بھی ، صحابہ کے درمیان باحث جرت و نزاع بنتا رہا ۔ چنائی جب بعض صحابہ ، بعض دوسرے صحابہ کو مختلف طریقے پر تاؤوت کرتے دیکھنے تو انہیں بہت تجب ہوتا اور بھر معالمہ صحابہ کو مختلف طریقے پر تاؤوت کرتے دیکھنے تو انہیں بہت تجب ہوتا اور بھر معالمہ آئٹ کی خدمت میں پیش کیا جاتا ، جس پر آئٹ دونوں صورتوں کی تصدیق فرماتے کہ یہ آئٹ کی خدمت میں پیش کیا جاتا ، جس پر آئٹ دونوں صورتوں کی تصدیق فرماتے کہ یہ آئٹ صفرت میں خرائے ہوئی ہے اور اس طرح بھی ۔ اس قسم کا ایک واقعہ امام مسلم آئٹ صفرت میرش کے حوالے سے نقل کیا ہے ۔

حضرت عروبیان کرتے ہیں کہ میں نے بدائم بن حکیم بن حزام کو سورہ فرقان

اس طریقے کے خلاف پڑھے ہوئے سنا ہی پر ہیں اس کی کادت کرتا تھا اور خود آخفرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہی تھے یہ سورت پڑھائی تھی ۔ پس قریب تھا کہ ہیں ان پر جھیٹ پڑوں گر چر ہیں نے ان کو مہلت دی عباں تک کہ وہ کاوت سے فارخ ہو گئے ۔ پھر میں ان کی چادر کو ان کی گردن میں باندھ کر ان کو گھیٹے ہوئے آپ کی خدمت میں لیکر حاصر ہو گیا اور عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں نے ان کو سورہ فرقان اس طریقے کے خلاف پڑھے ہوئے سنا ہے جس کے مطابق آپ نے یہ سورت کھے پڑھائی ہے ۔ پس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ان کو چور و دو اور ان سے فرمایا کہ تم پڑھو ۔ پس انہوں نے اس طریق سے پڑھا جس طرح میں نے ان کو تھور دو ان کو کہاوت کرتے ہوئے سنا تھا۔ کہ ان کو چور کر دو ان کو کہاوت کرتے ہوئے سنا تھا ۔ پس آپ نے فرمایا کہ یہ (سورت) ای طرح نازل ان کو کہاوت کرتے ہوئے سنا کہ یہ اس تم پڑھو ۔ پس میں نے پڑھا تو آپ نے فرمایا کہ یہ اس طرح بھی نازل ہوئی ہے اور بلاشبہ یہ قرآن سات حرفوں پر نازل کیا گیا فرمایا کہ یہ اس عرفوں پر نازل کیا گیا مسلم ، علوم القرآن ) ۔

آنحطرت صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب سے اس قسم کی اجازت حاصل ہو جانے اس سے بہت سی آیات متعدد لخات اور مختلف قرآنوں کے ساتھ کاوت کی جانے آئیں ۔ بب تک لوگ اس حقیقت سے واقف تھے کہ قرآن سات حرفوں ہر نازل ہوا ہے اور آنحطرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کچہ لوگوں کو جو قریش کے لغت ہر کاوت کرنے سے معذور ہوں دوسرے لغات ہر کاوت کی اجازت دی ہے ، اس وقت تک اس اختلاف سے کوئی خرابی پیدا نہیں ہوئی ۔ پھر جب یہ اختلاف دور دراز شہروں اور ملکوں میں بہنچا جہاں لوگوں میں بہنچا اس سے کوئی فرابی پیدا نہیں ہوئی می کہ قرآن سات عرفوں ہر نازل ہوا ہے تو بہاں لوگوں میں باہم اختلاف پیدا ہونے گئے ۔ اور بعض لوگ اپن قرأت کو صحیح اور درسرے کی قرآت کو قلط قرار دینے گئے ۔ اس سے دو باتوں کا اندیشہ پیدا ہوا ۔

(۱) ۔ لوگ قرآن کریم کی متوافر قرآنوں کو غلط قرار دینے کی سنگئین غلطی کا ارتکاب در کر بیٹھیں ۔

(۲) تنازع کے تصفیر کی کوئی قابل احتماد صورت ید تھی سوائے صفرت رُیدٌ کے لکھے ہوئے نمخہ کے جو مدینہ منورہ میں موجود تھا۔

لبذا اس بات کی اشد طرورت تھی کہ قرآن کے ایے معیاری نفخ تیار کر کے

ورے عالم اسلام میں پھیلا دیتے جائیں ، جن میں سات حردف بھی بوں اور انہیں دیکھ کر صح اور خلط قراتوں میں فیعلد کیا جائے ۔ یہ صلیم الثان کارنامہ صفرت حمان کے لینے دورِ خلافت میں انہام دیا ۔

حافظ بدرالدین عنی نے شرح بخاری باب بھی الفرآن میں عمارہ بن خور کی روابت سے بیان کیا کہ حفرت حذید ایک خورہ سے واپی آکر لینے گر میں واخل ہونے سے فیلے حفرت حمان کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا اے امیر المومنین لوگوں کی خبر لیجئے ۔ حضرت حمان کے بوچھا کیا ہوا ۔ انہوں نے کہا کہ میں آدمینی کے محاذ پر جہاد میں شریک تھا ۔ میں نے دہاں دیکھا کہ وال شام اُبی کی قرآت پڑھتے تھے جو وال عراق حضرت عبداً اللہ بن سعود کی قرآت پڑھتے تھے جو وال شام مراق نے بنہیں سنی اور وال حراق حضرت عبداً اللہ بن سعود کی قرآت پڑھتے تھے جو وال شام نے بنیو میں لوگ ایک دوسرے کی شاخیر کرتے تھے ۔

مسلمانوں میں اختلاف قرات سے صرف صنرت مذید ہی پریٹان نہ تھے بلکہ تمام معابہ کرام جی طول اور رنجیرہ تھے ۔ صنرت حمان کو جی اطلاع مل کچی تھی کہ دیے ، مخورہ میں ایک معلم نے اپنے شاگردوں کو قرآن ایک قرات کے مطابق پڑھایا اور دو مرے معلم نے اپنے شاگردوں کو دو مری قرات کے مطابق پڑھایا ۔ پھر جب ان اساتذہ کے شاگرد آپی میں طنے تو ان میں اختلاف ہوتا اور جب یہ معالمہ اساتذہ کے علم میں آتا تو وہ جی ایک دو مرے کی قرات کو غلط قرار دیتے تھے ۔ پتانی صنرت حمان نے لوگوں کو جمع کر کے ایک خطبہ دیا اور فرمایا کہ تم لوگ در مین مفردہ میں میرے پاس ہوتے ہوئے بھی قرآن کرم کی قراتوں کے بارے میں ایک دو مرے سے اختلاف کرتے ہو لیڈا جو لوگ کی ہے دور دراز مقامات پر رہتے ہیں وہ تو اور بھی زیادہ اختلاف کرتے ہوں گے ۔ پس اے اصحاب محد! ( صلی الله علیہ وسلم ) تم سب مل کر قرآن کرم کا ایک ایما نوخ مرتب کرد جو سب کے لئے واجب الاقتداء ہو ۔

الم بخاری نے اپنی سند کے ساتھ ابن شہاب سے روایت کی کہ حضرت انس بن مالک نے انہیں بتایا کہ حضرت حذید بن کیان آرمینیہ اور آذربائیان کی جنگ میں شریک تھے۔ وہاں انہوں نے ویکھا کہ لوگ تلاوت قرآن میں بہت اختلاف کرنے گے تھے۔ چنائی وہ مدید واپس آکر حضرت حثمان کی ضدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اے ! امیر المومنین اقبل اس کے کہ یہ امت یہود و نصاری کی طرح کتاب اللہ میں اختلاف کرنے گے اس کو سنجال لیجے ۔ یہ سنکر صفرت حثمان کے ام المؤمنین صفرت

صفحہ کے پاس بھلا بھیما کہ آپ کے پاس ( صفرت ابو بکرٹ کے زمانے کے ) جو معیفے اماناً

رکھ بوتے ہیں وہ میرے پاس بجوادی تاکہ میں ان کو لقل کروانے کے بعد آپ کو

واپس کردوں ۔ صفرت صفحہ نے وہ تمام صحیفے صفرت عمان کو بجواد کے ۔ انہوں نے

صفرت زیر بن ثابت ، حفرت عبداللہ بن زبر ، حفرت سعید بن العاص اور صفرت

عبدالر جم رہ بن مارٹ بن بطام کو ان کے نقل کرنے پر مامور فرمایا ۔ ( یہ چاروں صحابہ

مافظ قرآن تھے ) اور تینوں قریش صحابہ سے کہہ دیا کہ جہاں کمیں قرآن کے تلفظ میں

تہارے اور زیر بن ثابت کے درمیان اختلاف پیدا ہو تو دہاں اس لفظ کو خاص قریش

مرات نے مل کر صفرت عمان کے مکم کی تعمیل کی اور جب صحیفوں کی نقل کا کام

مرات نے مل کر صفرت عمان کے وہ صحائف جو صفرت صفحہ سے لئے تھے ان کو واپس

کمل ہو گیا تو صفرت عمان کے وہ صحائف جو صفرت صفحہ سے لئے تھے ان کو واپس

کمل ہو گیا تو صفرت عمان کے وہ صحائف جو صفرت صفحہ سے لئے تھے ان کو واپس

## جمع عثمانی کا طریقه

جمع حثانی میں مندر جہ ذیل طریقہ الفتیار کیا حمیا ۔

(۱) مصحف میں وہ چیز درج کی جائے جس کے قرآن ہونے کا قطعی یقین ہو اور جس کی صحت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہو اور وہ منسوخ التلادت ند ہو۔

(۲) ۔ پاروں معابہ نے صرت ابو بکرسے نسنہ کو جو صرت صفرہ کے پاس محفوظ تھا ، اصل قرار دیا تاکہ ان کا جمع کردہ قرآن صفرت ابو بکر سنے جمع کردہ صحیفوں کے بالکل مطابق ہو اور اس کے بارے میں کسی قسم کے شک و شبہ کی مخوائش باتی ند رہے ۔

(۳) تمام مورتوں کو ترتیب کے ساتھ ایک بی معیف میں لکھا جائے کے کو کلہ حضرت ابد بکرسے نیخہ میں کسی ترتیب کے بغیر ہر مورت الگ الگ مکمی ہوئی تھی ۔

(۲) زائد لغات اور وجوہ کو مذف کر کے مرف قریش کے لغت پر جمع فرمایا ۔ ای لئے قرآن کریم کے الفاظ پر نقطے اور اعراب ( زبر ، زیر ، پیش بہیں لگائے تاکہ اس کو تمام مواحر قرآتوں کے مطابق پڑھا جائے ، مثلاً فُنشِزُ آپا کو مسر ھا لکھا تاکہ اس کو فُنشِزُ آپا اور نَنسُرُ آپا دونوں طرح پڑھا جائے کو کہ دونوں قرآتیں سی بی بی ۔ ای طرح اِن جَاءَ کُمُ فَاسِقٌ بِنَبَرٌ فَتَبَیّنُوا میں فَتَبَیّنُوا کو عسسوا لکھا تاکہ اس کو فَتبَیّنُوا اور فَتَتبَیّنُوا ( ثابت قدم رہو ) دونوں طرح پڑھا جائے ۔ اور فَتلَقیٰ آلام مِنْ رَبِّهٖ کَلِمَاتٍ کو عسلمی ادم من ردد کلمات کھا تاکہ فَتلَقیٰ وَفَتُلْقیٰ اور کَلِمَاتٍ و کَلِمَاتُ دونوں طرح پڑھا جائے ( اتقان ۱۵۹/ ۱۲۱/ ۱) علوم القرآن از مولانا تنی حمانی ۱۸ ،۱۹۲ ، منازل العرفان ۱۳۹ ۔ ۱۳۰ ) ۔

مصحف کی نفول ۔ صرت عمان نے اس نے مرتب شدہ مصحف کی ایک ہے ذائد نقلیں تیار کردا کر ایک ایک مصحف ، اسلامی ممانک کے ہر گوشے میں ارسال کر دیا دائد نقلیں تیار کردا کر ایک ایک مصحف ، اسلامی ممانک کے ہر گوشے میں ارسال کر دیا جائے اور حکم دیا کہ اس مصحف کے سواجو صحیف بہلے ہے موجود ہوں ان کو جلا دیا جائے تاکہ رسم الحظ ، مسلمہ قرانوں کے اجتماع ادر سورتوں کی ترتیب کے اعتبار ہے تمام مصاحف یکساں ہو جائیں اور ان میں کوئی اور اختلاف باقی نہ رہے ۔ صفرت عمان ی خوات میں اختلاف مصحف کے جو نیخ اطراف ملک میں مجواتے میں ان کا تعداد کے بارے میں اختلاف ہے ۔ التیبیر فی القرائت التیج کے مصنف امام عمان بن سعید ابو عمرو الدانی فرماتے ہیں کہ اکثر علماء کا خیال ہے کہ صفرت عمان ی قواتے تھے اور ایک لیخ پاس رکھ لیا تھا ۔ بعض ان میں سے تین کوفہ ، ہمرہ اور شام مجواتے تھے اور ایک لیخ پاس رکھ لیا تھا ۔ بعض علماء کا خیال ہے کہ آپ نے سات نیخ اکھواتے تھے جو کوفہ ، ہمرہ ، شام ، مکہ ، یمن اور بحرین مجواتے تھے جو کوفہ ، ہمرہ ، شام ، مکہ ، یمن اور بحرین مجواتے تھے جو کوفہ ، ہمرہ ، شام ، مکہ ، یمن اور بحرین مجواتے تھے اور ایک لیخ پاس رکھ لیا تھا ۔ مگر پہلا قول صحح تر ہے "۔

بہر حال حمیٰنی مصاحف کی ضحے تعداد جو بھی ہو وہ سب کے سب قرآن پر مشتمل تھے ۔ ان میں ایک سو چودہ سورتیں تھیں اور نقطے اور اعراب نہ تھے اور سورتیں تھیں اور نقطے اور اعراب نہ تھے اور سورتوں کے نام بھی مرقوم نہ تھے ۔ تمام مصاحف ، شروح ، اور تفاسیر سے خالی اور صرف قرآنی الفاظ ہر مشتمل تھے ۔

آنحضرت ملی الله علیه وسلم کی وفات کے بعد صحابہ کرام کے پاس اپنے لکھے

ہوئے ذاتی مصحف خاصی تعداد میں موجود تھے۔ ان میں سے دو مصحف ہمت مقبور سے ۔ ایک مصحف ہمت مقبور سے ۔ ایک مصحف آبی ہن کعب اور دو مرا مصحف حبداللہ اللہ القدر اور فاضل صحابہ میں شمار ہوئے تھے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جن چار صحابہ سے قرآن سکھنے کا حکم دیا تھا یہ دونوں حضرات ان میں شامل تھے ۔ بناری شریف کی ایک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا کہ چار صحابہ سے قرآن سکھو بناری شریف کی ایک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا کہ چار صحابہ سے قرآن سکھو لیعنی ، حبداللہ اس مصود سے ، سام ، مولی ابی صدید تے ، معاذ بن جبل سے اور آبی بن کوب سے ۔ حضرت ابو موسی اشعری اور مقداد من عمرو کے مصحاف بھی شہرت میں شریب سے ۔ حضرت ابو موسی اسلام کی اور مقداد من عمرو کے مصحاف بھی شہرت میں خرکورہ بال دونوں مصاحف کے لگ بھگ نے ۔

صفرت عمان کے ان تمام فسخ ہائے قرآن کو جائے کا جو حکم دیا تھا وہ حکمت و مسلحت پر مبنی تھا۔ اگر البیا نہ کیا جاتا تو ان مصاحف کا وجود است میں مزید افتراق اور انتظار کا سبب بن سکتا تھا۔ اور جس قدر عبد رسالت ہے دوری ہوتی جاتی ای قدر ان کا حضر ر (نقصان) جی بڑھتا جاتا۔ پتانی لوگوں نے صفرت عمان کے اس اقدام کو بڑی وقعت اور قدر کی نگاہ ہے دیکھا۔ الدبتہ صفرت عبداللہ بن مسعود نے جن کے پاس الدام کو اپنا ایک ذاتی مسحف تھا اس کو بظاہر پہند نہ کیا اور اپنا مسحف جلانے ہے انگار کر دیا ، اپنا ایک ذاتی مسحف تھا اس کو بظاہر پہند نہ کیا اور اپنا مسحف جلانے سے انگار کر دیا ، مشمق ہو گئے جو دراصل بوری است کی رائے تھی جس کے نتیجہ میں است کی شیرازہ بندی ہو گئی اور اسباب اختلاف کا جمیشہ کے لئے خاتمہ ہو گیا۔ جباں تک قرآن کے بندی ہو گئی اور اسباب اختلاف کا جمیشہ کے لئے خاتمہ ہو گیا۔ جباں تک قرآن کے صفرت میان کے سوائے کی جو اور اسباب اختلاف کا جمیشہ کے لئے خاتمہ ہو گیا۔ جباں تک قرآن کے مشرت میان کے سوائے کی جو اور جس بھلائی کے سوا کی نہ کہ صفرت علی فرایا کرتے ہے کہ صفرت میان کے کو کہ مارے میں جو کی کیا وہ بارے میں بو کی ارشاد گرائی ہے۔ بارے میں جو کی کیا وہ بمارے میورہ کے مطابق اور ہماری موجودگی میں کیا۔ صفرت علی کا ارشاد گرائی ہے۔ اگر صفرت علی کی ارشاد گرائی ہے۔ اگر صفرت علی کی اور ہماری موجودگی میں کیا۔ صفرت علی کی ادرائی میان کی بگہ میں مسئد خلافت پر ممکن ہو تا تو مصاحف کے ساتھ دبی ساتھ دبی ماک کرتا جو صفرت حمان کی بگہ میں مسئد خلافت پر ممکن ہو تا تو مصاحف کے ساتھ دبی ساتھ

#### اسباب نزول

ائر مغرن کی اصطلاح میں قرآن کریم سے تعلق رکھنے والے ان واقعات کو شان نزول یا اسباب نزول کیا جاتا ہے جو بعض آیتوں کے نزول کے وقت پیش آئے ۔ اس طرح شان نزول یا اسباب نزول میں وہ آیتیں بھی شامل ہیں جو کسی سوال کے جواب میں نازل ہوئیں اس لھاتا سے قرآنی کریم کی آیتیں دو طرح کی ہیں ۔

(۱) وہ آیات جو اسباب نزول سے متعلق ہیں ۔ اگر ان آیات کے اسباب نزول کا علم ند ہو تو ان کی معجم تغییر معلوم مہنیں ہو سکتی -

(۲) وہ آیات جن کا اسباب نزول سے کچ تعلق بہیں ۔ قرآن کرم کا بیشر صد الیں آیات برمشمل ہے جو د تو کسی واقعہ یا سوال کے جواب میں نازل ہوئیں اور د ان میں کسی چیز کا حکم ذکور ہے ۔ بلکہ یہ آیات مندرجہ ذیل مضامین سے تعلق رکھی ہیں ۔

( الف ) ان میں سائمة انبیاء اور سائمة امتوں کے حالات و واقعات کا بیان ہے۔

( ب) گزشته زمانے کے واقعات بر مشمل بیں ۔

اج ) مستقبل مي پش آنے والے واقعات كا ذكر ہے -

(د) قیامت کا حال بیان کیا گیا ہے۔

(م) عذاب و ثواب كا ذكر ہے ۔

اسپاب نزول کی اہمیت ۔ قرآن کریم کی تغییر کے لئے اسباب نزول کا علم استان خروری ہے اور اس کے بے شمار فوائد ہیں ۔ اگر سبب نزول سائنے نہ ہو تو افض اوقات آیت کا مح مغیوم کی میں جنس آتا ۔ قرآن کریم میں متعدد الیے مقامات ہیں جہاں کسی خاص واقعہ کی طرف مختصر اشارہ کیا گیا ہے اور جب تک وہ واقعہ بوری طرح سائنے نہ ہو تو ان آیات کا مطلب کی میں جنس آسکنا ۔ لبذا اسباب نزول کی معرفت سے نہ صرف آیات کے معلی مناشف ہو جاتے ہیں بلکہ ان کے کھنے میں معرفت سے نہ صرف آیات کے معلی مناشف ہو جاتے ہیں بلکہ ان کے کھنے میں کسی قسم کا ایجام والحاق بیدا مہیں آبوتا ۔

الم واحدى فرماتے بیں كہ جب تك كى آيت كا متعلقہ واقعہ اور اس كا سبب

نزول معلوم نه ہو اس آیت کی تغسیر معلوم منییں ہوسکتی ۔

ابن وقیق العبد کہتے ہیں کہ اسبابِ نزول کا بیان قرآنِ کریم کے مطالب و معالی مجھنے کا ذہروست ذرائعہ ہے ۔

علامہ در کشی فرماتے ہیں کہ اسبابِ نزول جاننے سے احکام کی حکمتیں معلوم ہوتی ہیں اور یہ پہتہ چلتا ہے کہ اللہ تعالی نے یہ حکم کن حالات میں اور کیوں فرمایا ۔
امام ابن تیمیہ فرماتے ہیں کہ سبب نزول کی پیچان کسی آیت کے مجھنے میں مدد وین ہے کونکہ سبب کے علم سے مُسَبّت کا معلوم ہونا ایک فطری بات ہے ۔

# سبب نزول کی چند مثالیں

١ ـ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ جُنَاحٌ فِيْمَا طَعِمُوا الصَّلِحْتِ جُنَاحٌ فِيْمَا طَعِمُوا إِذَا مَا التَّقُوا وَالْمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِحْتِ - ١٦٠ ٩٣ -

جو لوگ مومن ہیں اور انہوں نے نیک کام کتے ۔ ان پر اس میں کوئی گناہ نہیں جو وہ وہطے کھا چکے جبکہ انہوں نے پر جیز کیا اور ایمان لائے اور نیک عمل کتے ۔

اس آیت کے ظاہری الفاظ کو دیکھے کر کہا جاسکتا ہے کہ مسلمانوں کے لئے کسی
چیز کا کھانا چنا حرام نہیں ۔ اگر کسی کے دل میں ایمان اور اللہ تعالیٰ کا خوف ہو اور اس
کے اعمال نیک ہوں تو وہ جو چاہے کھا پی سکتا ہے ۔ اس سے عام آدمی تو کیا بعض صحابہ
کو بھی غلط نبی ہوئی اور انہوں نے ایک موقع پر اس آیت سے استدلال کر کے حضرت
مرس کے سامنے خیال ظاہر کیا کہ شراب چینے والا اگر ماصنی میں نیک عمل کرتا رہا ہو اور
اس کی عام ذندگی نیکیوں میں گزر رہی ہو تو اس پر حد (شرق سزا) نہیں ہے ۔ بعد میں
حضرت عبداللہ بن عباس نے اس آیت کے شان نزول کے حوالہ سے ان کی اس غلط
فہمی کو دور کیا ۔

اس آیت کا پس مظر بعنی شان نزول یہ ہے کہ شراب و قمار کی حرمت نازل ہوئا جو ہوئے کے بعد بعض صحابہ نے یہ موال کیا کہ ہمارے ان ہمائیوں کا کیا حال ہوگا جو شراب و قمار کی حرمت نازل ہوئے سے جبلے اللہ تعالیٰ کی راہ میں جباد کرتے ہوئے یا اپنی طبعی موت سے وفات پاگئے اور اپنی زندگی میں شراب نوشی اور قمار بازی کے

مرتکب ہوئے ۔ اس کے جواب میں یہ آبت نازل ہوئی کہ جن مومنوں نے حرمت کا حکم نازل ہوئی کہ جن مومنوں نے حرمت کا حکم نازل ہوئے ہوئے عذاب جس ہوگا اور کا مال کھا یا ان پر کوئی عذاب جس ہوگا بشر کھیکہ وہ مومن ہوں اور وو سرے شرعی احکام کے پابند رہے ہوں ۔

٢ . فَإِذَ اقَضَيْتُمْ مَّنَا سِكَكُمْ فَأَذْكُرُوا اللَّهُ كَذِكْرِكُمْ أَبَاءُكُمْ (بَاءُكُمْ (بَاءُكُمْ (بَاءُكُمْ (بِقَرْ ٢٠٠) .

میر جب تم لینے ج کے اعمال مورے کر حکو تو اللہ تعالیٰ کو یاد کرو جسے لینے باب دادا کو یاد کرتے تھے۔

اس آیت کا مطلب بھی سبب نزول کے بغیر سجے میں منیس آسکتا بہاں مزداد کے وقوف کا ذکر ہے۔ مشرکین عرب کا معمول تھا کہ وہ ارکان ج سے فارغ ہونے کے بعد عمال لینے لینے اباد و اجداد کے مفاخر اور کارنامے بیان کیا کرتے تھے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ عمال لینے آباد اجداد کی بڑائیاں بیان کرنے کے بھائے اللہ تعالیٰ کا ذکر کیا

٣ ـ يا اَيَعُا الَّذِيْنَ الْمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلُولَا وَانْتُمُ سُكَارَى حَتَّىٰ تَعْلَمُوا مَاتَقُولُونَ . ( النساء ٢٣ ) .

اے ایان والوں تم نشے کی حالت میں نماز کے قریب بھی نہ جاؤ مبال تک کے تم مجھنے لگو جو تم کہتے ہو ۔

اس آیت کے سبب نزول میں صفرت علی سے مروی ہے کہ شراب حرام ہونے ہے وہ اس آیت کے سبب نزول میں صفرت عبدالر جمن بن حوف نے کچے صحابہ کو کھانے پر مدھو کیا ۔
کھانے کے بعد شراب پی گئی اور بھر نماز کا وقت آگیا تو ایک صحابی نے نماز پڑھائی اور نشہ کی وجہ سے قرآن کریم کی ملاوت میں غلط سلط پڑھ ویا ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ اگر یہ واقعہ سلط نہ ہو تو یہ بات مجھ میں ہمیں آئی کہ نشہ کی حالت میں نماز کے قریب نہ جانے سے کیا مراد ہے کیونکہ شراب تو بالکل حرام ہے ۔

٣ ـ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَلاَ مِنْ شَعَالِهِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ
 اَوِعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ إِنْ يَتَطَوَّفَ بِهِمَا (بقر ١٥٨٧).

بیٹک صَفَا اور مَرْوَهُ اللہ تعالیٰ کی نشانیوں میں سے بیس پس جو شخص سب اللہ کا

یج کرمے یا عمرہ کرمے تو اس بر ان دونوں یعنی صفا مروہ کے درمیان چکر لگانے میں کوئی محناہ مبیں ۔

یہاں بھی سبب نزول کے بغیر صحیح مطلب نہیں کھا جاسکہ کونکہ اس آیت بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ ج یا عمرہ کے دوران صفا اور مردہ کے درمیان سعی کرنا مرف جانز ہے فرض یا واجب نہیں ۔ حضرت عردہ بن ذبیر اسی غلط نہی میں جالا تھے ۔ پتائی حضرت عائشہ سے انہیں بتایا کہ ذباء جابلیت میں ان بہاڈوں پر دوبت رکھے ہوئے تھے ۔ ان میں سے ایک کا نام اساف اور دوسرے کا نام ناکھ تھا ، اس لئے صحابہ کرام کو شبہ ہوا کہ کمیں ان بتوں کی دجہ سے ان بہاڈوں کے درمیان سعی کرنا ناجائز یہ ہوگیا ہوان کے اس شبہ کو دور کرنے کے لئے یہ آیت نازل ہوئی ۔

۵ ـ وَلِلْهِ الْمُشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَايَنْمَا تُوَ ثُوا فَثُمَّ وَجُهُ اللهِ
 (بقر ۱۱۵) ـ

اور مشرق و مغرب تو الله تعالى بى كے بين ليس تم جدهر رخ كراو اس طرف الله تعالىٰ كا رخ ( سامنا ) ہے ۔

اس آیت سے ظاہر ہوتا ہے کہ نماز حین کسی خاص سمت درخ کرنے کی طرورت جنیں بلکہ مشرق و مغرب سب اللہ تعالیٰ کے بیں اور وہ ہر سمت میں موجود ہے اس لئے نماز میں کسی طرف بھی رخ کیا جاسکتا ہے ، حالانگہ یہ بات بالکل غلط ہے ۔ صفرت حبداللہ بن عبائل فرماتے بیں کہ اس آیت کے نزول کا سبب یہ ہے کہ جب مسلمانوں کا قبلہ بیت المقدی سے بیت اللہ کی طرف تبدیل ہوا تو عبودلوں نے اس پر اعتراض کیا کہ مسلمانوں نے لینے قبلے قبلہ کو کیوں تبدیل کرلیا ۔ اس پر یہ آیت نازل بوتی کہ تمام سمتیں اللہ تعالیٰ کی بنائی بوئی بی اور اللہ تعالیٰ ہر طرف موجود ہے ۔ اس لئے وہ جس طرف رخ کرنے کا حکم دے وہی صحیح ہے ۔ کسی سمت کی کوئی ایمیت جنیں ، اصل چیز اللہ تعالیٰ کے حکم کی تعمیل ہے (اتقاق ۵۶ ۔ ۲۲ ما ۔ علوم القرآن اذ حبی سائی کا ۱۸ میل مائی مائی کا ۱۸ میل اللہ تعالیٰ کے حکم کی تعمیل ہے (اتقاق ۵۶ ۔ ۲۲ ما ۔ علوم القرآن اذ حبی سائی کا ا

# باب يىفىت

تفسیر قرآن کے ماخذ

ماخذ سے مراد وہ ذرائع ہیں جن کی مدد سے قرآن کرم کی کسی آیت کی تفسیر معلوم کی جاسکتی ہے۔

قرآن کرم کی آیات دو قسم کی ہیں۔ ایک تو وہ جو بالکل واضح اور عام فہم اور اتنی آسان ہیں کہ کوئی ہم حربی زبان جلنے والا ان کو پڑھ کر ان کا مطلب فورآ سمجھ لیتا ہے ایسی آیتوں کے لئے عقل سلیم اور عربی لغت میں مہارت کے سواء کسی اور چیز کی حرورت مہیں ۔

دوسری قسم کی آیات وہ ہیں جن میں کوئی دھمال یا ابہام پایا جاتا ہے یا ان کو سیحھنے کے لئے ان کے بورے پس منظر کو جلننے کی صرورت ہے یا ان سے دقیق فقہی مسائل وغیرہ مستنبط ہوتے ہیں ۔ الیمی آیتوں کی تفسیر کے لئے محض زبان دانی اور عقل سلیم کافی نہیں بلکہ اس کے لئے مندر جہ ذیل جے مائنڈ ہیں ۔

(۱) قرآنِ کریم کی دو سری آیات (۲) احادیث نبویہ (۳) صحابہ عکرام کے اقوال (۴) تابعین کے اقوال (۵) لغت عرب (۲) عقل سلیم ۔

قرآن كريم - تفسير قرآن كاسب في بهترين اور سُجَع ماند خود قرآن كريم ب، بهترين اور سُجَع ماند خود قرآن كريم ب، جس جي مين اليه بهتر مين اليه بهتر مين اليه بهتر مين اليه بهتر مين الهيام كو دور كر ديا كيا ب - مثلاً سورةً لقره مين الشاد

فَتَلَقَى أَدُمُ مِنْ رَّبِهِ كَلِمْتِ فَتَابَ عَلَيْهِ . بقره ٣٤ - پس آدم ( عليه السلام ) في لهن رب سے كچه كلمات سكھ لئے تو الله تعالیٰ في ان كی توبہ قبول فرمالی -

عبال يه بنيس بآيا كياكه وه كلمات كيا تق . بهر سورة اعراف مي ان كلمات كي

وضاحت فرمادی محتی ۔ چتامخیہ ارشاد ہے ۔

قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا النَّهُسَنَا وَإِنْ لَّمْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَا رَبَّنَا وَتَرْحَمُنَا لَا مَا لَكُونَنَ مِنَ الْخُسِرِيِّنَ ـ الراف ٢٣ -

ان دونوں آدم و حوائے کما کہ اے ہمارے پروردگار ہم نے لینے اور ظلم کیا ہے ۔ اگر تونے ہماری مغفرت نہ کی اور ہم پر رحم نہ فرمایا تو ہم منرور نقصان اٹھانے والوں میں سے ہو جائیں گے ۔

ای طرح ایک بگه ارشاد ہے ۔

يُّااَيُكُاالَّذِيْنَ الْمَنُوْا الْتَقُو اللهُ وَكُوْنُوْامَعَ الصَّدِقِيْنَ . توبه

اے ایمان والو! اللہ تعالیٰ ہے ڈرو اور سیجے لوگوں کے ساتھ ہو جاؤ۔ اس آیت میں یہ مہیں بہایا گیا کہ سیجے لوگ کون ہیں ۔ مگر دوسری آیت میں اس کی تشریح فرمادی گئی ۔ چنامینہ ارشاد ہے ۔

لَيْسَ الْبِرَّانُ تُولُواْ وَجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمُشْرِقِ وَالْمُفْرِبِ
وَلْكُنَّ الْبِرَّمَنِ امْنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَجْرِوَ الْمَلْبِكَةِ
وَالْكِتْبِ وَالنَّبِيِّنَ ءَ وَاتَى الْمَالُ عَلَى حُبِّهِ فَوى
الْقُرْبِي وَالْيَتْمِي وَالْمُسْكِيْنَ وَ ابْنَ السَّبِيلِ وَالشَّالِلِيْنَ
وَفِي الرِّقَابِ ءَ وَاقَامُ الصَّلُولَا وَاتِي الزَّكُولَاءِ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهُدُواء وَالصَّبِرِيْنَ فِي الْبَاسَاءِ وَالضَّرَاءِ
وَحِيْنَ الْبَاسَاءِ وَالْمُرْبَى الشَّيْرِيْنَ فِي الْبَاسَاءِ وَالضَّرَاءِ
وَحَيْنَ الْبَاسَاءِ وَالْمُرْبَى الْدَيْنَ صَدَقُوا . وَاولَنْكَ مُمُ
الْمُتَقُونَ . لِجُره ١٤٤ .

اس میں کوئی نکی بہیں کہ تم اپنا سند مشرق یا مغرب کی طرف کر لو بلکہ اصل نکی تو یہ ہے کہ کوئی شخص اللہ تعالیٰ پر ایان لائے ، روز آخرت پر اور فرشتوں پر اور (آسمانی ) کتابوں پر اور پیغمبروں پر ایان لائے اور اللہ تعالیٰ کی محبت میں رشتہ داروں کو اور یتیموں کو

ادر مسكينوں كو اور مسافروں كو اور سوال كرنے والوں كو اور مكاموں اور قيديوں كو ) آزاد كرانے ميں مال خرج كرے اور نماز قائم كرے اور زكوہ ادا كرے - اور وہ لوگ عبد كرنے كے بعد لينے عبد كو بورا كرتے بوں اور تنگدستى ، اور بيمارى اور بتنگ كے وقت مبر كرتے بوں - يبى لوگ سيح اور يبى لوگ منتى بعنى اللہ تعالى سے درتے بوں - يبى لوگ سيح اور يبى لوگ منتى بعنى اللہ تعالى سے درتے والے بيں -

اس آیت میں یہ بات واضح کر دی گئی کہ جن لوگوں میں مذکورہ بالا صفات پائی جائیں وہی صادقین اور منتی ہیں ۔ قرآن کریم میں اس قسم کی بہت سی آیات ہیں کہ ایک مقام پر تو مجمل بیان ہے مگر دو سرے موقع پر اس کی تفسیر و تشریح موجود ہے ۔ تفسیر قرآن بالقرآن کی ایک شکل یہ بھی ہے کہ کوئی بات ایک قرائت میں تو مبہم ہوتی ہے مگر دو سری قرائت میں اس کی وضاحت ہو جاتی ہے ۔ مثلاً

فَاغُسِلُوْ اوُجُوهَكُمْ وَ اَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَ الْمُسَحُوْابِرُءُ وُسِكُمْ وَارْجُلَكُمْ اللَّ الْكَعْبَيْنِ وَالده لا - الْمُسَحُوابِرُءُ وُسِكُمْ وَارْجُلَكُمْ اللَّ الْكَعْبَيْنِ وَالده لا - يَى الْمَسَحُوابِرُءُ وَسِكُمْ وَارْجُلَكُمْ اللَّهَ الْكَعْبَيْنِ وَالده لا والله الله مردل كالله من كراه اور ليخ مردل كالله من كراه اور الحذول تك لهذ يادَل دهواه -

ایک قرأت میں وَازُجلِکُمْ آیا ہے جس کے معنی یہ بھی ہوسکتے ہیں کہ تم اپنے مروں اور پاؤں کا مسح کر لو مگر وَازُجلکُمْ والی قرات نے اس کو واضح کر دیا کہ اس آیت میں پاؤں دھونے ہی کا حکم ہے ۔ اور وَازُجلکُمْ والی قرأت میں جو مسح کرنے کا ترجمہ ہو سکتا ہے وہ یہاں مراد نہیں ۔

تنیسری صورت یہ ہے کہ جس آیت کی تغسیر مطلوب ہے خود اس کے سیاق و سباق مرح اکثر عل طلب مسئلہ کی تشریح ہو جاتی ہے مثلاً

وُإِذًا سَالَتُمُوَّهُنَّ مُتَاعاً فَسَنَلُوْهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ . المزاب ۵۳ - المزاب ۵۳ - المزاب ۵۳ المانو) جب تم ازداج مطبرات سے کوئی چز مانگو تو ان

#### ے مردے کے بچے سے طلب کرد ۔

بعض لوگوں نے اس سے یہ مجھ لیا کہ یہ حکم صرف ازواجِ مطہرات کے لئے ہے حالانکہ اگلے جملے سے یہ بات واضح ہے کہ اس کا اطلاق تمام حورتوں پر ہوتا ہے ۔

ذلیکٹم اَطْھُر لِلْقُلُو بِکُمْ وَقُلُوبِهِنَ وَ احزاب ۵۳ ۔

یہ طریقہ نتہارے ولوں کے لئے بھی اور ان کے ولوں کے لئے بھی زیادہ یا کیزگ کا باحث ہے ۔

زیادہ پاکیزگ کا باحث ہے ۔

ظاہر ہے کہ داوں کی پاکیزگی صرف ازواجِ مطہرات ہی کے لئے مطلوب بہیں بلکہ تمام مسلمان حورتوں کے لئے مطلوب ہے اس لئے اس حکم کو صرف ازواج مطہرات کے لئے مخصوص کرنا درست بہیں ۔ اس طرح بہت سی آیات کے سیاق و سیاق میں خور کرنے سے تفسیر کے بہت سے حل طلب مسائل کی دضائت ہو جاتی ہے ۔ ( ماخوذ از علوم القرآن مؤلفہ مولانا تقی حمانی ۔ ۱۳۲۸ - ۱۳۳۳)۔

اللہ احادیث بہوریہ ۔ قرآنِ کریم کی تغییر کا دوسرا مافذ آنحفرت ملی اللہ علیہ وسلم کی احادیث مبارکہ ہیں کیونکہ حدیث قرآنِ کریم کی شرح اور تغییر ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے قرآنِ کریم کی شرح اور تغییر ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے قرآنِ کریم میں چار مقامت پر آپ کی بحثت و رسالت کے مقاصد بیان کئے ہیں ۔ جن میں ہے ایک مقصد یہ تھا کہ لینے قول و فعل سے قرآنِ کریم کی آیات کی تعلیم دیں چتائے ارشاد ہے ۔

رُبَّناً وَابْعَثْ فِيُحِمْ رَسُولا مِنْهُمْ يُثَلُوا عَلَيْجِمْ الْتَكِنَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِينِجِمْ ـ لِبَره ١٢٩ ـ

اے ہمارے پروردگار ا ان لوگوں میں خود ان بی میں سے ایک رسول بھی جو اہمیں تیری آیتیں پڑھ کر سنائے اور ان کو کتاب و مکست کی تعلیم دے اور ان کا تزکیہ کرنے ۔

كُمَا الرُسُلْنَا فِيْكُمْ رُسُولا مَنْنَكُمْ يَتُلُوا عَلَيْكُمْ ايْتُنَا وَيُزَكِّنِكُمْ وَيُعَلِّمْكُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَالُمْ تَكُوْنُوا تَعْلَمُونَ \_ الجره اها \_ جس طرح ہم نے بہارے اندر نہی میں سے ایک رسول بھیجا جو تہیں ہماری آیٹیں پڑھ کر سناتا ہے اور نہبارا تزکیہ کرتا ہے اور نہیں کتاب وحکمت کی تعلیم دیتا ہے اور تہیں ان باتوں کی تعلیم دیتا ہے جو تم نہیں جلنے ۔

ان آیات سے یہ بات بالکل واضح ہے کہ آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم کو دنیا میں مبحوث فرمانے کا مقصد ہی یہ تھا کہ آپ والی دنیا کو قرآن کریم کی ہدایات اور اس کے اسرار و معارف سے آگاہ کریں اور ان کو قرآن کریم کی تعلیمات کے مطابق زندگی گزار نے کے طریقے سکھائیں ۔ اس لئے آپ کی تعلیمات تفسیرِ قرآن کا ایم ترین ماخذ ہیں ولیے جی کسی آسمانی کتاب کی صحیح تشریح و تفسیر اس سے بہتر کون کرسکتا ہے جس بر وہ کتاب نازل ہوئی ہے ۔

اگر کمی فن کو حاصل کرنے یا کمی کتاب کو کھنے کے لئے محض زبان کا جان الینا کافی ہوتا تو دنیا کے تمام علوم و فنون اس شخص کو حاصل ہو جاتے جو ان علوم و فنون کی زبان جانتا مگر واقعنا الیما نہیں ہے۔ بڑے بڑے علوم و فنون تو ایک طرف ، معمولی فنون کے کھنے کے لئے بھی محض زبان دانی کافی نہیں بلکہ اساد کی صرورت ہوتی ہے۔ جس طرح انگریزی زبان میں مہارت پیدا کر لینے اور ڈاکٹری یا انجیئرنگ کی کتابوں کا مطالعہ کمی شخص کو ڈاکٹر یا انجیئر نہیں بنا دیتا اور اساد سے سکھے بغیر محض کتابوں کا مطالعہ کمی شخص کو ڈاکٹر یا انجیئر نہیں بنا دیتا اور اساد سے سکھے بغیر محض مربی زبان پر عبور حاصل کر لیننے ہے کوئی شخص محارف قرآن کا ماہر نہیں بن سکتا۔ اگر ایسا ہوتا تو عبد رسالت میں ابو جبل ، ابو اہب اور عتبہ جسے لوگ جو عربی زبان و اوب میں مہارت رکھتے ہے ، قرآن کرم کے مہر کھنے جاتے ۔ لہذا قرآنی تعلیمات اور معارف و امراد کا صحیح علم صرف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بی کے ذریعہ حاصل ہو سکتا ہے۔ اس کے معانی و احکام کو تشریح کر کے بیان فرمائیں ۔ جیسا کہ ارشاد دیا کہ آپ قرآن کرم مے بیان فرمائیں ۔ جیسا کہ ارشاد ہے ۔

وَ اَنُزَلْنَا اِلنَيْکَ النِّرِکُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلنَّحِمْ الله ٣٣ -

اور ہم نے آپ پر قرآن کرم اس لئے اٹارا ٹاکہ آپ لوگوں کے سلمنے اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ آیات کے مطلب وضاحت سے بیان فرمائیں ۔ ( بادی اصفم ۱۹۹۴) ۔

آنصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تھے قرآن بھی دیا گیا ہے اور اس کے مثل ایک اور جیز بھی دی گئی ہے ۔ اس سے مراد سنت ہے ۔ جس طرح قرآنِ کریم بذریعہ وی نازل ہوا ای طرح حدیث رسول بھی دی خداوندی ہے ، مگر قرآنِ کریم وی متلو ہے ۔ اور حدیث رسول وی غیر متلو ہے ۔

وی متلو ہے اور حدیثِ رسول وی غیر متلو ہے۔

آنحطرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حفرت مُعّاذ کو یمن کی جانب بھیجا تو آپ صلی
اللہ علیہ وسلم نے ان سے وریافت فرمایا کہ حکم کس طرح دو گے ؟ انہوں نے جواب
دیا کہ کتاب اللہ سے ۔ پھر آپ نے فرمایا کہ اگر اس میں نہ پاؤ تو ۔ صفرت مُعّاذ نے عرض کیا کہ سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ۔ پھر آپ نے فرمایا کہ اگر اس
میں نہ پاؤ تو ۔ انہوں نے عرض کیا کہ اب اجتباد کروں گا ۔ یہ جواب سنکر آنحصرت صلی
اللہ علیہ وسلم نے ان کے سینے پر بات رکھ کر فرمایا کہ ضدا کا شکر ہے کہ اس نے لینے
اللہ علیہ وسلم نے ان کے سینے پر بات رکھ کر فرمایا کہ ضدا کا شکر ہے کہ اس نے لینے
نی کے قاصد کو اس چیزی توفیق دی جو اس کے نبی کو پسند ہے ۔ ( مسند احمد ) ۔

ہیں قرآن کریم کی تغییر فیطے خود قرآنِ کریم سے اور پھر صدیث سے کرئی چاہئے۔ اگر کسی آیت کی تفییر قرآن و صدیث دونوں میں مدسطے تو پھر صحابہ کرام کے اقوال کی طرف رجوع کرنا چاہئے۔ کیونکہ وہ قرآن کی تغییر کو بہت زیادہ جلنتے تھے۔

احادیث کے موجودہ ذخیرے میں میچ اور ضعیف و موضوع ہر طرح کی روایتیں التی ہیں ۔ لہذا ان سے خمیک ٹھیک استفادہ دبی شخص کرسکتا ہے جو علم حدیث اور اس کے متعلقات پر ماہرانہ نگاہ رکھتا ہو اور جے مسجح و سقیم روایات کو پرکھنے کے ہسول معلوم ہوں ۔ ( ابن کئیر ۱/۳) ۔

٣ ـ اقوال صحابه

صحاب کرام نے قرآن کریم کی تعلیم اس کی تغییر اور اس کے متعلقات کو براہ راست آنحسرت صلی اللہ علیہ وسلم سے حاصل کیا ان میں سے بعض صحابہ نے تو اپنی زندگیاں

ای کے لئے وقف کی ہوئی تھیں ۔ یہ لوگ الل زبان بھی تھے، نزولِ قرآن کے بورے ماحول سے باخر ہی نہ تھے بلکہ اس سے عملا گزر رہے تھے اور ایک ایک آیت کے بورے بورے ایس منظر کو اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے تھے ، پیر بھی انہوں نے اپنی زبان وائی پر بھروسہ منبیں کیا بلکہ قرآن کریم کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سبقاً سبقاً پڑھا ۔ حضرت حبداللہ بن مسعود فرماتے ہیں کہ اگر میں یہ جانا کہ کتاب اللہ کے علم میں کوئی بھرسے بڑھا ہوا ہے اور میں کسی طرح دباں تک بہتے ہی سکتا ہوں تو ضرور دباں بھی کوئی ایٹ تھے کو اس کی شاگردی میں پیش کرتا ۔

مسند القد میں حضرت انس سے مردی ہے کہ جب کوئی شخص سورہ الجرہ موطاء الم سورہ آل عمران پڑھ لیتا تو ہماری نگاہوں میں وہ بہت قابل احترام ہوجاتا تھا۔ موطاء الم مالک میں روایت ہے کہ حضرت حبداللہ میں عرائے سال تک صرف سورہ بقرہ یاد کرتے دہ سال میں روایت ہے کہ حضرت ابن عمر کا حافظہ ایسا کرور نہ تھا کہ سورہ بقرہ کے محض الفاظ دہ سے کہ حضرت ابن عمر کا حافظہ ایسا کرور نہ تھا کہ سورہ بقرہ کے محض الفاظ یاد کرنے یاد کرنے مالے ساتھ ساتھ اس کی تفسر اور جملہ متعلقات کا علم حاصل کردہ سے تھے۔

آنحسرت ملی اللہ علیہ وسلم نے صرت حبداللہ بن عباس کے لئے دعا فراتی میں کہ اے اللہ البیس وین کی مجد اور قرآن کی تفییر کا علم حطا فرا ۔ صورت عبداللہ بن مسعود ، صورت عبداللہ بن عباس کے بارے میں فرمایا کرتے تھے کہ صورت عبداللہ بن عباس قرآنِ کرم کے بہترین ترجمان ہیں ۔ صورت عبداللہ بن مسعود کی وفات کے بعد ۱۳۱ برس تک زندہ رہے ۔ اندازہ کھنے کہ اس مدت میں مسعود کی وفات کے بعد ۱۳۱ برس تک زندہ رہے ۔ اندازہ کھنے کہ اس مدت میں صورت عبداللہ بن عباس کے علم میں کس قدر ترتی ہوئی ہوگی ۔ چھائی رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث کے بعد ان صحابہ کرام کے اقوال جنوں نے اس محتت و بانغشانی سے قرآنِ کرم کی تغییر سکیمی تھی ، تغییر قرآن کا ایک ایم ماخذ ہیں ۔ اس سلسلے میں چند امور کا پیش نظر رکھنا طروری ہے ۔

(۱) معابہ کرام کے تغییری اقوال میں صحح اور سقیم ہر طرح کی روایتیں ملتی ہیں لہذا ان کی بنیاد پر کوئی فیصلہ کرنے سے فہلے اصول حدیث کے مطابق ان کی جانج پڑتال طروری ہے -

(٢) صمابہ کرام کے اقوال اس وقت جمت ہو گئے جب آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کسی آیت کی کوئی مریح تفسیر مستند طربیۃ سے ثابت نہ ہو ۔

(٣) اگر کمی صحابی کا قول آنحطرت صلی الله علیه وسلم کی بیان کی ہوئی تفسیر کے معارض ہو تو وہ قابل قبول نہیں ۔
(٣) اگر کمی آیت کی تفسیر آنحطرت صلی الله علیه وسلم سے مستند طریقہ پر منعقل نہ ہو اور صحابہ کرام کی بیان کی ہوئی تفسیر جیں بھی کوئی اختلاف نہ ہو تو صحابہ کے اقوال کو اختیار کیا جائے ۔
(۵) اگر صحابہ کرام کی بیان کردہ تفسیروں جی اختلاف ہو اور ان جی تعلیق ہوسکتی ہو تو اس پر عمل کیا جائے گا ۔
اگر اختلاف ناقابل تعلیق ہو تو اس صورت جی ایک مجہد جس قول کو دلائل کے لحاظ سے زیادہ مفبوط پائے اسے اختیار کرسکتا ہے (علیم القران از مولانا تقی عثمانی ، ۱۹ سهرہ ۱۳۳۰ ، ابن کئیر ۳، ۲ / ۱) ۔

م ۔ تابعین کے اقوال ۔ تابعین سے مراد وہ صرات ہیں جنبوں نے صمابہ كرام سے علم حاصل كيا اگر تابعي كوئي تغيير كسي سحابي سے نقل كرے تو اس كا حكم وہي ہے جو صحابہ و کرام کی تفسیر کا ہے بعنی وہ اس وقت جت ہے جب انحصرت ملی اللہ علیہ وسلم سے کسی آیت کی تفسیر مستند طربیۃ سے ثابت نہ ہو یا صحابی کا قول آپ کی بیان کی ہوئی تغسیر کے معارض نہ ہو ۔ اگر تابعی اپنا قول بیان کرے اور اس قول کے خلاف مسی دوسرے تابعی کا قول موجود ہو تو تابعی کا قول مجت منہیں ہوگا ۔ الیی صورت میں آیت كى تفسير كے لئے خود قرآن كريم ، احاديث نبويد ، اقوال صحابه ، لغت عرب اور دوسريے شرى دلائل بر خور كرنے كے بعد كوئى فيعلد كيا جائيگا - اگر تابعين كے درميان كسى قسم کا اختلاف ند ہو تو اس صورت میں بلاشبہ ان کی تغییر جحت اور واجب الا تباع ہوگی کیونکہ ان نوگوں نے جن حضرات سے قرآن کرم سکھا انہوں نے قرآنی علوم براہ راست آنحضرت صلی الله علیه وسلم سے حاصل کتے تھے ۔ حضرت عبد الرحمٰ سلی تابعی فرماتے بیں کہ ہم نے جن حضرات سے قرآن سکھا وہ ہم سے فرمایا کرتے تھے کہ ہم نے رسول الله مسلی الله علیه وسلم سے پڑھا ۔ جب تک ہم دس آیتوں کا علم و عمل آنحصرت مسلی الله عليه وسلم سے يد سكي ليت آئے منس برصة تھے - حضرت مجابدٌ فرماتے ہيں كه ميں نے تبن مرتبہ اول سے آخر تک حضرت عبدالله بن عباس سے قرآن کریم سکھا اور مجما، ایک ایک آیت کو بوچ بوچ کر اور مجد مجد کر پراها ۔ حضرت ابن ابی ملیکه فرماتے بیں کہ خود میں نے حضرت مجابدٌ کو و کھا کہ کتاب قلم دوات لیکر حضرت ابن عباسٌ کے

پاس پہنچا کرتے اور قرآن کریم کی تفسیر دریافت کرکے اس میں عرّر فرماتے تھے۔ انہوں کے بورے قرآن کی تفسیر اس طرح نقل کی ۔ صفرت سفیان توری فرماتے تھے کہ مجابد کسی آیت کی تفسیر کردیں تو مچر اس کی نثول ( چھان بین ) کرنا ہے سود ہے ۔ بس ان کی تفسیر کافی ہے ۔ ( ابن کثیر ۴،۵/۱ علوم القران از مولانا تقی عثمانی ۱۳۳۰ – ۱۳۳۱ ) ۔

کھیتِ عرب ہے۔ تفسیرِ قرآن کے سلسلہ میں ، قرآن کرم ، احادیثِ نبویہ ، اقوالِ صحابہ و تابعین کے طاوہ لغتِ عرب کو بھی سلمنے رکھنا چاہیئے ، اس لئے کہ قرآنِ کرم عربی زبان مہایت وسیع ہے اور اس کا ایک ایک لفظ کی کئی کئی معنوں میں استعمال ہوتا ہے ۔ اس طرح ایک ایک جلے کے کئی کئی معنی ہوسکتے ہیں ۔ حضرت مجابد فرماتے ہیں کہ کسی الیے شخص کے لئے جو اللہ تعالی اور روز قیامت پر ایمان رکھتا ہو یہ بات حلال نہیں کہ جب تک وہ لخاتِ عرب کا عالم نہ ہو تو اور علم صرف کا جاننا بھی ضروری ہے کو نکم معنی کا تغیر و اختلاف ، الفاظ کے اعراب کے اختلاف ، الفاظ کے اعراب کے اختلاف ، الفاظ کے اعراب کے اختلاف ہو استہ ہے ، اس طرح علم صرف سے تفلوں کی بنا اور صیفوں کا علم حاصل ہوتا ہے ۔ ابن فارس کہتے ہیں کہ جس شخص سے تعریف کا علم فوت ہوگیا اس کے باتھ سے ایک بڑی عظیم الشان چیز جاتی رہی ۔ اس کے ساتھ ہی علم اشتقاق کا جاننا بھی ضروری ہے کو نکم اور سے مشتق ہوگا تو وہ لین مادوں کے بہتی صروری ہے کو نکم اگر اسم دو مختلف مادوں سے مشتق ہوگا تو وہ لین مادوں کے مختلف بو نے کے لحاظ سے الگ الگ ہوگا۔

قرآن عرب کے محاورات کے مطابق نازل ہوا ہے لہذا جہاں قرآن و سنت یا اقوالِ صحابہ و تابعین میں کسی لفظ کی تفسیر موجود نہ ہو وہاں آیت کی وہ تفسیر کی جائے گی جو لائل عرب کے عام محاوروں میں عام طور پر مجھی جاتی ہو ۔ الیے مواقع پر عربی اشحارے استدلال کرکے کوئی الیے قلیل الاستعمال معنیٰ بیان کرنا بالکل غلط ہے جو لغت کی کتابوں میں تو تکھے ہوئے ہیں مگر عام بول چال اور محاورے میں استعمال نہیں ہوتے (علوم القرآن از مولانا تقی عثمانی ۔ ۱۳۲۱ ۔ ۱۳۲۲ اتقان ۱۳۲۰، ۱۳۳۳ (۲ ) ۔

عملی سملیم ۔ حقلِ سلیم کی طرورت ہر کام میں ہوتی ہے ۔ اس سے وہلے تفسیر کے جو پانچ مانفذ بیان ہوئے ہیں ان سے استفادہ ہمی حقلِ سلیم کے بغیر ممکن نہیں ۔ قرآنِ کریم کے حقائق اور اسرار و معارف پر خور و فکر کا دروازہ قیامت تک کھلا ہوا ہے لہذا اللہ تعانی نے جس شخص کو بھی علم و عقل اور خشیت الی کی دولت سے نوازا

ہے وہ قرآنِ کریم میں خور و فکر اور تذہر کے ذریعہ نئے نئے حقائق اور اسرار و معارف نک رسائی حاصل کرسکتا ہے ۔ اس کے بارے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے صفرت ابن عباسؓ کے لئے دعا فرمائی تھی کہ اے اللہ تو اس کو دین کی مجھ اور تغییر کا علم عطا فرما ۔ چتا پنے ہر دور کے مفسرین اپنی اپنی فیم کے مطابق اس باب میں اضافہ کرتے آئے ہیں مگر یہ بات یاد رکھنے کی ہے کہ حقل و فیم سے مستنبط کئے ہوئے دہی اسرار و معارف معتبر ہیں جو دوسرے شری اسولوں اور مذکورہ بالا پانچوں ماضد سے متصادم یہ ہو ۔ اگر بسولی شرعیہ کو توڑ کر کوئی تکتہ بیان کیا جائے تو دین میں اس کی متصادم یہ ہو ۔ اگر بسولی شرعیہ کو توڑ کر کوئی تکتہ بیان کیا جائے تو دین میں اس ک

#### ماقا بل اعتبار ما خذ

ا ۔ اسمراسلی روایات ۔ یہ وہ روایات ہیں جو بہودیوں یا عیانیوں ہے ہم تک چہنی بین اور بعض وہ تک چہنی بین اور بعض وہ تک چہنی بین اور بعض وہ زبانی روایات بین جو ایل کتاب میں سدنے بسدنے نقل ہوتی چلی آئیں اور عرب کے بہود و نصاری میں مشہور تھیں ۔

#### امرائیلی روایات تین قسم کی ہیں ۔

ا ۔ وہ اسرائیلی روایات جن کی تصدیق ہمارے بال موجود ہے لیعنی قرآنِ کرم کی کسی آیت یا حدیث کے مطابق تو ریت میں کسی روایت کا ہونا ۔ مثلاً فرعون کا غرق ہونا ۔ فرعون کے جادو گروں سے حضرت موٹ علیہ انسلام کا مقابلہ ، حضرت موٹ کا کوو طور پر جانا وغیرہ ایسی روایتوں کی صحت میں کوئی کلام نہیں کیونکہ ان کی تصدیق قرآنِ کرم یا صحیح احادیت سے ہوجاتی ہے ۔

۳ - اليى روايتي جن كى يد تو بم تصديق كرسكة بين يه تكذيب اس لئے كه يد تو قران الي كوئى آيت ہے اور يد حديث كى كوئى اليى روايت ہے جس سے اس كى مطابقت يا مخالفت ہوتى ہو مثلاً يه كه صفرت موسى عليه السلام كا عصاكس ورخت كى نگرى كا تحا مصفرت ابراہيم عليه السلام نے جن چار پرندوں كو ذرح كيا تحا اور ان كو نگرے نگرے نگرے كر كے مختلف بہباڑوں پر ركه ديا تحا اور پر وہ الله تحالى كے حكم سے زندہ ہوگئے تھے ، تو وہ پرندے كون كون كون سے تھے مصفرت موسى عليه السلام كے زمانے ميں ايك كائے كو ذرح كرك اس كے كوشت كے ايك نگرے كو ايك مقتول كے جسم سے لگانے پر وہ مقتول الله تحالى كے حكم سے نگانے پر وہ كوشت كا وہ نگرا جو مقتول كے جسم كو لگايا كيا تحا ، وہ كائے كہ جسم سے كان براہ باتو يا تحا ، تو كوشت كا وہ نگرا جو مقتول كے جسم كو لگايا كيا تحا ، وہ كوشت كا وہ نگرا جو مقتول كے جسم كو لگايا كيا تحا ، وہ كوشت كا وہ نگرا جو مقتول كے جسم كو لگايا كيا تحا ، وہ كوش سا درخت تحا جس پر صفرت موسى عليه السلام نے نور ديكھا تحا اور اس جس سے الله تحالى كا كام سنا تحا وغيرہ وغيرہ و الله تحالى نے ان چيزوں پر پردہ ڈال ركھا ہے اور وہ بمارے لئے ان چيزوں پر پردہ ڈال ركھا ہے اور دوايتوں كو يہ تو بم حميح كم سكتے ہيں اور يہ جوث اور غلط - اليى روايتوں كے بارے دوايتوں كو يہ تقيار كرئى چاہتے (ابن كثير سیل ) ۔

### ۲۔ تفسیر بالرّائے

صرت ابن عباسٌ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص نے قرآنِ کریم کے بارے میں اپنی دائے یا جبالت اور بے علی کی بنا پر کچہ کہا تو اس نے اپنا شمکانا جہنم میں بنایا۔ ترمذی ، ابن جریر ، ابو داؤد اور نسائی نے بھی ابی قسم کی روایت بیان کی ہے اور ترمذی نے اس حدیث کو حسن کہا ہے ۔ اس لئے سلف کی ایک بہت بڑی جماحت بلا علم تغییر کرنے سے بہت ڈرتی تھی ۔

ابن ابی ملیکہ فرماتے ہیں کہ ایک تخص نے صفرت ابن عباس کے اس دن کے بارے میں بوچھا جس کی مقدار ایک ہزار سال ہے ۔ حضرت ابن عباس کے اس سے فرمایا کہ پہاس ہزار سال کے دن کے بارے میں کیا (خیال) ہے ۔ اس نے کہا کہ میں تو آپ سے مجمعنا چاہتا ہوں ۔ آپ نے فرمایا کہ یہ دو دن ہیں جن کا ذکر اللہ تعالیٰ نے

اپنی کتاب ( قرآن ) میں فرمایا ہے ۔ ان کا حقیقی علم اللہ تعالیٰ بی کو ہے ۔ ذرا خور فرمائے کہ لتنے بڑے مفسر قرآن نے قرآنِ کریم کی تفسیر میں کس قدر احتیاط برتی کہ جس بات کا علم نہ تھا اس کے بیان سے صاف انکار کردیا ۔

صرت عبید اللہ بن عمر فرماتے ہیں کہ میں نے بڑے بڑے فقیہوں کو دیکھا کہ قرآن کریم کی تفییر کرتے ہوئے جم کی خرب تم کتاب اللہ کی تفییر میں کچے ہوئے جم کی اللہ کی تفییر میں کچے کہنا چاہو تو آئے بچے دیکھ لو کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف نسبت کرکے بات کہنا ہے ۔ شعبی فرماتے ہیں کہ گو میں نے قرآن کریم کی ایک ایک آیت کا علم حاصل کرایا ہے ، یہم میں کہتے ہوئے ہم کمکا ہوں اس لئے کہ یہ اللہ تعالیٰ سے روایت کریا ہوں اس لئے کہ یہ اللہ تعالیٰ سے روایت کریا ہوں اس لئے کہ یہ اللہ تعالیٰ سے روایت

ان تمام اتوال کا مطلب یہ ہے کہ قرآن کریم کی تفسیر کے لئے ہو اسول اتھائی طور پر مسلم اور طے شدہ ہیں ان کو نظر انداز کرکے ہو تفسیر محض دائے کی بنیاد پر کی جائے وہ ناجائز ہے ۔ چتائی صحابہ کرام اور ان کے بعد کے علما علم کے بغیر قرآن کے معنیٰ و تفسیر بیان کرنے میں ہر گز لب کشائی مہیں کرتے تھے ۔ یہ لوگ جس چیز کو جمیں جائئے تھے اس کے بارے میں مکمل خاموشی اختیار کرتے تھے اور جس چیز کا علم ہوتا تھا اے بیان کردیتے تھے اور جبی وونوں ہائیں ہر شخص پر واجب ہیں ۔ پس احادیث ، انفت یا شریعت کی رو ہے جو تفسیر معلوم ہو اس کے بیان کرنے میں کوئی حرح مہیں۔ ایک حدیث میں ہے کہ جس شخص ہے کئی مسئلہ ہو تھا جائے اور وہ جلنے کے بادجو و ایک حدیث میں ہے کہ جس شخص ہے کئی مسئلہ ہو تھا جائے اور وہ جلنے کے بادجو و ایس جے چیائے تو قیامت کے روز اے آگ کی نگام وہنائی جائے گی ( ابن کئیر ھ ، ا ا \ ا )۔

# تفسيرسورة فانخه ونقره

#### إستعاده

# اَعُوْدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْظُنِ الرَّجِيْمِ

میں شیطان مردود ( کے شر) سے ( بیخنے کے لئے ) اللہ تعالیٰ کی پناہ لیماً ہوں ۔

شیطن : یه شُمُنَ سے بنا ہے ۔ اس کے لفظی معنی دوری کے بیں ۔ شیطان مردود ہر بھلائی سے دور ہے اس لئے اس کو شیطان کہتے ہیں ۔ سرکش اور شریر کو بھی شیطان کہتے ہیں۔

رَجِيْمِ: دھتكارا ہوا ، مردود ، ملتون ، يہ فَعِنْلُ كے دنن بر مفعول كے معنى ميں ہے ۔ شيطان كو رجيم اس لئے كہتے ہيں كہ جب دہ چورى سے كان لگا كر فرشتوں كى باتيں سننا چاہتا ہے تو اس كو شباب ثاقب سے رجم كيا ( مارا ) جاتا ہے ۔ جيسا كہ ارشاد بارى ہے ۔

اِلاَّ مَنِ السَّتَرَقَ السَّمَعَ فَاتَبَعَهُ شِهَابٌ مَّبِيْنُ (جَر ١٨)-مَر جو كوئى چورى سے (فرشتوں كى بات) سنكر بھاگے تو ديكما ہوا الكارا اس كے بيجے لكما ہے - شیطان انسان کا کھلا وشمن ہے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

إِنَّ الشَّيُطُنُ لَكُمْ عَدُوَّ فَاتَخِذُ وَلاَ عَدُوَّا \* إِنَّمَا يَدُعُوُ احِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ الشَّيطُنُ الكُمْ عَدُوَّ فَاتَخِذُ وَلاَ عَدُوَّا \* اِنَّمَا يَدُعُوُ احِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ اَصْحُبِ السَّعِيْرِ . ( فالحر ١٩) - بَلَ مَ اس كو دشمن بى مجمع ربو - بس وه تو لين بالا شبه شيطان متبارا دشمن ہے - بس م اس كو دشمن بى مجمع ربو - بس وه تو لين كروه كو بلاتا ہے تاكم وه الل دورزخ ميں ہے ہو جائيں -

شیطان کو انسان کی تباہی وہر بادی ہی میں مرہ آتا ہے کیونکہ اس نے انسان کو بہکانے اور گراہ کرنے کا حلف اٹھایا ہوا ہے ۔

فَيِعَزَّتِكَ لَا عَمِويَنتَكُمُ الجَمْعِيْن ما ( س ٨١) -

تیری عرمت کی قسم میں ان سب ( بنی آدم ) کو منرور گراہ کروں گا۔

قرآنِ کریم کی مکاوت سے وہلے تَعُوذَ پڑھ لینے سے آدمی شیطان مردود کی زد سے نکل کر اللہ تعالیٰ کی پناہ اور حفاظت میں آجاتا ہے اور شیطانی وسوے دور ہو جاتے ہیں ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ۔

فَإِذَ اقَرَأْتَ أَلَقُرَانَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ . (نمل ٩٨) .

جب تم قرآن کی ملاوت کرو تو شیطان مردود کے شر سے بیخ کے لئے اللہ تعالیٰ سے پناہ طلب کر لیا کرو ۔

دوسرى جَلَّه ارشاد ہے ۔ وُ إِمَّا يُنْزَعُنَّكَ مِنَ الشَّيْطُنِ نَزُعُ فَاسْتَعِدُ بِاللَّهِ (اعراف ۲۰۰) -

اور جب تہمیں کوئی شیطانی و سوسہ آ جائے تو اللہ تعالیٰ سے پناہ طلب کرو ۔

# تسمي

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ الله تعالىٰ ك نام سے ( شروع كرى بوں ) جو يحد مبربان بايت رحم والا ہے ۔

بڑا مہربان ۔ یہ مجی مہالغہ کا صغیہ ہے اور رَفَمَۃ کے مشتق ہے ۔ اس
میں رحمن سے کم مبالغہ ہے ۔ رحیم سے اللہ تعالی کی وہ خاص رحمت
مراد ہے جو آخرت میں صرف مومنوں کے لئے ہوگی ۔ جیسا کہ ارشاد
ہے ۔

وَكَانَ بِاللَّمُوْمِنِيْنَ رَحِيْماً ( احزاب ٣٣) - اور وہ ايان والوں رہت مبربان ہے -

رحيم:

قیامت کے روز اللہ تعالی مومنوں پر اپنا خاص انعام فرمائے گا اور ایک نیکی کے بدلے ستر گنا یا اس سے بھی زیادہ ثواب عطا فرمائے گا ۔ یہ لفظ بندوں کے لئے بھی استعمال ہوسکتا ہے جیسا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے قرآنِ کریم میں رؤف الرُجیم آیا ہے ۔

اسلام ہے جہلے عرب کے لوگ اپنے کام بنوں کے نام سے شروع کیا کرتے تھے۔ جاہلیت کی اس رسم کو مثانے کے لئے جو سب سے چہلی وی نازل ہوئی اس میں قرآنِ کریم کو اللہ تعالی کے نام سے شروع کرنے کا حکم تھا۔

# اِقْوَاْ بِاسْمِ رَبِكَ اللَّذِي خَلَقَ ، (سورةُ علن آيت ١) - النَّذِي خَلَقَ ، (سورةُ علن آيت ١) - النَّذِي بَرُصَ جَس في سب كو بيدا كيا -

امام ابو صنیقہ فرمائے ہیں کہ بیٹم اللہ الر تُحیٰن الر حیٰم ،کسی مورت کا جزو مبیں بلکہ یہ اللہ مستقل آیت ہے جو مور توں کے درمیان فصل و امتیاذ کے لئے نازل ہوئی ہے سنن ابی داؤد میں صحیح سند کے ساتھ حضرت ابن عبائ سے مروی ہے کہ جب تک بیٹم اللہ الر خیٰن الر حیٰم ، نازل مبین ہوئی تھی اس وقت تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مور توں کے فصل مبین جائے تھے ۔ ( ابن کٹیر ۱۱/ ۱) ۔

لیسم الله کے فصائل ۔ ایک صدیت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو کام اللہ تعالی کے نام سے بعنی ہم اللہ سے شروع نہ کیا جائے وہ نا تمام اور ہے برکت رہنا ہے ۔ ایک صدیت میں ہے کہ آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ مجھ پر ایک الیسی آیت نازل کی گئی ہے جو حضرت سلیمان علیہ السلام کے موا کسی اور پیغم پر نازل مبین ہوئی ۔

صفرت جابر منے مردی ہے کہ یہ آیت ( بیٹم الندِ الرَّحْمِنِ الرَّحِیْمِ ) اتری تو بادل مشرق کی طرف چھٹ گئے ، ہوائیں ساکن ہو گئیں ، سمندر تھبر گیا ، جانوروں نے کان مطرف چھٹ گئے ، ہوائیں ساکن ہو گئیں ، سمندر تھبر گیا ، جانوروں نے کان مگائے ، شیطان پر آسمان سے شطے گرے اور پروردگار عالم نے اپنی عرّب و بطال کی قسم کھا کر فرمایا کہ جس چیز پر میرا نام لیا جائے گا اس میں صرور برکت ہو گی ۔

صفرت ابن عباس عباس عباس عباس عباس على الله على وسلم سے يسم الله الله على الله على الله وه وسلم سے يسم الله الله على الله على الله على الله قداليٰ كے ناموں عيں سے ايك نام ب اور اس كے اور الله تعالیٰ كے اسم اعظم عيں الله تعالیٰ كے اسم اعظم عيں الله قدر نزوكي ہے ، جسبى آنكى كى سابى اور سفيدى عيں ( ابن كثير ١١/١) -

سورة الفاتحه

و حبد تسمیر ۔ فائد شروع کرنے کو کہتے ہیں ۔ قرآن کریم ای مہتم بالفان سورت سے شروع ہوتا ہے ، اس لئے اس کو سے شروع ہوتا ہے اور نماز میں قرآت بھی اس سے شروع ہوتی ہے ، اس لئے اس کو سورة فائد کہتے ہیں ۔

سورة فاتحد کے اسماء : ابو جعفر محد بن جریر طبری نے صنرت ابو ہریہ و کی روایت سے بیان کیا کہ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہی آم القرآن اور یہی فاقد الکتاب اور یہی سبع مثانی ہے ۔ ( ابن کھیر ٤/ ١) ۔

مسند احمد میں حصرت ابو ہر رہے ہوئی ہے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اُس القرآن کے بارے میں فرمایا کہ یہی اُس القرآن ہے اور یہی سیعِ مثانی اور یہی قرآنِ حظیم ہے ۔ ( ابن کثیر ۹/ ۱) ۔

تحارف : یہ سورت کمہ میں نازل ہوئی ۔ اس میں ۲۵ کلمات ، ۱۱۳ حروف ، ایک رکوع اور سات آیات ہیں ۔ البتہ اس بارے میں اختلاف ہے کہ ہم اللہ الرحم الرحیم ان سات آیتوں میں شامل ہے یا جنس ۔ جو لوگ ہم اللہ کو بوری آیت بتاتے ہیں وہ مِرَاطَ الَّذِینَ سے فَالِیْن نک ساتویں آیت شمار کرتے ہیں ۔ جو لوگ ہم اللہ کو سورہ فاتحہ کا جزو تو ملنتے ہیں مگر اس کو بوری آیت جنس بہتے اور وہ لوگ جو ہم اللہ کو سورہ فاتحہ کا جزوی بہتیں ملئے ، ان دونوں کے نزدیک چھٹی آیت مِراطَ الَّذِینَ اَنْعَمْتَ عَلَیْمُ وَلَا الضَّالِینَ ۔ ہے ۔

یبی سورت قرآن کرم کا پیش لفظ یا تعارف اور خلامہ ہے ۔ سارا قرآن اس کی تعارف اور تعامل و تفسیر ہے ۔ یبی قرآن کرم کی تعلیمات ، اس کی حکمتوں ، اس کے معارف اور اس کے رموزو اسرار کی جامع ہے ۔ یبی وہ سورت ہے جس کی مثل توریت و انجیل و زبور میں بنس اور خود قرآن میں بھی اس جسی کوئی اور سورت بنس ۔ یبی سورت ، ربور میں اللہ تعلیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ، اللہ تعالی اور بندے کے ورمیان تقسیم کر دی گئی ہے ۔ اس میں اللہ تعالیٰ نے بندے کو اپنی عبادت کا طریقہ بتایا ہے ۔ اس میں اللہ تعالیٰ اور بندے کے ورمیان اس کی بہلی تین آیات میں آداب جمد کی تعلیم ہے ۔ چوتھی آیت خالق اور بندے کے اس میں اللہ تعالیٰ نے بندے کو اپنی عبادت کا طریقہ بتایا ہے ۔

تعلق کو بیان کرتی ہے ۔ آخری تین آیات میں ایک نہایت مختفر اور جامع دعا ہے جس میں ہدایت طلب کی تختی ہے ۔ اس ہدایت کے لئے انبیاء و رسل علیم السلام ونیا میں تشریف لائے اور ان پر آسمانی کتابیں نازل ہوئیں ۔

فصفائل : صرت خاس ہے مروی ہے کہ ایک مرتبہ آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم کے پاس صفرت جرائیل علیہ السلام پہنے ہوئے تھے ۔ لتنے میں اور (آسمان) ہے ایک دور دار آواز سائی دی ۔ صفرت جرائیل نے اپنی نظر آسمان کی طرف اٹھا کر دیکھا اور کہا کہ یہ آسمان کا ایک دروازہ کھلا ہے جو اس سے فاسلے کہی نہیں کھلا تھا ۔ پھر دہاں سے ایک فرشتہ اتر کر آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا اور کھنے لگا ۔ نوشجری ہو آپ کو دونور دئے گئے ہیں جو اس سے فاسلے کسی نبی کو نہیں دئے گئے ۔ ایک سورہ فات ادر دوسرے سورۂ ابقرہ کی آخری (دو) آیتیں ۔ اگر آپ ان میں سے ایک حرف بھی پڑھیں گئے اور ایک حرف بھی پڑھیں گئے تو اس کے بدلے وہ نور آپ کو دیدیا جائیگا ۔ (ابن کیر، بحوالہ مسلم ۱۱/۱)۔

مسند براز میں حضرت انس کے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اگر تم بستر پر لیٹنے وقت سورہ فائلہ اور قُل مُو اللہ پڑھ او تو موت کے سوا ہر چیزے امن پالو کے ( ابن کثیر ۱۱/ ۱) ۔

بخاری نے اپنی سند سے ابن حباس کی حدیث نقل کرتے ہوئے بیان کیا کہ فائد الکتاب قرآن کریم کے دو خُلُف (دو مبّائی) کے برابر ہے ( مظہری ۱۲/۱) ۔

صفات ہاری تعالیٰ ۱۔ اُلْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعُلَمِیْنَ ۔ ہر طرح کی تعریف اللہ تعالیٰ ہی کے لئے ہے جو تمام محلوقات کا رب ہے ۔

جملہ: کسی افتیاری خوبی پر زبان سے تعریف کرنے کو تھد کہتے ہیں۔ یہ شکر کے مقابلہ میں عام ہے کیونکہ شکر نعمت کے ساتھ مخصوص ہے۔ شکر دل و زبان اور دو سرے تمام احضاء سے بھی ہوسکتا ہے۔ تمد صرف زبان سے ہو سکتی ہے۔ قادہ نے صفرت عبداللہ بن عَمر کی دوایت سے بیان کیا کہ آنحضرت سے ہو سکتی ہے۔ تبان کیا کہ آنحضرت

ملی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تمد ، شکر کی اصل ہے ۔ جس نے اللہ تعالیٰ کی تعد نہیں کی اس نے ذرا بھی شکر نہیں کیا (مظہری ۱/۴) ۔

مارے: یہ حمد کی نسبت عام ہے کیونکہ یہ صرف خوبی پر ہوتی ہے اور اس میں نہ
تو فعل کا اختیاری ہونا ضروری ہے اور نہ اس خوبی کا واقعناً ہو نا ضروری
ہے ۔ اس لئے مدح بعض اوقات ممنوع بھی ہو جاتی ہے مگر حمد سے کسی
وقت بھی منع نہیں کیا جاسکتا کیونکہ یہ اس خوبی پر ہوتی ہے جو واقعناً ہو۔

ابن جریر فرماتے ہیں کہ الحمد اللہ کے معنی یہ ہیں کہ صرف اللہ تعالی ہی شکر کے لائق ہیں علم کے ۔ اس کے سوا مخلوق میں سے کوئی بھی شکر کے لائق بہیں کو نکہ وہ تمام تعمیر جو شمار سے باہر ہیں اور جن کی تعداد اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی بہیں جانتا ، اس کی طرف سے ہیں ( ابن کھیر ۱۲/ ۱) ۔

قرطبی نے حضرت انس کی روایت سے بیان کیا کہ رسول اللہ مسلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اگر اللہ تعالی میری امت میں سے کسی آدمی کے ہاتھ میں ساری ونیا وید اور وہ ( اس پ ) الحمد للہ کچے تو یہ کلمہ ساری دنیا سے افضل ہے ۔ قرطبی فرماتے ہیں کہ ساری ونیا دے وینا اتنی بڑی نعمت المحمد للہ کھنے کی توفیق دینا ہے ۔ اس لئے کہ دنیا تو فائی ہے اور اس کا ثواب باتی ہی باتی ہے ۔ قرآن کرم میں ادشاد ہے ۔

اَلْمَالُ وَ الْبَنُوْنَ زِيْنَهُ الْحَيْوةِ الدَّنْيَا وَالْبُقِيْتُ الْمَالُ وَ الْبُقِيْتُ الصَّلِحْتُ خَيْرٌ عِنْدَرَبِّكِ ثَوَابًا ( ﴾ ١٣٠) ـ

مال اور اولاد دنیاوی زندگی کی آرائش ہیں اور تیرے رب کے نزدیک باقی رہنے والی نیکیاں ثواب میں بہتر ہیں ۔ ( ابن کثیر ۱/۲۳) ۔

رُبِّ: پردرش کرنا ، تربیت کرنا ، کام بنانا کسی شنے کو اس کے تمام مصالح کی دعایت کرنا ، تربیت کہتے دعایت کرتے ہوئے آبستہ درجہ کمال تک بہنانے کو تربیت کہتے ہیں ۔ یہ لفظ اللہ تعالیٰ کے لئے مخصوص ہے ۔

عُلَمِيْنَ: یہ عالم کی جمع ہے جو علاً مرفق ہے ۔ اس سے مراد اللہ تعالیٰ کے سوا تمام موجودات بیں ۔ اس کا اطلاق ہر معلوق پر ہوتا ہے جسے عالم اِنس ، عالم جن ، عالم مَلاَئِد وغیرہ ۔

ہر شنے کا خالق و مالک اور اس کی تربیت و پرورش کرنے والا اللہ تعالیٰ ہی ہے اس لینے ہر قسم کی جمد بھی اس کے لئے سزاوار ہے ۔ چناپ و نیا میں اگر کسی چیز کی تعریف و تو میں حقیقت میں اللہ تعالیٰ ہی کی تعریف ہے ۔ اللہ تعالیٰ کی ربوبیت حقیقی ، ذاتی اور کامل ہونے کے علاوہ کسی شخص ، زمانے ، بھگہ یا کسی حالت کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ سب عالموں کے لئے عام ہے ۔

۲ ۔ اُلوَّ حُمُون الوَّحِيْمِ: (الله تعالىٰ) بعد مبربان مبایت رحم والا ہے ۔ ان لفظوں کی تشریح ہم الله کے حمت گزر کی ہے ۔ رب کے لفظ میں تربیب اور ڈراوا تھا اور رحمٰن و رحیم کے لفظوں میں امید ہے ۔ جیسا کہ دوسرے مقام پر ارشاد ہے ۔

إِنَّ رُبُّكَ سَرِيْعُ الْعِقَابِ ﴿ وَانَّهُ لَفَغُوْرٌ رَّحِيْمٌ . ( انعام ١٩١ )

بلاشبہ تیرا رب جلد سزا دینے والا بھی ہے اور بخشش و مبربانی کرنے والا بھی ۔

نُبِّيْ عِبَادِئَى أَنِيْ أَنَا الْفَفُورَ رَّحِيْمُ . وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الْاَلِيْمُ (جُر ٢٩ ، ٥٠ ) .

میرے بندوں کو خبر کردھگئے کہ میں بخشنے والا اور مہربان بھی ہوں اور میرا عذاب بھی ورد ناک عذاب ہے ۔

> جرا و مزا۔ ٣ ۔ مُلِکِ یَوْمِ الدِیْنِ الله تعالیٰ بدلے کے دن کا مالک ہے۔

دِینِ ۔: بدلہ ، جزا ، حساب ۔ ایک مقررہ دن میں انھے برے ، نیک و بد ، ظام و مطاب ۔ ایک مقررہ دن میں انھے برے ، نیک و بد ، ظام و مظلوم سب کو ان کے دنیا میں کتے ہوئے اعمال کا بورا بولد دیا جائیگا دی جہ ۔ درآن کریم میں ہے ۔

يُوْمَنِٰذٍ يُّوَ فِينِهِمُ اللَّهُ دِيْنَكُمُ الْحَقَّ وَيَعْلَمُوْنَ اَنَّ اللَّهُ هُوَ الْحَقَّ وَيَعْلَمُوْنَ اَنَّ اللَّهُ هُوَ الْحَقَّ الْمُبِيْنُ ( نور ٢٥ ) .

اس دن الله تعالى انہيں بورا بورا بدله دے كا اور وہ جان ليس كے كه الله تعالىٰ بى حق اور ظاہر ہے ۔

ایک حدیث میں ہے کہ دانا وہ ہے جو لینے نفس سے خود بدلہ لے اور موت کے بعد کام آنے والے اعمال کرے ۔ حضرت عمر فرماتے ہیں کہ قبل اس کے کہ متبارا حساب لیا جائے ، تم خود اپنی جانوں ہے حساب او اور لینے اعمال کا وزن خود کر لو قبل اس کے کہ وہ ترازو میں رکھے جائیں اور اس بڑی پیشی کے لئے تیار رہو جب تم اس خدا کے سلطے پیش کئے جاؤ گے جس پر متبارا کوئی عمل بوشیدہ مبین ۔

( ابن کثیر ۱۵/۱) -

يُوْمُنِنْ لِأَنْغُونَ لَاتَخُفَى مِنْكُمْ خَافِيَهُ ۖ. ( الحاقه ١٨٠

اس دن تم لوگ پیش کئے جاؤ کے متبارا کوئی مخفی راز چھپا مبسی رہے کا ۔

ضحاک نے ابن عباس سے روایت کی کہ نیکب کیم الدّین کے معنی یہ بیں کہ اس دن کسی شخص کو حکم کی قدرت نہ ہوگی جسے دنیا میں بادشاہوں اور حاکموں کو ہوتی ہوتی ہے۔ اس دن کسی قیامت کے دن نہ صرف یہ کہ کوئی ملیت کا وجو بدار نہ ہوگا بلکہ اس مالک حقیقی کی اجازت کے بغیر کوئی زبان تک نہ بلا سکے گا۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

يُوْمَ يُقُومُ الرُّوْحُ وَالْمَلَائِكَةُ صَفَّا طَ لَاَّ يُتَكَلَّمُونَ اللَّ مَنْ اَذِنَ لَهُ الرَّحُمٰنُ وَقَالَ صَوَاباً - النا ٣٨ - اس ون روح اور فرشتے صف بستہ کھڑے ہوں گے۔کس کو بولنے کی مجال تک نہ ہوگی سوائے اس کے جس کو اللہ تعالیٰ اجازت دے اور وہ ٹھیک بات کے ۔

دو سری جگه ارشاد ہے ۔

وَخَشَعَتِ الْا صُوَاتُ لِلرَّحُمْنِ فَلاَ تَسْمَعُ الِا اللَّ مَمْسًا ( الا

اور ( اس ون ) آوازی اللہ تعالیٰ کے واسلے بہت ہوجائیں گی ۔ پس تو کھر پھر یا گنگناہٹ کے مواکچ ندسنے گا ۔

يُوْمَ يَأْتِ لَاتَكُلَّمُ نُفْسُ إِلاَّ بِإِذْنِمِ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِندَ ﴿ وَمِو ١٠٥ ﴾ -

ایک مدیث میں ہے کہ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ زمین کو لینے قبضہ میں لے ایک اور آسمان کو لینے قبضہ میں لے ایک اور آسمان کو لینے دائیں ہاتھ میں لیبٹ لے گا پھر فرمائے گا میں ( بی حقیقی ) بادشاہ ہوں - کماں ہیں زمین کے بادشاہ - کماں ہیں سرکش اور ظالم - کماں ہیں تگر والے - را ابن کشیر 1/1) -

#### وعاء إستعانت

٣ \_ اِیکَاکَ فَهْبُدُ وَایکاکَ فَسْتَهِیْنُ ( اے خدا ) ہم تیری ہی حبادت کرتے ہیں اور جھے ہی سے ( عبادت سمیت ہر کام میں ) عدد چلہتے ہیں ۔ وموہ ۔ یہ رخبارہ کے جمع کا صیابہ ہے ۔ لغت میں ذلت اور پہتی کو حبادت کہتے ہیں ۔ بین اور شریعت میں محبت ، خشوع ، خضوع اور خوف کے مجموعہ کو مبادت کہتے ہیں ۔ بعنی کسی کی انہائی تعظیم و محبت کی وجہ سے اس کے مبادت کہتے ہیں ۔ بینی عاجزی و فرماں ہرداری کے اظہار کو عبادت کہتے ہیں ۔ سلمنے اپنی انہائی عاجزی و فرماں ہرداری کے اظہار کو عبادت کہتے ہیں ۔

عبادت کا اعلیٰ مرتبہ یہ ہے کہ انسان اس مقدس ذات کو جو تمام کامل صفتوں سے معمود کے نہ ہو ( ابن کثیر معمود کے نہ ہو ( ابن کثیر ۱/۳۹ ) ۔

خافط ابن قیم فراتے ہیں کہ کمالی محبت کے ساتھ کمال اطاعت کا نام عبادت ہو ۔ عبادت کا مفہوم زندگی کے تمام شعبوں ، نماز ، روزہ ، جج ، زکزۃ ، معاطات ، اور اظاتی و آداب وغیرہ سب پر حاوی ہے ۔ نفید جمع کا صغیہ ہے جو اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ بندگی کرنے والا اپنی عبادت پر ناز نہ کرے بلکہ یہ خیال کرے کہ عبادت کرنے والا صرف وہی ہس بلکہ ہے شمار بندگی کرنے والوں میں سے ایک ہے ۔ (معارف القرآن از مولانا محمد اورایس کاند حلوی ۱۵ ، ۱۲ /۱۱) ۔

حضرت ابن عباس نے فرمایا کہ نَخبُد کے معنیٰ یہ بیں کہ اے اللہ ہم تیری ہی عبادت کرتے بیں اور تیری عبادت میں کسی کو شریک بیس کرتے (مظہری ۱۱۹) ۔

ضماک نے حضرت ابن عباس کی روایت سے بیان کیا کہ آیاک نُغبُد کے معنی یہ بیں کہ اے ہمارے پروردگار ہم ضاص تیری ہی توحید لمائتے ہیں اور بچھ ہی سے ڈرتے ہیں اور تیری ہی ذات سے امید رکھتے ہیں ۔ تیرے سوا کسی اور کی نہ تو ہم عبادت کرتے ہیں ، نہ کسی سے ڈرتے ہیں اور کہ نہ تو ہم عبادت کرتے ہیں ، نہ کسی سے ڈرتے ہیں اور کہ نہ تو ہم عبادت کرتے ہیں ، نہ کسی سے ڈرتے ہیں اور نہ کسی سے امید رکھتے ہیں ۔ ( ابن کثیر ۲۱۱ ) ۱۔

اس آیت کے فہلے تھے میں شرک سے بیزاری کا اعلان ہے اور دوسرے جملے میں اپنی قوتوں کے انگار اور اپنے عجز کے اقرار کے ساتھ اللہ تعالی کی قدرت کالمہ اور قوت تامد کا اقرار ہے ۔ چونکہ حاجت رو اصرف اللہ تعالیٰ ہی کی ذات ہے اس لئے معلی و طبعی اعتبار سے ہر قسم کی طاقت اور اپنے تمام کاموں میں ، مدد و اعانت مجمی صرف اللہ تعالیٰ ہی سے مالکنی چاہئے ۔ جیسا کہ ارشاد ہے ۔

فَاعْبُدُلُا وَتُوكُّلُ عَلَيْهِ \_

الله تعالیٰ بی کی عبادت کر اور اسی بر مجروسه کر ۔

#### طلب بدليت ۵ ـ المَّدِثَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَثِيثِمَ ـ

( اے خدا ) سیھے رائے کی طرف ہماری رہنائی فرما ۔

بعد نیا ۔: تو ہمیں ہدایت وے ہو ہماری رہمنائی فرماری بِدَایَہ ہے۔
امام رافعب اصفہائی نے ہدایت کی جو تشریح فرمائی ہے اس کا خلاصہ یہ
ہے کہ صفحود کی طرف لطف و مہربائی ہے ساتھ کسی شخص کی رہمنائی
کرنے کو ہدایت کہتے ہیں ۔ ( المفردات ۵۳۸ ) ۔

صراط مستقیم اس راستے کو کہتے ہیں جس میں موڑ یہ ہوں ۔ بہاں دین کا وہ راستہ مراد ہے جس میں افراط و تُغْرِیٰط نہ ہو ۔ اِفراط کے معنی حد سے آگے بڑھنا اور تُغْرِیٰط کے معنی حد سے آگے بڑھنا اور تُغْرِیٰط کے معنی کو تاہی کرنا ہیں ۔ امام ابو جعفر بن جریر فرمائے ہیں کہ صراط مستقیم اس واضح اور صاف راستے کو کہتے ہیں جو کہیں سے ٹیرھا نہ ہو ۔ حافظ ابن قیم فرمائے ہیں کہ صراط مستقیم اس راستے کو کہتے ہیں جو کہیں سے ٹیرھا نہ ہو ۔ حافظ ابن قیم فرمائے ہیں کہ صراط مستقیم اس راستے کو کہتے ہیں جس میں پانی باتیں پائی جائیں ۔

(۱) سیرصا ہو (۲) مقصد تک ابنیائے والا ہو (۳) سب سے زیادہ نزدیک ہو (۲) وسیع اور کشادہ ہو (۵) مقصد تک بہنے کے لئے اس کے مواکوئی اور راستد ند ہو ۔

۔ صفرت جابر منی اللہ حمد فرماتے بیں کہ اس سے مراد اسلام ہے جو ہر اس چیز سے جو آسمان اور زمین کے ورمیان ہے زیادہ وسعت والذہ ہے۔

عے ہو اسل اور ریل سے ور یال ہو ریاں اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مراطِ مستقیم اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے۔ ( ابن کلیر ۱۲ \ ۱ ) -

بورا قرآنِ كريم اى طلب بدايت كى دعا كا جواب ہے -

العام یافت لوگوں کا راست ۲ ۔ صِرَامَا الَّذِیْنَ اَنْفَصْتَ عَلَیْهِمْ ۔ ۱ن لوگوں کا راستہ جن پر آپ نے اضام فرایا ۔ اس آیت جی صرائی مستقیم کی تشریح کی گئی ہے کہ یہ وہ راستہ ہے جس پر چلنے اور ثابت قدم رہنے والے نیک اور ایماندار لوگوں پر اللہ تعالیٰ نے اپنا فضل و انعام فرمایا ۔ سورة نساء میں ان انعام یافتہ لوگوں کا ذکر اس طرح ہے ۔

النَّدِينَ انْعُمَ اللهُ عَلَيْهِمَ مِنَ النَّبِينَ وَالصِّدِيْقِينَ وَالصِّدِيْقِينَ وَالصِّدِيْقِينَ وَالصِّدِيْقِينَ وَالصِّدِيْقِينَ وَالصَّدَاءِ وَالصَّدَاءِ وَالصَّالِحِيْنَ . آيت ٢٩ . حجن لوگوں پر اللہ تعالى كا انعام ہوا وہ انبياء ، صديقين ، فبداء اور صالحين بين -

پس آیت کا مطلب یہ ہوا کہ اے اللہ تو ہمیں اس سیر بھے راستہ پر چلنے کی ہمت و توفیق حطا فرما جس پر چلنے وائوں پر تو نے انعام فرمایا اور جو ہدایت یافتہ تھے، تیری اور تیرے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی کامل اتباع کرتے تھے، تیرے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق زندگی گزارتے تھے اور تیری طرف سے جن کاموں کے کرنے کی ممانعت ہے وہ ان سے رک جاتے تھے۔

# مغصنوب وگمراه لوگ

غَيْرِ الْمُغَضُّوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا لضَّالِيَّن . جن رِ آپ فصے بنس ہوئے اور نہ وہ گراہ ہوئے ۔

مُغُفُونِ عَلَيْهِمُ سے وہ لوگ مراد ہیں جو دین کے احکام کو جانے کے باوجود ان کی تعمیل میں کو تابی کرتے ہیں جسے عام طور پر یہود کا حال تھا ۔ اس لئے وہ اللہ تعالیٰ کے خضب کے مستحق ہوئے ۔ قرآنِ کریم میں ارشاد ہے ۔

مُنْ لَقَنَهُ اللَّهُ وَ غَضِبَ عَلَيْهِ (المائد ٧-٦) .

جن بر الله تعالیٰ نے لعنت کی اور اپنا خضب نازل کیا ۔

فَبُاءُ وْبِغَضِّ عَلَى غُضِّ ( بقر ٩٠ ) .

بی وہ لوگ غضب بالاتے خضب سے مسخل ہوگئے ۔

ضَالِین ہے وہ لوگ مراد ہیں جو نا واقفیت اور جبالت کی بنا ہر وین کے معاطے میں غلط رفت ہر پڑ گئے اور دین کی مقررہ صدود سے نکل کر افراط اور غلو میں باللا ہوگئے جسنے عام طور پر نصاری تھے جو نبی کی تعظیم میں اتنے بڑھے کہ انہوں نے نبی

( حضرت علین ) کو خدا بنالیا ۔ یہ لوگ گرہی میں حد سے بڑھے ہوئے تھے ۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

قَدُ ضَلَّوْ امِنْ قَبْلُ وَاضَلَّوْ آكَثِيْرٌا وَّضَلَّوْا عَنْ سَوَامِ السَّبِيْلِ الْمَالُوا عَنْ سَوَامِ السَّبِيْلِ الْمائد لا ٤٤) .

یہ تو ہملے ہی گراہ بیں اور بہت سوں کو گراہ بھی کر بھے بیں اور یہ سیرھے داستے سے محکے ہوئے ہیں ۔

پس آیت کا حاصل یہ ہے کہ بندہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں عرض کرتا ہے کہ اے اللہ تو جمیں ان لوگوں کی راہ ہے بہا جن پر تو ناراض ہوا اور جنبوں نے جان بوجہ کر حق کا انکار کیا ۔ اے اللہ تو جمیں گراہ لوگوں کے طریقے سے بھی بہا لے جو راہ حق سے بھٹک کر ادھر ادھر حیران و سرگرداں مچر رہے ہیں ۔

حضرت عدی من جاتم سے مروی ہے کہ رسولِ اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ مُغُفُوْبِ عَلَیْهُمْ سے یہود مراد ہیں اور فَمَالَیْن سے نصاری ۔ ( ابن کٹیر ۱۱۳۰ ) ۔

آمین کمنا ۔ آمین کے معنی ہیں اے اللہ الیا ہی کر ۔ اے اللہ تو قبول فرما ۔ سورہ فائحہ کا جزد ہے اور نہ قرآنِ فائحہ کا جزد ہے اور نہ قرآنِ کریم کا ۔ اس کے قرآنِ کریم میں مہیں کھا جاتا ۔

سورہ فائنہ کے خامرہ پر آمین کہنے کا مطلب یہ ہوا کہ اے اللہ ہم نے جو انعام یافتہ لوگوں کا راستہ اختیار کرنیکی توفیق و رہنمائی مائٹی ہے وہ ہمیں عطا فرما دے اور اہل غضب اور اہل ضلال کے طریقے ہے ہمیں دور رکھ۔

صحیحین میں حضرت ابوہر برہ اُنے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فے فرمایا کہ جب الم آمین کے تو تم بھی آمین کو ۔ جس کی آمین فرشتوں کی آمین کے موافق ہوجائے ہیں ۔

مسلم کی روایت میں ہے کہ آپؒ نے فرمایا کہ جب تم میں سے کوئی اپنی نماز میں آمین کہتا ہیں اور اگر ایک کی آمین امین کہتا ہیں اور اگر ایک کی آمین دوسرے کی آمین کے موافق ہوجائے ہیں ۔ دوسرے کی آمین کے موافق ہوجائے ہیں ۔ ( ابن کثیر ۱۳۱۱) ۔

### سورة لقره

وجیہ تسمید ۔ بقر کے معنیٰ گائے کے بیں اس کا نام بقرہ اس لئے رکھا گیا کہ اس کے اٹھویں رکوع میں گائے ذرح کرنے کے ایک واقعہ کا بیان ہے ۔ بنی اسرائیل کو جو اطاعت خداوندی کی طرف مائل ہی جسیں ہوتے تھے ، ایک گائے ذرح کرنے کا حکم دیا گیا ۔ طویل سوال و جواب کے بعد آخر کار انہوں نے گائے ذرح کردی مگر کے بحثی سے کیا ۔ طویل سوال و جواب کے بعد آخر کار انہوں نے گائے ذرح کردی مگر کے بحثی سے پھر بھی باز نہ آئے ۔ اللہ تعالیٰ نے اس واقعہ کو بیان کرے مسلمانوں کو متوجہ کیا ہے کہ تم کسی قسم کی کے بحثی میں نہ پڑنا بلکہ خلوص نیت اور اوب و اطاعت کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی رحمت ، برکات اور انعامات کے طائب رہو ۔

یہ واقعہ اللہ تعالیٰ کی الوہیت اور قدرتِ کاملہ پر دلات کرتا ہے کیونکہ ایک مقتول کے جسم کو محض ایک مذبوحہ گائے کے ایک ٹکڑے ہے چھودینے پر اس کا زندہ ہوجانا اس قادر مطلق کے ارادہ اور مشیت کا ایک ادنی کرشمہ تھا ۔ منکرین حیت بعدالموت کے لئے بھی یہ مہایت عمدہ جمت ہے ۔ الیے لوگوں کو اس واقعہ ہے عمرت پکڑ نی چاہئے اور خوب کے لینا چاہئے کہ اللہ تعالی قیامت کے روز بھی اس طرح مردوں کو زندہ فرمائے گا۔

تعارف سیر سورت بجرت کے بعد مدینے میں نازل ہوئی ۔ اس میں ۲۸۰ آیتیں ، ۱۲۲ کلمات ، ۱۵۰۵۰۰ حروف اور ۴۰ رکوع ہیں ، یہ قرآن مجید کی سب ہے بڑی سورت ہے ۔ اس میں تمام سورتوں ہے ذیادہ شرعی احکام بیان ہوئے ہیں ۔ بنیادی طور پر اس میں توحید و رسالت ، تحویل قبلہ ، نماز ، روزہ ، جج ، جماد فی سبیل الله ، انفاق فی سبیل الله ، انفاق مشل الله ، انہ معاملات مثلا نکاح و طلاق ، تیج و شراء اور سود و قرض سے متعلق الحکامات کا بیان ہے ۔

#### مصنامين كاخلاصه

ر کوع اس سے بہلے تو قرآنِ کریم کا ہر قسم سے شک و شبہ سے بالا تر ہونے کا اعلان سے اس کے بعد پانچویں آیت تک مومنوں کی مدح و صفات کا بیان ہے بھر دو

آیتوں میں کافروں کی مذمت ہے۔

ر کوع ۲ - منافقوں کا مفعل حال بیان کیا حمیا ہے ۔

ر كو ع سا بن آدم كو الله تعالى كى عبادت و بندگى كا حكم اور قرآنِ كريم كى حقائيت كو

ٹابت کیا گیا ہے۔

ر كوع مم - خلافت آدم ، فرشتوں كا خلافت آدم بر اعتراض اور بر آدم كے آگے سر اسليم خم كرنا ، اہليس كى نافر مانى اور حضرت آدم و حوّا كو بركانا ، جس كے نتيجه ميں ان كا جنت سے اخراج اور زمين بر اترنا - بر حضرت آدم كى توبہ اور اس كى قبوليت كا ذكر

ر كُوع هم سبن اسرائيل كو خطاب كركے ان كو ان بر بونے والے انعامات اور وہ عبد یاد ولایا گیا ہے جو انہوں نے اللہ تعانی سے باندھا تھا۔ حق كو باطل كے ساتھ طانے كی ممانعت ، نماز قائم كرنے ، ذكؤة ادا كرنے اور مصیبت كے وقت صبر اور نماز سے مدو طلب كرنے كا حكم ہے ۔

ر کوع ۲ - بہلے قیامت کا خوف ولایا گیا ہے ، پھر آل فرعون سے بنی اسرائیل کی نجات اور آل فرعون کا سمندر میں غرق ہونا ۔ حضرت موئ کا کوہ طور پر جانا اور ان کے بعد بن اسرائیل کا بحرمے کو معبود بنانا ، اللہ تعانیٰ کا حضرت موئ کو توریت حطا فرمانا ، بن اسرائیل کا بحرمے کو معبود بنانا ، اللہ تعانیٰ کا حضرت موئ کو توریت حطا فرمانا ، بن اسرائیل کا اللہ تعانی پر بن و کھیے ایمان لانے سے انکار اور ان پر بھلی گرنا ، من و سلوئ کا نزول ، بستی میں معافی طلب کرتے ہوئے داخل ہونے کا حکم اور بنی اسرائیل کا معافی کی بھائے گندم گندم بکارنے کا بیان ہے ۔

ر كورع > - بنى اسرائيل كى طرف سے پانى كا مطالب كرنا اور حضرت موى كے معجزے كے طور پر پتمر سے ١١ چشے چوث كركارى كا كا طور پر پتمر سے ١٢ چشے چوث پرنا - مير بنى اسرائيل كى طرف سے سبزى تركارى كا بطالب اور خضب الى كے نتيجہ ميں ان كو ذلت و مسكنت كا مستق مفرانا -

ر كورع بر سبود و نصاري ميں سے الله تعالىٰ بر ايمان لانے اور نيك اعمال كرنے والوں كے لئے الله تعالىٰ كرنا ، والوں كے لئے الله تعالىٰ كر بائد كرنا ، والوں كے لئے الله تعالىٰ كر بارے ميں حد سے تجاوز ، اور كائے ذرى كرنے كے مشہور واقعہ كا

بیان ہے ۔ رکوع ۹ ۔ ذاع کی ہوئی گائے کے ایک صد کو ایک مفتول کے جسم پر مارنے سے مقتول کا زندہ ہو کر لینے قاتل کی نشاندہی کرنا ۔ بنی اسرائیل کی قساوتِ قلبی کا ذکر ، توریت میں تریف کرکے پیسے کمانے والوں کو تنبیہ اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے الل دورخ اور اہل جنت کے لئے دو ٹوک فیصلہ ۔

رکوع ما سنبی اسرائیل کا چار احکام میں سے صرف ایک حکم (قیدی کا چرانا) تسلیم کرنا اور باتی تین احکام (عبد شکنی ، باہم قبّال کرنا ، اور لوگوں کو وطن سے نکالنا) کی مخالفت کرنا ، حیاتِ اخروی پر حیات دینوی کو ترجیح دینے پر عذاب آخرت کی وحمید کا

بیان ہے۔

**رکورع اا ۔** انبیاء کی تکذیب و قتل ، منکرین ( یہود ) پر اللہ تعالیٰ کی لعنت اور ان کو شدید خضب البیٰ کا مستق قرار دینا ، حق کا الکار ، رفع طور ، اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان کو موت کی تمنا کرنے کا چیلنج ، زندگ کی حرص ، بیان کی حمق ہے ۔

ر کوع ۱۲ سے کفار کا جہرائیل سے عدادت رکھنا اور اس کے جواب میں اللہ تعالیٰ کا کا خروں سے عدادت رکھنا ، کتاب اللہ سے مدادت کا بیان ہے ۔

رکوع ۱۳ کفار و مشرکین کا عناد ، یہود کے دعویٰ خیر خوابی کی تکذیب ، اللہ تعالیٰ کی ہادشاہت ، راہ راست سے دوری کا سبب ، کافروں کی طرف سے مسلمانوں کو کفر کی طرف بوٹانے کی کوشش ، نظام صلوٰۃ و زکوہ کے قیام کی تاکید ، یہود و نصاری کا جنت میں جانے کا وعویٰ ، مسلمانوں کے لئے اللہ تعالی کے باں اجر ، بیان کیا گیا ہے ۔

ر کور ع مما اس بہود و نصاریٰ کا ایک دوسرے کے مذہب کو باطل قرار دینا ، مساجد و بران کرنے کی سعی کا انہام ، بہتِ قبلہ کی توجیہہ ، اللہ تعالیٰ کا اولاد سے بری ہونا اور اس کی قدرت کالمد کا بیان ، کافروں کی جابلانہ آرزد ، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بشیر و نذیر بنا کر جمجنے اور حقیقی بدایت کا بیان ہے ۔

ركورع 10 - الله تعالى كا بن اسرائيل كو مخاطب كرك لين انعامات ياد دلانا ، احوال قيامت ، حضرت ابرابيم كى آزمائش ، بيت الله مين مقام ابرابيم كو نمازكى جكد بنانا ، دعائة خليل كا بيان ب -

رکوع ۱۱- ملت ابراہی سے اعراض حضرت ابراہیم کی وصیت ، موت کے وقت حضرت یعقوب کا بینوں سے معبود کے بارے میں سوال ، اعمال کی جوابدی ، مسلمانوں کو یہودیوں کی طرف سے یہودیت اختیار کرنے کی وعوت کا جواب ، اللہ تعالی ، قرآنِ کرم ، سائبۃ آسمانی کتب اور تمام انبیاء پر ایمان لانا ، اطاعتِ خدا وندی ، یہود کے

وموے کا جواب ، اور اعمال کی جوابدی کا بیان ہے ۔

رکوع ۱۱ م۱- تویل قبلہ کا بیان ہے۔

رکور ع 14 مر کے ذریعہ استعانت طلب کرنا ، حیاتِ شہداء، صابرین کے لئے خوشخبری ، اللہ تعالیٰ کی رحمت پانے والے ، صفا و مروہ کے درمیان سعی کرنا کمٹائنِ حق پر وحید ، کافروں پر لعنت اور ان کے عذاب میں تخفیف نہ ہونے کی خبر اور اللہ تعالیٰ کی وحداثیت کا بیان ہے ۔

ركوع ۲۰ سالله تعالى كى وحداثيت كى دليل ، مشركين ير عذاب كا ذكر ب ..

ر کور ع ۲۱ - حال کمانے کا حکم ، شیطان کی پیردی کی ممانعت ، باپ دادا کا طریقہ اللہ تعالیٰ کے حکم کے خلاف ہو تو اس پر چلنے کی ممانعت ، کافردں کی مثال ، مومنوں کو شکر گراری کا حکم ، حرام اشیاء کا بیان ، کِفتانِ حق کا انہام ، اور بدایت کے بدلے گراہی خریدنا مذکور ہے ۔

ر کوع ۲۲ - حقیقی بملائی کا بیان ، قصاص اور و میت کے احکام بیان کئے گئے ہیں ۔ رکوع ۲۳ - روزہ کا بیان ۔ اللہ تعالیٰ کا لینے بندے کی وعا قبول کرنا ، سحر و افطار

کے اوقات و احکام اور ناحق مال کھانے کی ممانعت بیان کی حمی ہے۔

ركوع مم السنطيق بملائى ، كفار سے قبال كا عكم ، مسجد مرام كے قريب قبال كى ممانعت ، فقد ختم بونے تك قبال كرنا ، مرمت والے مبينوں ميں قبال كا جواز ، لينے آپ كو بلاكت سے بهانا اور رقح و عمرہ كے احكام كا بيان ہے ۔

ر كور كار كار منوعات مج ، احكم عرفات و مُزُدُلِدُ ، ذكر الله كى تأكيد اور ونيا و آخرت كى بمعلائي كر كاكيد اور ونيا و آخرت كى بمعلائي كر كان و الون كا ذكر ، كل بمعلائي كر كان والون كا ذكر ، الله تعالى كى رضا جائب والون كا ذكر ، أشيطان كى بيروى كى ممانعت اور حق سے رو گردائى كا بيان ہے ۔

رکوع ۱۲۴ – اللہ تعالیٰ کی طرف سے بنی امرائیل کو بے شمار کھلی نشانیاں دینے اور
بنی امرائیل کو نعمتِ نعدا وندی تبدیل کرنے پر شدید عذاب کی وحید ، قیامت کے روز
متقیوں کو کافروں پر فوقیت ، لوگوں کا عقائد میں اختلاف کرنا اور ان کی رہمنائی کے لئے
نبیوں کا مبعوث ہونا ، جنت میں واضلے کے لئے مومنوں کا امتحان ، میر لوگوں کا
آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے انفاق فی سہیل اللہ کے بارے میں بوچسنا ۔ خیرات کے
مصارف اور قبال کے حکم کا بیان ہے ۔

ركوع ٢٤ - حرمت والے مينوں ميں قبال كى ممانعت ، كافروں كى طرف سے

مسلمانوں کو مسجد حرام میں جانے سے روکنا اور مسلمانوں کو ان کے وطن سے نکالنے کی مدمت ، مومنوں ، مہاجروں اور مجابدین کا رحمت خداوندی کا امید وار ہونا ، شراب و جوئے کا حکم ، یتیم کے ساتھ حسن سلوک اور مشرکوں سے نکاح کی ممانعت ۔

ر كور كا سر حنيل كے احكام ، قدم كے ذريعہ نيك كاموں سے ركنے كى ممانعت اور نيك كاموں سے ركنے كى ممانعت اور نيك كام كے لئے قدم توڑ دينا اور كفارہ اداكردينا ، جوئى قدم پر اللہ تعالى كى طرف سے مواحدہ ، ايلا اور طلاق كے احكام بيان كئے گئے ہيں ۔

ر كورع 19 - خلع كا بيان ، طلاق مخلط اور طلاق ك بعد رجوع ك احكام ، بيان ك

ر کوع میں اور عدت کے بعد نکاح اور رضاعت کی مدت ، بیوہ کی عدت اور عدت میں پیغام نکاح کا بیان ہے ۔

ر کورع اس – مطلعة کے ساتھ حسنِ سلوک کی تاکید ، عام نمازوں اور وسطی نماز کی جفاظت کی تاکید ۔ جفاظت کی تاکید صلوف خوف کا طریقہ ، ہوی کے لئے وصیت کی تاکید ۔

ر كور كاس سائد تعالى كا مردوں كو زندہ كرنا - قبال فى سبيل الله ، الله تعالى كو قرض دينا ، بنى اسرائيل كا جهاد سے فرار اور الله تعالى كى طرف سے طالوت كو ان كا بادشاہ مقرر كرنے كو تسليم نه كرنا اور طالوت كے بادشاہ ہونے كى نشانى كا بيان ہے -

ركوع ساسا ۔ اللہ تعالى كى طرف سے ايك بنر كا پانى پينے كى ممانعت ، طالوت كے لفكر كا امتحان لينا ، بنى اسرائيل كى طرف سے جالوت كے لفكر كے خلاف ثابت قدى كى دعا ، بھر جالوت كے اعلان اور بعض رسولوں كو مار ڈولنے كا اعلان اور بعض رسولوں كو بعض بر فضيلت ديئے كا اعلان ۔

ر کوع مجمع ا انفاق فی سبیل الله کی تاکید ، صفات باری تعالیٰ ، اسلام لانے کے لئے کافروں کو مجبور نه کرنے کی بدایت ، الله تعالیٰ کا مومنوں کو اپنا دوست اور کافروں کو شیاطین کا سابھی اور اہل دوزخ قرار دینا ۔

**رکوع ۳۵ – حنرت ابراہیم کا نمزُوْدَ ہے مباحثہ ، مُردوں کو زندہ کرنا ، اللہ تعالیٰ کی** طرف سے حضرت ابراہیم کی درخواست پر ان کو مُردوں کو زندہ کرنے کا مشاہدہ کرانا بیان کئے گئے ہیں ۔

ركوع ١٣٦ - انفاق في سبيل الله كي مثال ، خيرات كے بعد احسان جمانا اور سائل كو

سأنا ، صدقات و خرات مي د كمادے كى ممانعت ، انفاق في سبيل الله كى ايك اور مثال

ر کورع کا سا۔ اللہ تعالیٰ کے راستہ میں طال و طیب مال خرج کرنے کی تاکید ، خیرات کے بارے میں شیطانی و سوسہ ، اللہ تعالیٰ کی طرف سے خیر کثیر عطا ہونا ، خفیہ طور پر خیرات کرنا ، اللہ تعالیٰ کے راستہ میں خرج کرنے والوں کے لئے بورا بدلہ ، صدقہ کے مستق لوگ ۔

ر کوع ساس سود خوری کا انہام ، مومنوں کے لئے اجر کا دعدہ ، حرمتِ سود کے احکام اور سودی نین دین ترک ہذکرنے والے مومنوں کے خلاف اللہ تعالیٰ کا اعلانِ 
سیم

ر کوع ۳۹ - قرض کی تزیر لکھنا ، بس پر دو گواہ بنانا اور تزیر لکھنے والے کو عدل کے ساتھ لکھنے کی تاکید ۔

ركوع ١٠٠٠ - اعمال كا محاسب ، ايمان مفصل اور دعائيه كلمات بيان كت كت بي -

#### سورہ بقرہ کے فضائل

آنحعنرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ سورۂ نظرہ پڑھنا ہاہث برکت ہے اور اس کا چھوڑنا حسرت و بدنصیبی ہے اور اللِ باطل اس پر قابد نہیں پاسکتے بعنی اس سورت کے پڑھنے والے پر کسی کا جادہ نہیں چلے گا ( قرطبی بحوالہ مسلم ) ۔

صفرت ابوہر رُرَّہ کی ایک حدیث میں ہے اس مورت میں ایک آیت الیی ہے جو قرآن کی تمام آیات میں اشرف و افغل ہے اور وہ آیت الکری ہے ( ابن کثیر بحوالہ ترمذی ) ۔

صفرت ابن مسعود نے فرمایا کہ جس شخص نے کسی رات میں سورہ بقرہ کی دس آیتیں پڑھیں تو اس رات میں سورہ بقرہ کی دس آیتیں دس آیتیں پڑھیں تو اس رات میں رات میں شیطان اس گر میں داخل نہیں ہوگا۔ وہ دس آیتیں یہ بیں ۔ چار آیتیں آئم سے مُنْفُون تک ، پھر تمن آیتیں درمیان کی لیعنی آیت الکرسی اور اس کے بعد کی دو آیتیں مھر آخری تین آیتیں ( ابن کثیر ۱/۳۲) ۔

مسند احمد میں حضرت معقل بن بسار سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سورہ عجرہ قرآن کی کوبان اور اس کی بلندی ہے اس کی ہر آست کے

ساتھ ۸۰ فرشتے نازل ہوتے تھے اور آیت الکری تو عرش کے نیجے سے نکال کر اس مورت کے ساتھ ملائی گئی اور سورۂ لیس قرآن کا دل ہے ۔ جو شخص اس کو اللہ تعالیٰ کی رضا اور طلب آخرت کے لئے پڑھنا ہے ۔ اس ہورت کو مرنے والوں کے سامنے پڑھا کرو ( ابن کٹیر ۱/۳۲) ۔

حضرت ابو ہر رُءً سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعمروں کو قبریں نہ بناؤ ۔ جس گھر میں سورۂ بقرہ پڑھی جائے اس میں شیطان واخل بہنیں ہوسکتا ( ابن کیر بحوالہ مسند احمد ، مسلم ، حرمذی ، نسائی ۱/۳۲) ۔

حضرت عبداللہ بن مسعود بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم میں سے کسی کو ایسا نہ پاؤں کہ وہ ٹانگ پر ٹانگ رکھے پڑھنا جلا بائے اور سورہ بقرہ کو پڑھنا چوڑ دے ۔ بس بیٹک جس گھر میں یہ سورت پڑھی جاتی ہے اس میں سے اس میں سے شیطان بھاک جاتا ہے اور بیٹک سب سے بدتر گھر وہ ہے جس میں کتاب اللہ کی مکاوت نہ کی جائے ۔

# سورهٔ بقره کی تفسیر

ا ۔ حروف مقطعات آلم ، یہ حردف مقطعات ہیں ۔ اس قسم کے مخلف حردف قرآنِ کریم کی ساا سور توں سے ۲۹ سور توں کے شروع میں آئے ہیں ۔ ان کے معنی و مردا اللہ تعالیٰ اور اس کے جیب پاک صلی اللہ علیہ وسلم ہی جلنتے ہیں ۔

#### عظمت قرآن

السَّحِتَابُ . ایک خاص کتاب - اس سے مُراد قرآن ہے -رُفِیْبُ ۔ شک ، شہ ، گان - الم راخب اصغبانی فرائے ہیں کہ ریب الیے تردد اور دہم کو کہا جاتا ہے جس کی بنیاد کوئی نہ ہو اور جو ذرا سا خور و تامل سے رفع ہو جائے -

فشان نزول مالک بن صف بهودی ، مسلمانوں کے دلوں میں یہ کہ کر شکوک و شہبات پیدا کری تھا کہ یہ قرآن وہ کتاب نہیں جس کی پہلی کتابوں میں خبر دی گئی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس شک و شہ کو دور کرنے کے لئے مسلمانوں کی تعریف اور کافروں کی فرمت میں یہ آہتیں نازل فرمائیں ۔ پہلی چار آہتیں 'ذلک الکتب سے مفلون تک مسلمانوں کی تعریف میں ، دو آہتیں کافروں کی فرمت میں اور پھر ۱۱ آہتیں منافقوں کے بارے میں نازل ہوئیں ( تفسیر جلائین صفحہ ۱۱ ) ۔

تشریکے ۔ یہ کتاب ہو محمد ملی اللہ علیہ وسلم کادت فرماتے ہیں اور بہود و مشرکین جس کو جھٹلاتے ہیں وہی قرآنِ کرم ہے جس کی خبر بہلی کتابوں میں دی گئی ہے اور جس کے دلائل الیے واضح اور روشن ہیں کہ کوئی معقول اور منصف مزاج آدی اس کی حقانیت اور اس کے مناب اللہ ہونے میں ذرا بھی شک و شب بہیں کرسکتا جیسا کہ مورة آلم مجدوم میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

تَنْزِيلُ ٱلكِتْبِ لاَرَيْبَ فِيهِ مِنْ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ( آيت ٣٢)٠

اس بارے میں ذرا بھی شک و شب بہیں کہ یہ کتاب پروردگار عالم کی طرف سے الری ہے ۔

جو عبودی اپنی کمایوں کے حقیقی عائم تھے وہ قرآن کو سنتے ہی ایبان لے آئے اور جو بغض و حناد اور حسد میں بسلا تھے وہ اس سعادت ابدی سے محروم رہے۔

# مومنین کی صفات

هُدًى لِّلْمُتَّقِيْنَ ،

" ( یه کتاب ) ربیزگاروں کیلئے بدایت و ربخانی ( کا ذریعہ ) ہے "

متنفین ۔ پہیر گار ۔ اللہ سے ڈرنے والے ۔ یہ اِتقادی اسم فاعل جمع کا صفحہ ہے صفرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ متنی وہ مومن ہیں جو شرک سے اجتناب کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کے احکام بھالائیں ۔ حضرت حسن بعری فرماتے ہیں کہ متنی وہ ہے جو حرام سے بچے اور فرائض بھالائے ۔

تعقر من کے ۔ قرآن کریم سے پہلے بھی اللہ تعالیٰ نے اپنے پیغبروں اور رسولوں پر اپنی کیابیں اور صحیفے نازل کئے تھے ۔ اس وقت بھی بہت کم لوگوں نے ان سے ہدایت و رہنمائی حاصل کی تھی اور لوگوں کی اکثریت اپنی بد اعمالی اور حالتِ کفر پر قائم رہی ۔ ان میں سے بعض بد بخت تو ایمان لانے کے بعد مرتد ہو گئے ۔ اس طرح قرآن کریم سے بھی ہدایت و رہنمائی صرف وہی لوگ حاصل کریں گئے جن کے ول کا آئھنے ، نفسائی و شیطانی ظامتوں کے زنگ سے صاف و شفاف اور روشن ہوگا ۔ الیے لوگ ہی لینے قلب کی نورانیت کے سبب ناپند بدہ اور ارائے کاموں سے اجتناب کرتے ہیں ۔

قرآن کریم میں کبیں عام ہدایت کا ذکر ہے اور کبیں خاص ہدایت کا ۔ بہاں خاص ہدایت کا ۔ بہاں خاص ہدایت مراو ہے ۔ ہر چند کہ قرآنی ہدایت مسلمانوں اور کافروں سب کے لئے ہے ( حدثی لِنْنَاس ۔ انسانوں کے لئے ہدایت کا ذریعہ ہے ) مگر اس سے فائدہ حاصل کرنا صرف پہیزگاروں کا حصہ ہے کیونکہ ان کا دل رنگ و ظلمات نفسانی و شیطانی سے پاک و صاف اور روشن ہوتا ہے ( مظہری ۱/۱۸) ۔

صحیحین میں حضرت نعمان بن بشیر سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ طال بھی ظاہر ہے اور حرام بھی ظاہر ہے اور ان دونوں کے درمیان بہت سے مشتبہ امور بیں جہنیں اکثر لوگ بنیں جان سکتے ۔ لیں جس شخص نے لینے آپ کو مشتبہ امور سے بچا لیا تو اس نے اپنی آبرہ اور دین کو بچا لیا اور جو مشتبہ امور سے بچا لیا تو اس نے اپنی آبرہ اور دین کو بچا لیا اور جو مشتبہ امور میں جا پڑا ۔ جسے ایک چردایا کسی محفوظ و ممنوعہ چراگاہ کے امور میں پڑ گیا تو وہ حرام میں جا پڑا ۔ جسے ایک چردایا کسی محفوظ و ممنوعہ چراگاہ کے گرد جانور چرا دیا ہو تو قریب ہے کہ وہ چراگاہ میں جا پڑے ۔ آگاہ ہو جاؤ! ہر بادشاہ کی ایک ممنوعہ علاقہ اس کے تحارم کی ایک ممنوعہ علاقہ اس کے تحارم کی ایک ممنوعہ علاقہ اس کے تحارم کی

( ممنوعات ) ہیں ۔ آگاہ ہو جاؤ! ( انسان کے ) جسم میں گوشت کا ایک لو تقرہ ہے جب تک وہ مرست اور صحح رہما ہے اور تک وہ درست اور صحح رہما ہے اور تک وہ درست اور صحح رہما ہے اور جب اس میں فساد پیدا ہو جاتا ہے ۔ آگاہ ہو جاؤ وہ گوشت کا لو تقرہ دل ہے { مظہری ۱/۱۸) ۔

٣ \_ ٱلَّذِيْنَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِينُمُونَ الصَّلُولاَ وَ مِمَّا رُزُقَنْهُونَ الصَّلُولاَ وَ مِمَّا

( اور منتی وہ بیں ) جو خیب ہر ایمان رکھتے ہیں اور نماز قائم کرتے ہیں اور منتی دہ بین اور نماز قائم کرتے ہیں اور جو کچے ہم نے ان کو صطا کیا ہے وہ اس میں سے ( اللہ تعالی کی راہ میں ) خربے کرئے ہیں -

بِالْفَيْبِ.

ہر وہ چیز جو انسان کی نظروں اور دوسرے حواس سے بہر ہو خیب ہے۔
قرآنِ کریم جی لفظ خیب سے وہ تمام چیزیں مراد ہیں جن کی خبر رسول
اللہ صلی اللہ طلبہ وسلم نے دی ہے اور ان کا علم حقل اور حواس خَسہ کے ذریعہ مبیں ہوسکتا ۔ اس میں اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات ،
تقدیری امور ، مرنے کے بعد زندہ ہونا ، قیامت کے روز اللہ تعالیٰ کے سلطے ہیش ہونا ، جنت و دوزخ کے طلات ، قیامت اور اس میں پیش آنے والے واقعات ، فرشتے ، آسمائی کتابیں اور انبیار سابقین وغیرہ سب شامل ہیں ۔

میقیمون ۔ وہ قام کرتے ہیں ۔ یہ اِفَائۃ کے بنا ہے جس کے معنی قام کرنا کے ہیں

الضّلُولاً . لفت میں صلّوہ دعا کو کہتے ہیں ۔ شریعت میں نماز کو صلّوہ کہتے ہیں ، رکوع ، مجود اور دو سرے خاص افعال کا نام نماز ہے ، جو خاص اوقات میں خاص شرائط کے ساتھ ادا کئے جاتے ہیں ۔

> ٌيقيْمُوْنُ الصَّلُولاُ .

قناده کہتے ہیں کہ اقامت صلوۃ یہ ہے کہ وقتوں کا خیال رکھنا ، وضو التی طرح کرنا اور رکوع و مجود بوری طرح ادا کرنا ۔ مقاتل کہتے ہیں کہ وقت کی نگہبائی کرنا ، کامل طہارت کرنا ۔ رکوع و مجود بوری طرح کرنا ، تاوت التی طرح کرنا اور انتخیات و درود پڑھنا ، اقامتِ صلوٰہ ت

پس اقامت صلوہ یہ ہے کہ رکوع و مجود اور قیام و قعود کی بوری رعایت اور پابندی کے ساتھ خود مجی با قاعدگی سے صحیح اوقات میں نماز ادا کرنا اور دوسروں کو بھی اس کی ادائیگی بر آمادہ کرنا ۔

رُزُ قُنْ اللهُمْ مَ مَ فَ ان کو دیا ۔ اس کے معنی میں بہت وسعت ہے ۔ اس کے ان کُر وُ قُنْ اللهُمْ اندر بر قسم کی تعمیری آ جاتی بیں خواہ وہ ظاہری ہوں جسے مال و دولت صحت اور اولاد وغیرہ ۔ یا باطنی جسے علم و دانائی اور مجمد بوجے وغیرہ ۔

كَيْنْفِيْقُونَ ، وو خرج كرت بي - يه إنفال سے ثكا ہے -

ایک منظم سے اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے منظموں کی تین صفتیں بیان کی ہیں ۔ ایک یہ کہ وہ غیب کی ان چیزوں پر ایمان رکھتے ہیں جن کی خبر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دی ہے اور عقل و حواس کے ذریعہ ان کا علم نہیں ہوسکتا ۔ ووسرے یہ کہ وہ نماز قائم کرتے ہیں ۔ تعیرے یہ کہ وہ اللہ تعالیٰ کے دیے ہوئے مال میں سے اس کی راہ میں مناسب موقعوں پر جائز اور مفید کاموں میں خرج کرتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ کے داست میں مناسب موقعوں پر جائز اور مفید کاموں میں خرج کرتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ کے داست میں مال خرج کرنا بہت بڑی قربانی ہے ۔ بہت سے نوگ بدنی عبادت ، نماز و روزہ وغیرہ تو کرتے ہیں گر اللہ کی راہ میں مال خرج کرنے میں بخل سے کام لیتے ہیں جو دنیا و وغیرہ تو کرتے ہیں گر اللہ کی راہ میں مال خرج کرنے میں بخل سے کام لیتے ہیں جو دنیا و آخرت دونوں کے لئے نقصان وہ ہے ۔

ضحاک فرماتے ہیں کہ سورہ برات میں زکوہ کی جو سات آیتیں نازل ہوئی ہیں

ان سے جسلے یہ حکم تھا کہ اپنی طاقت کے مطابق تھوڑا بہت جو میسر ہو وہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں دسیتے رہو ۔ ( ابن کئیر ۱/۲۲) ۔

قادہ فرماتے ہیں کہ تم اللہ تعالیٰ کے دیتے ہوئے مال میں سے خرج کرتے رہو کونکہ یہ مال جہارے پاس اللہ تعالیٰ کی امانت ہے اور صفریب تم سے جدا ہو جائیگا۔ اپس تم اپنی زندگی میں اسے اللہ تعالیٰ کی راہ میں لگا دو ( ابن کثیر ۱/۳۲) ۔

تحقیقت یہ ہے کہ ہمارے پاس جو کچے مال و دولت اور ہمز و صفاحیت ہے وہ سب اللہ تعالیٰ کے صفاکروہ ہیں اور اس کی امانت ہیں ۔ اگر ہم اپنا تمام مال و صفاحیت اللہ تعالیٰ کی راہ میں اس کی رضا کے لئے خرج کر دیں تو بھی بھا ہے اور ہمارا کوئی احسان ہمیں ( معارف القرآن ۱/۱۱) ۔

٢ - وَالْكِذِيْنَ يُوْمِنُونَ بِمَا النَّوْلَ اللَّيْكَ وَ مَا النَّوْلَ مِنْ أَنْ اللَّيْكَ وَ مَا النَّوْلَ مِنْ قَبْلِكَ وَ وَالْا جُورُ لَا مُمْ يُوْقَنِنُونَ ، وَ اللَّا جُورُ لَا مُمْ يُوْقَنِنُونَ ، اور وَه ( مَتَى ) لوگ اس بر بحی ایان رکھے بیں جو آپ بر ( قرآن ) نازل کیا گیا اور اس بر بحی جو آپ سے وسط نازل کیا گیا ۔ اور ان کو قیامت ( واقع ہوئے ) کا نقین ہے ۔

آخرت . آخرت - پہلا گر - قیامت چونکہ دنیا فنا ہونے کے بعد آئے گی اس لئے اے آخرت کہتے ہیں -

تشریک اس آیت میں بھی منقیوں کی صفات کا بیان ہے کہ اے گد صلی اللہ علیہ وسلم ہو کچہ آپ اللہ تعالیٰ کی طرف سے لائے اور جو کچہ سابقہ انبیاء آپ سے وہلے لائے فی منقی لوگ ان سب کی تصدیق کرتے ہیں اور لینے رب کی سب باتوں ، مرفے کے بعد زندہ ہونا ، قیامت ، جنت ، دوزخ ، حساب اور میزان وغیرہ کو ملنتے ہیں ۔ یہ لوگ یہ بنیں کرتے کہ لینے رب کی بعض باتوں کو مانیں اور ایعن کا انکار کریں ۔ ونیا

عمل کی جگہ ہے۔ بدلہ کی جگہ آخرت ہے جہاں ہر شخص کو دنیا میں کئے ہوئے اس کے ایک ایک ایک محل کا بورا بورا بدلہ ملے کا ۔ پس اس دنیا سے آخرت کا گہرا تعلق ہے ۔ ہماری آخرت کی زندگی کر ہے ۔ ہم دنیا میں جسے اعمال کریں گے دیسا ہی بدلہ آخرت میں پائیں گے ۔ اس لئے متحی دبی ہے جو ہر کام سے دہلے اس بات کا اطمینان کر لے کہ انہام کے اعتبار سے اس کے اعمال و افعال اللہ تعالیٰ کی بدایت و رہمائی کا بورا بورا برا انتظام فرایا ہے ۔ می اور غلط راستوں کی واقع طور پر نشاندی فرائی ہے ۔ اس کے اس کے معالمہ میں بوری بوری آزادی اور افتیار بھی دیا گیا ہے ۔ اس کے ساخت ہی بھیں اعمال کے معالمہ میں بوری بوری آزادی اور افتیار بھی دیا گیا ہے ۔ اس ساخت ہی بھیں اعمال کے معالمہ میں بوری بوری آزادی اور افتیار بھی دیا گیا ہے ۔ اب شیطان کے داستہ کو افتیار کرتے ہیں یا شیطان کے داستہ میں جانے ہیں ۔

۵ ـ اُولَٰنِکَ عَلَى هُدَّى مِّنْ رَّبِيِّهِمْ وَ اُولَٰنِکَ هُمُّ الْمُغْلِحُوْنَ ٤

" وہی ( منتقی ) لوگ لینے روردگار کی طرف سے بدایت ر بی اور وہی فلاح پانے والے بی " -

مُفْرِحُونَ فَالَ بِانْ والے ۔ یہ اِفْلُن کے اسم فاعل ہے جو گئے ہنا ہے ۔ اس کے لئے کے بنا ہے ۔ اس کے لفتی معنی چرنے بھاڑنے کے بیں ۔ کاشت کارکو فَلاَنْ ای لئے کہتے ہیں کہ وہ زمین کو کھود کریج ہوتا ہے جو زمین کو چر کر ہودے کی صورت میں باہر آتا ہے ۔

گھری : آخرت کے گر کا جیبا بیٹین ان پہیز گاروں کو حاصل ہے جن کی ہد مفات او پر بیان ہوئی بی ویبا کسی اور کو حیر بہیں ۔ پس جو فیب پر ایمان کا تے بی جو کچر آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوا اس پر بیٹین رکھتے ہیں ، آپ سے فہلے جو کا بین نازل ہوا اس پر بیٹین رکھتے ہیں ، آپ سے فہلے جو کا بین نازل ہوئیں ان کو بھی ملتے ہیں ، بیم آخرت پر بیٹین رکھتے ہیں ، نماز قائم کرتے ہیں ، اللہ تعالیٰ کے دیے ہوئے ملل میں سے اس کی داو میں خرج کرتے ہیں ۔ نیک عمل کرتے ہیں اور برائیوں سے بہتے ہیں دی دنیا و آخرت دونوں میں ہر طرح کی خر و خوبی

اور فوز و فلاح حاصل کرنے والے بیں اور وہی لیفنی طور پر کامیاب بیں ۔

ابن ابی حاتم نے صرت مبداللہ بن عربی روایت سے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی فرمت میں عرض کیا گیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زبعنی کرم کی ( بعض آبتوں کی ) تماوت سے تو ہماری ہمت بڑھتی ہے اور قرآن کی ( بعض آبتوں کی ) تماوت ہمیں نا امید و مانوس کر دیتی ہے ۔ آپ نے فرمایا کیا میں تہمیں لال بنت اور لال دورخ کے بارے میں نہ بہادوں ۲ ۔ صحابہ نے عرض کیا بال ا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ۔ پھر آپ نے آلم ذرک آلکت الکت سے مفلود ن ، تک پڑھ کر فرمایا کہ یہ تو بعنتی لوگ بیں ۔ صحابہ نے عرض کیا کہ ہمیں امید ہے کہ ہم انہی میں سے ہوں یہ تو بعنتی لوگ بیں ۔ صحابہ نے عرض کیا کہ ہمیں امید ہے کہ ہم انہی میں سے ہوں سے کے ۔ پھر آپ نے اِنَّ الَّذِیْنَ کُفُرُوْ اَنُوَادُ ہے مُعِیْمُ بِک پڑھکر فرمایا کہ یہ لال دورخ بی محابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم الیے نہیں ہیں ۔ آپ نے فرمایا کہ مان اللہ علیہ وسلم ہم الیے نہیں ہیں ۔ آپ نے فرمایا بال ( ابن کیم ۱۳۵، ۱۳۵ ) ۔

مبال تک مومنوں کا ذکر ہے جو اللہ تعالیٰ کی توفیق سے ہدایت یافیہ اور مراد پانے والے ہیں ۔ آخرت کی فلاح و کامیابی بھی انہی کو حاصل ہوگی ۔ اس کے بعد دو آیتوں میں کافروں کا ذکر ہے جو لینے کفر پر سختی سے قائم ہیں ۔ یہ لوگ ایمان کی دولت سے ہمیشہ کے لئے محروم ہو گئے ہیں گویا ان میں حق کو قبول کرنے کی صلاحیت ہی منبیں رہی ۔

#### كافرون كاحال

إِنَّ الْتَدِيْنَ كُفَرُوا سَوَاءً عَلَيْهِمْ عَانْذُرْتَهُمْ امْ لَمْ
 تُنْدِرْهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ .

بلاشہ جن لوگوں نے (اسلام قبول کرنے سے) انکار کیا ، ان کے لئے

آپ کا ڈرانا یا د ڈرانا برابر ہے ۔ وہ ایمان مبس لائیں گے ۔

گفتر ڈوا ۔ انہوں نے کفر کیا ۔ انہوں نے انکار کیا ۔ کفر کے لفظی معنی جہانے

گفتر ڈوا ۔ جیں ۔ شریعت کی اصطفاح میں جن چیزوں پر ایمان لانا فرض ہے

ان میں سے کئی چیز کے افکار کا نام کفر ہے ۔

ان میں سے کئی چیز کے افکار کا نام کفر ہے ۔

الی خبر دسینے کو کہتے ہیں جس سے خوف پیدا ہو ۔ مطلق ڈرانے کو اندار بہس کہتے بلکہ ایسا ڈرانا جو شفقت و رحمت کی بنا ہر ہو جسے بچہ کو آگ ، سائب وغیرہ سے ڈرانا ، ( معارف القرآن ۱/۱۱) ۔

قرآن کرم میں ارشاد ہے۔

إِنَّ الَّذِيْنَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كُلِمَتُ رَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُوْنَ ، وَلَوْ جَاءَ تُهُمُ كُلُّ اللهَ حَتَّى يَرُوا الْعَذُبُ الْأَلِيْمُ ، (يونس ٩٤٩٦).

بیٹک جن لوگوں پر تیرے دب کی بات ثابت ہو مکی ہے وہ ایمان منبس لائیں گے اگر چہ وہ تمام معجزے دیکھ لیں عباں تک کہ ورد ناک عذاب دیکھیں ۔ میر آپ کے اطمینان اور تسلی کے لئے ارشاد فرمایا ۔

فَائِّمًا عَلَيْكَ أَلْبَلاَغُ وَ عَلَيْنَا الْحِسَابِ . ( رعد آيت ٣٠) .

پی آپ کے ذرر تو احکام پہنچا دینا ہے اور ( ان سے ) حساب لینا ہمارا ذمر ہے۔

> إِنَّمَا اَنْتَ نَذِيْرٌ . وَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَى مِ وَكِيْلُ ﴿ وَكِيلُ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَى مِ وَكِيلً ١١ ) .

بس آپ کا کام تو خر دار کرنا ہے ۔ اور الله سرچرز پر نگہبان ہے ۔

٤ - خَتَمُ اللهُ عَلَى تُلُوبِهِمْ وَ عَلَىٰ سَمْمِهِمْ - وَعَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ ع

اللہ تعالیٰ نے ان سک دلوں اور کانوں پر مہر لگا دی ہے اور ان کی اے اور ان کی ہے اور ان کی ہے اور ان کی ہے آئکھوں پر پروہ پڑا ہوا ہے۔ اور ان کے لئے بڑا عذاب ہے ۔ اس نے تمہر لگا دی ۔ خُتْم ہے امنی ۔ تمہر نگانے کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ بحس چیز پر مہر لگائی جائے اس کے اندر نہ تو باہر سے کوئی چیز داخل ہوسکتی ہے اور نہ اندر سے کوئی چیز باہر آسکتی ہے ۔ قادہ فرائے بیں کہ ختم کا مطلب یہ ہے کہ ان پر شیطان خالب آگیا اور وہ اس کے کہنے پر لگ گئے مہاں تک کہ شہرِ فداوندی ان کے ولوں اور کانوں پر لگ گئی ۔ اور آنکھوں پر پروہ پڑ گیا ۔ اب وہ نہ بدایت کو دیکھ سکتے ہیں ، نہ سن سکتے ہیں اور نہ کھ سکتے ہیں ، نہ سن سکتے ہیں اور نہ کھ سکتے ہیں ۔ مجابد فرماتے ہی کہ لوگوں کے دلوں پر گناہ چوجے جاتے ہیں اور اسے ہر طرف سے تھے لیتے ہیں ۔ بس بھی کہ ختم اور شہر ہے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ۔

# كِلُّ طَلِعَ اللَّهُ عَلَيْحًا بِكُنْرِ مِمْ \_ (النساء ١٥٥) \_

بلکہ ان کے کفر کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان ہر مہر نگادی ۔

قُلُوبِهِمْ ۔ ان کے دل ۔ قَلْبُ کی جمع ہے ۔ یہاں قلب سے مراد گوشت ہوست کا بنا ہوا دل ہمیں بلکہ وہ قوت مراد ہے جو عقل و شعور اور ارادہ کا مرکز ہے ۔

سَمُعِهِمْ ۔ ان کے کان ۔ یہ مغرد لفظ ہے مگر جمع کے معنی میں استعمال ہوا ہے ۔ سُمْع کے معنی سِننے کی توت ہے عبال کان مراد ہیں ۔

اُبع سار میم ۔ ان کی آنگھیں ۔ یہ بَمْر کی جمع ہے ۔ جس کے معنی ہیں کسی چیز کا آنکھ ہے ۔ ان کی آنکھ ہوتا ہے اور آک کرنا ۔ کبھی کبھی اس کا اطلاق قوت باصرہ پر بھی ہوتا ہے مہاں اس سے دیکھنے کی قوت مراد ہے ۔

غِشَاوُلاً ۔ پردہ ۔ ڈھکنا ۔ فشاوہ اس چیز کو کہتے ہیں جو کسی چیز پر مادی ہو کر اے سب طرف سے ڈھانک لے ۔

شان نزول سے یہ آیت والید بن مغیرہ ، عتبہ ، شیبہ ، ابو جبل دغیرہ ، ان کافروں کے بارے میں نازل ہوئی جنگی موت اللہ تعالیٰ کے ازلی علم میں حالت کفر پر ہوئی تھی ( حاشیہ ترجمرہ قرآن از حضرت مولانا عاشق الی میرشی ) ۔

ر ابن جریر نے ابن مبائ کی روایت سے بیان کیا کہ اِنَّ الَّذِینَ کُفُرُوْا ۔۔۔۔ عَذَابٌ عَظِیْمٌ تک دونوں آیٹی مدینے کے یہودیوں کے بارے میں نازل ہوئیں۔ ( جلالین صحفہ ۲)۔

تخشرت سے مہر اور بردہ سے بھی تھے کی مہر اور بردہ مراد بہس بلکہ اس سے وہ سابی مردا ہے جو گناہوں کے ارتکاب سے گنگاروں کے دلوں بر آجاتی ہے اور جس سے ان سی حق کو قبول کرنے کی صلاحیت باتی بہس رہتی ۔ اس لئے وہ کفر اور گناہ کے کاموں کی طرف توقی سے دوڑتے ہیں ہی یہ ایک حالت ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے استعارہ کے کی طرف توقی سے دوڑتے ہیں ہی یہ ایک حالت ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے استعارہ کے

طور مر ممر اور مردے سے تعبیر فرمایا ہے ( حقائی ١/٣١٧) -

بنوی نے حضرت ابو ہریڑہ کی روایت ہے بیان کیا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب مومن کوئی گناہ کرتا ہے تو اس کے دل میں ایک چھوٹا سا سیاہ نقطہ پیدا ہو جاتا ہے بھر اگر اس نے توبہ کرلی اور آئندہ گناہ کرنے سے باز رہا اور استخفار کرتا رہا تو اس کے دل سے وہ سیاہ نقطہ صاف کر دیا جاتا ہے ۔ لیس یہ وہی دنگ ہے جس کا ذکر اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب (قرآنِ کریم) میں فرمایا ہے ۔ (مظمری میں ایک ایک ہے در اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب (قرآنِ کریم) میں فرمایا ہے ۔ (مظمری اللہ کیا کہ ا

كُلاَّ بَلَّ رَانَ عَلَىٰ قُلُوْبِهِمْ مَا كَانُوا يَكُسِبُوْنَ ١٠ المَطْفَفِين ١٠ .

بلکہ ان کے دلوں پر ان کی بد اعمالیوں کی وجہ سے زنگ آ گیا ہے ۔

یہ مہر اللہ تعالیٰ کی جانب سے ان کی دیدہ دلیری ادر علی الاعلان نافرانی کی مزا
میں ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں اور کانوں ہر مہر لگا کر ان کو ہمیشہ کے لئے ہدایت
سے محروم کر دیا اب وہ نہ تو حق بات کو مجھ سکتے ہیں اور نہ دیکھ سکتے ہیں اس لئے ان
کو ڈرانا اور نہ ڈرانا سب برابر ہے ۔ اور آخرت ہیں ان کے لئے ایک ایسا سخت عذاب
ہے کہ مخلوق میں سے کوئی اسکا تصور بھی نہیں کر سکتا ۔

# منافقين كاحال

سورہ بقرہ کے وہلے رکوع میں مومنوں اور کافروں کا بیان تھا اب اگلی تیرہ آیتوں میں منافقوں کا ذکر ہے جو ظاہری طور پر لیٹے آپ کو مسلمان کہتے مگر دل سے وہ کفر کے حاتی و ناصر تھے ۔ منافق لفظ نُفُقُ سے نگا ہے جس کے معنی سرنگ لگانے کے بیں جسے جنگلی جانور زمین کے اندر سرتگیں بناتے ہیں تاکہ وقت آنے پر ان میں پناہ لے سکیں اور خفیہ راستوں سے بھاک نگیں ۔ اس اعتبار سے منافق اس بد بخت انسان کو کہا جاتا ہے جو بظاہر اسلام قبول کر لے لیکن مسلمانوں کے مقابلہ میں خفیہ چالیں چلے اور دشمنی

کے لئے وقت کا منظر رہے۔

حضرت ابو ہر کڑی بیان کرتے ہیں کہ آمحضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ منافق کی تنین علامتیں ہیں ۔

ا - جب وہ بات کرے تو مجوث ہولے ۔

۲ - جب وعدے کرے تو اس کی خلاف ورزی کرے ۔

٣ - جب اس كے پاس امانت ركھى جائے تو خيانت كرے ـ

( بخاری شریف ۱/۱۳ ) ۔

#### منافقوں کے ایمان کی حقیقت

٨ - وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَقُولُ الْمَنَّا بِاللَّهِ وَ بِالْهَوْمِ الاٰخِرِ
 وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنْدِينَ .

اور کچ الیے لوگ جی بیں جو ( زبان سے تو ) کہتے بیں کہ ہم اللہ تعالیٰ اور قیامت کے دن ہر ایمان لائے حالانکہ وہ مومن مہیں ہیں۔

المنتاب ۔ انسان ۔ لوگ ، یہ یا تو اِنْسُ سے مطبق ہے کیونکہ انسان ایک دوسرے سے مانوس اور مالوف ہوتے ہیں یا اُنسَ ( اس نے ظاہر کیا ) سے کونکہ آدئی بھی ایک دوسرے پر ظاہر ہوتے ہیں اور ایک دوسرے کو کھائی دیتے ہیں یہ اصل میں اُناسُ تھا ہمزہ کو حذف کرکے اس کے دکھائی دیتے ہیں یہ اصل میں اُناسُ تھا ہمزہ کو حذف کرکے اس کے بدلے حرف تعریف ( الل ) لایا گیا بعض کے نزدیک یہ اِنسانُ کی جمع ہدلے حرف تعریف ( الل ) لایا گیا بعض کے نزدیک یہ اِنسانُ کی جمع ہے ۔ ( مظہری ۱/۲۵ ) ۔

کشرے ۔ یہ آیت منافقوں کے ہارے میں نازل ہوئی جو بطاہر تو یہ کہتے تھے کہ ہم اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور قیامت پر ایمان لائے تاکہ مسلمانوں میں گھل مل کر دنیاوی فوائد و منافع حاصل کریں ۔ اور ہرقسم کی سختی ہے جو ان بیش آنے والی تھی اسلام کو آڑ بنا کر اپنا بچاؤ کر سکیں مگر ان کا ایمان حقیقی ایمان شہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو آگاہ کرنے کے لئے فرمایا کہ یہ لوگ مومن شہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو آگاہ کرنے کے لئے فرمایا کہ یہ لوگ مومن

نبس بلکه فرین اور وحوکه باز بین - یه لوگ بمیشه در برده ده کر اسلام کی یخ کنی کرتے رہے ( حقانی ۱/۳۱۸) -

یہ لوگ رسول اللہ ملی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لائے بغیر ہوم آخرت پر ایمان کے مدی تھے حالانکہ کوئی بھی شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لائے بغیر اللہ تعالی اور ہوم آخرت کو بہیں پاسکتا ۔ لہذا ان کا دعویٰ ایمان باطل اور خود فربی کے سوا کچے بہیں ۔

# منافقوں کی غلط فہی

مِرِ 9 - يُخْدِعُونَ اللهُ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَ مَا يُخْدَعُونَ إِلاَّ اَنْفُسَهُمْ وَمَا يُشْعُرُونَ م

وہ ( لینے خیال میں ) اللہ تعالی اور مومنوں کو دھوکہ دینا چاہتے ہیں حالانکہ وہ لینے آپ ہی کو دھوکہ دے رہے ہیں اور وہ ( اس بات کو ) تجھتے نہیں ۔

وہ دھوکہ دیتے ہیں۔ دہ دل میں بری بات چھپاتے ہیں۔ یہ خُدُعُ کے بنا ہے جس کے معنی بوشیدہ کرنے کے ہیں۔ خُدُعُ اے کہتے ہیں کہ کسی کو اس مکردہ اور نا پسندیدہ بات کے بارے میں دھوکہ میں رکھنا جے وہ دل میں چھیائے ہوئے ہو (مظہری ۱/۵)۔

وہ شعور رکھتے ہیں ۔ وہ مجھتے ہیں ۔ یہ شُعُورُ سے بنا ہے جس کے معنی بوجھنے کے ہیں ۔ یہ شُعُورُ سے بنا ہے جس کے معنی بوجھنے کے ہیں ۔ یہاں اس سے اندرونی احساس مراد ہے مطلب یہ ہے کہ منافقین خود ہی فریب میں بندا ہیں اور انہیں اپنی اس مناقت کی خبر مہیں ۔

منافقوں کا یہ مجھنا کہ وہ اللہ تعالی اور مومنوں کو دھوکہ دے رہے ہیں محض خام خیالی ہے کیونکہ اللہ تعالی تو عالم الغیب ہے ۔ اس سے کوئی بات بوشیدہ نہیں اور وہ می کے ذریعے لینے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم اور مجر ان کے ذریعے مسلمانوں کو وہنا

يُخْدِعُونَ

ر جرمر و يشعر ون فوقیاً ان منافقوں کے حال سے مطلع فرماتا رہتا ہے۔ لبدا یہ خود بی دھوکہ میں ہیں اور اپنی ففلت اور بے خبری کی بنا پر اس بات کو محسوس نہیں کرتے کہ ان کی دھوکہ دبی کا نقصان خود انہی کو پڑی رہا ہے۔ یہ لوگ دنیا میں بھی رسوا ہوئے اور آخرت میں بھی شدید عذاب میں بنتا ہوں گے (مظہری 1/۲۵ حقائی ۱/۳۲۰) ۔

# نفاق کی بیماری

أَنِي قُلُوبِهِمْ مَّرَضُ فَزَا دَمُمُ اللَّهُ مَرَضًا ﴿ وَلَهُمْ عَذَاكُ أَرِلْهُمْ مُرَضًا ﴿ وَلَهُمْ عَذَاكُ أَرْلِيْمُ لَا بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴿

ان ( منافقوں ) کے دلوں میں ( شک کا ) مرض ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے مرض کو بڑھا دیا ہے اور ان کے مجموث کے سبب ان کے نئے ( مرنے کے بعد ) سخت عذاب ہے ۔

مَرُضُ ۔ مرض ۔ بیاری ۔ مرض اے کہتے ہیں جو بدن کا عارض ہو کر اے احترال کی حد سے خارج کر دے اور رفتہ رفتہ ضعیف و کزور کر کے باکت کے گڑھے تک بہنچا دے ۔ کبھی کبھی اس کا اطلاق اغراض نفسانیہ پر بھی مجازآ ہوتا ہے جسیے حسد ، جبل ، کفر ، نفاق مقیدے کی خرابی وغیرہ ۔ منافق جن اغراضِ نفسانیہ کی بیماری میں بسلا تھے وہ بنایت ہی موذی اور نجیث تھی ۔ (مظہری ۲۲/۱) ۔

النيم ، وردناک ، يه اَلَمْ ع نظا ب جس كم معنى درد كه بين . كي كي بون ي وه جوت كيت بين - جوث اس خبر كو كيت بين جو حقيقت كه خلاف ادر لوگون كو نقصان فانهان والى بو - يه كِذْبُ اور كَذِبُ سه مضادع

تشریکے ۔ بہاں دل کی بیاری سے مراد شک و نفاق ہے ۔ جس طرح بیاری سے بدن کرور ہوجاتا ہے اس طرح بیاری سے بدن کرور ہوجاتا ہے اس طرح دین کے بارے میں شک و شبہ کرنے سے ایمان کرور

ہوجاتا ہے۔ بیماری موت اور زندگی کے درمیان کی حالت ہے جبکہ نفاق کفر و اسلام کے درمیان کی حالت ہے جبکہ نفاق کفر و اسلام کے درمیان کی حالت کا نام ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس کو مرض فرمایا ۔ منافقوں کے دل نفاق کی وجہ سے مرایش تو تھے ہی بھر آنحطرت سلی اللہ علیہ وسلم پر جوں جوں قرآنی ہدایات نازل ہوتی تحتمی ، منافقین ان کا انکار کرکے لینے کفر و نفاق اور عدادت کے مرض کو بھی ترقی دسیتے گئے جسا کہ دو سرے مقام پر اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

وَاَمَّالَّذِيْنَ فِي قُلُوٰهِمْ مَّرَضٌ فَزَا دَثْهُمْ رِجْسًا اِللَّي رِجْسًا اِللَّي رِجْسِهِمْ . توبه ١٢٥

اور جن لوگوں کے ولوں میں شک کی بیماری ہے تو ان کی ناپاک پر ایک اور ناپاکی بڑھادی ۔

#### منافقوں کی بے شعوری

الساً وَالَّهَا قِيلُ لَحُمْ لاَ تُغْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوْا اِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُوْنَ ﴿ الاَ اِنَّحُمْ مُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلٰكِنُ لاَّ يَشْعُرُونَ ﴿

" اور جب ان ( منافقوں ) سے کما جاتا ہے کہ تم زمین میں فساد ند چھیااة تو وہ کھنے ہیں ۔ یاد رکھو! پھیااة تو وہ کھنے ہیں کہ ہم تو اصلاح کرنے وائے ہیں ۔ یاد رکھو! بلاشبہ بھی لوگ فساد کرنے والے ہیں لیکن وہ اس کا شعور نہیں رکھتے۔

تَفْسِدُوْا ۔ تم فساد کرتے ہو ۔ تم خلل ڈالتے ہو ۔ یہ فساد کرتے بنا ہے جس کے معنیٰ ہیں مزاج کا بگر جانا ۔ زمین پر اللہ تعالیٰ کی نافرمائی کرنا یا نافرمائی کو ایا نافرمائی کو ایا نافرمائی کا حکم دینا ہی ذھین میں فساد کرنا ہے ۔ اور زمین و آسمان کی اصلاح اطاعت ضداوندی میں ہے ۔ اطاعت ضداوندی میں ہے ۔ مصلحتون اصلاح کرنے والے ۔ ورست کرنے والے ۔ اِصْلاَح کے اسم فاعل ۔ یہ

#### صَلَاحٌ سے لکا ہے اور فساد کی ضد ہے ۔

تعشر سی کے ۔ ان منافقوں کا مرضِ نفاق ان پر اس حد تک غالب آگیا کہ ان کو نہ صرف نیک و بد اور صحیح و غلط میں تمیز بہیں رہی بلکہ وہ فساد کو اصلاح سمجھنے گئے اور اپنی احمقانہ حرکتوں کو دان تی و فراست خیال کرنے گئے ۔ اس لئے ان کا مرض ففاق لا علاج ہے ۔ منافقوں کا فساد پھیلانا یہ تھا کہ وہ مسلمانوں کے راز فاش کرتے ، کافروں کو مسلمانوں کے داز فاش کرتے ، کافروں کو مسلمانوں کے خلاف اکساتے ، قرآنی آیات میں مخریف اور باطل تاویلات کر کے لوگوں کو دھوکہ دیتے وغیرہ ۔

ابن جریر فرماتے ہیں کہ منافقوں کا فساد برپا کرنا یہ تھا کہ وہ اللہ تعالی کے نافرمانیاں کرتے تھے ، اللہ تعالی کے فرمانا وہ اسے کرتے تھے ، اللہ تعالی کے فرائنس فسائع کرتے تھے ، اللہ تعالی کے بچ دین میں شک و شبہ کرتے اور اس کی صداقت پر کامل بھین ہمیں رکھتے تھے ۔ مومنوں کے پاس آگر اپنی ایمانداری جماتے صلاقت پر کامل بھین ہمیں رکھتے تھے ۔ مومنوں کے پاس آگر اپنی ایمانداری جماتے ملائکہ ان کے دلوں میں طرح طرح کے وسوسے ہوتے تھے ۔ موقع پاتے ہی اللہ تعالی کے دشمنوں کی مدو و اعانت کرتے تھے ۔ اور اللہ تعالی کے نیک بندوں کے مقابلہ میں ان کی طرفداری کرتے تھے اور اپنی اس مکاری اور مفسدانہ طرز عمل کے باوجود لپنے طور پر لپنے آپ کو مصلح مجھتے ۔ قرآن کریم میں اللہ تعالی نے کافروں سے دوستی رکھنے طور پر لپنے آپ کو مصلح مجھتے ۔ قرآن کریم میں اللہ تعالی نے کافروں سے دوستی رکھنے کو بھی زمین میں فشنہ و فساد تھیلئے سے تعبر فرمایا ہے ۔

وَالَّذِيْنَ كُفَرُ وَا بَعُضُّهُمْ اَوْلِيَاءُ بَعَضْ مَا اِلاَّ تَفُعَلُولُا تَكُنُ فِتْنَهُ فِي الْاَرْضِ وَ فَسَادُ كَبِيْرٌ ( انفَعال ٤٣ ) .

اور جن لوگوں نے کفر کیا وہ ایک دوسرے کے دوست بیں اگر تم فی اور جن لوگوں کے تو زمین میں فقنہ اور بڑا فساد پھیل جائیگا۔

يَّا يُتَهَاالَّذِيْنَ الْمُتُوَّالاً تَتَنَجِدُو أَلكُفِرِيْنَ اَوْلِيَا ءَمِنْ دُوْنِ الْمُوْمِنِيُنَ (نساء١٢٢) .

اے ایمان والو! مومنوں کو چھوڑ کر کافروں کو دوست نہ بناؤ ۔

منافقین مسلمانوں کو اپنی گفتار و کروار سے دھوکہ دیتے ہیں طالانکہ یہ بوشیدہ طور پر کافروں سے دوستی رکھتے ہیں ۔ اگر یہ علانیہ طور پر لینے کفر پر رہتے تو ان کی ساز خوں اور چالوں سے مسلمانوں کو اتنا نقصان نہ جہنچنا اور اگر یہ بوری طرح مسلمان ہو کر لینے ظاہر و باطن کو یکساں کرلیتے تو و نیا کے امن و امان کے ساتھ آخرت کی نہات بھی پالیتے ۔ مگر وہ اپنی غلط روش پر قائم رہے اور کہتے رہے کہ ہم تو صلح کن ہیں ، کسی سے بگاڑنا نہیں چاہتے ، ہم تو دونوں فریقین کے ساتھ اتفاق رکھتے ہیں ۔ صفرت ابن عباسٌ فرماتے ہیں کہ منافق کہتے تھے کہ ہم دونوں براحتوں یعنی مومنوں اور اہل کاب کے درمیان صلح کرانے والے ہیں مگر اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ یہ نری جہالت ہے ۔ جے یہ نوگ مسلم کہتے ہیں وہ عین فساد ہے ۔ یہ نوگ اس کا شعور نہیں رکھتے ۔ ( ابن کشیر ملے کہتے ہیں وہ عین فساد ہے ۔ یہ نوگ اس کا شعور نہیں رکھتے ۔ ( ابن کشیر

## ایمان کی کسوفی

١٣ . وَإِذَا قِلْيِلَ لَحُمْ أَمِنُوْا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوْا اَنُوْمِنُ كَمَا المَّا النَّاسُ قَالُوا اَنُوْمِنُ كَمَا المَّانَ النَّامُ السَّفَهَا أَوَلَٰكِنَ لَا يَعْلَمُوْنَ .

اور جب ان ( منافقوں ) سے کما جاتا ہے کہ جس طرح اور لوگ ( کے ول سے ) ایمان لائے بین تم بھی ( ولیے بی صاف دل سے ) اسلام قبول کر لو تو وہ کہتے بین کہ کیا ہم بھی ای طرح ایمان لے آئیں جس طرح اور احمق لوگ ایمان لائے بین ۔ یاد رکھو! بلا شہ بین لوگ بیوتوف بین گریہ جائتے نہیں ۔

مستفیها می بید نبفیا کی جمع ہے جو سفرائے نکل ہے ، بے وقوف لوگ ، جال ، کم مستقیها می بیان ، می مستقیم اور نفع و نقصان کو بوری طرح نہ جاننے والے کو سفیہ کہتے ہیں۔

تشریکے ۔ اس آیت میں منافقوں کے سلمنے صحیح ایمان کا ایک معیار رکھا گیا ہے کہ

تم بھی صحابہ کرام کی طرح صدق ول سے اللہ تعالی ، اس کے فرشتوں ، اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں پر ایمان لے آؤ اور موت کے بعد زندہ ہونے اور جنت و دوزخ کی حقانیت کو تسلیم کر کے اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت میں نیک اعمال کرو اور برائیوں سے بچو ۔ صحابہ کرام کا ایمان ایک کسوٹی ہے جس پر باقی امت کا ایمان کسا جائے ۔ اس کے خلاف کوئی عقیدہ اور عمل خواہ ظاہر میں کتنا ہی اچھا نظر آئے اور کتنی ہی نیک نیتی سے کیا جائے ، وہ اللہ تعالی کے نزدیک معتبر نہیں ۔ اچھا نظر آئے اور کتنی ہی خریج دبا ہے کہ جو بھی راہ راست کی طرف ان کی رہمنائی مرز خاسے میں گراہوں کا یہی طرف دبا ہے کہ جو بھی راہ راست کی طرف ان کی رہمنائی کرتا ہے وہ اس کو بیوقوف قرار دیتے ہیں ۔ مگر قرآن کریم کہنا ہے کہ در حقیقت یہی کرتا ہے وہ وف بیں کہ ایس کھلی اور واضح نشانیوں پر بھی ایمان نہیں رکھتے ۔ لوگ بے وقوف ہیں کہ ایس کھلی اور واضح نشانیوں پر بھی ایمان نہیں رکھتے ۔ (محارف القرآن ها ۱/ ۱ ، ابن کئیر ۱۵/ ۱) ۔

# لتمسخر كرنا

اور یہ ( منافق ) جب مومنوں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم ( بھی )
ایمان لائے اور جب وہ لینے سرداروں کے پاس ہوتے ہیں تو کہتے ہیں
کہ بیشک ہم متبارے ساتھ ہیں ۔ ہم تو ان ( مسلمانوں ) ہے ول لگی
کرتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ بھی ان ( منافقوں ) سے دل لگی کرتا ہے اور ان
کو ان کی گرای میں ڈھیل دے رہا ہے اور وہ ( گرای میں ) اندھے ہو
دے ہیں ۔

خُلُوا ۔ وہ لوٹتے ہیں ، وہ جاتے ہیں ، وہ تہنا ہوتے ہیں ۔ فَلُوَة کے مضارع کے معنی میں ماضی ہے ۔

شنطينجم

ان کے شیطان ، ان کے سرکش ، ان کے ہم صفیرہ لوگ ، اس سے مراد رؤسا ، اور سردار ہیں جو اپنی سرکشی کے لحاظ سے شیطان بنے ہوئے ہیں ۔ ابن جریر فرماتے ہیں کہ ہر بہکانے اور سرکشی کرنے دالے کو شیطان کہتے ہیں فواہ وہ جنوں میں سے ہو یا انسانوں میں سے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

ُوكَذُٰلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيَّ عَدُوّاً شَيْطِيْنَ أَلَا نُسِ وَ الْجِنِّ يُوْجِي بَعْضُكُمْ الِي بَغْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورا ۗ (انعام ١١٣).

ای طرح ہم نے انسانوں اور جنوں میں سے ہر ہی کے دشمن بنادتے جن میں سے بعض بعض کو چکنی چرای باتوں کا وسوسہ ڈالتے رہتے ہیں تاکہ وہ ان کو وصوکہ میں ڈالدیں ۔

ایک مدیث میں حضرت ابو ذر سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم۔ نے ارشاد فرمایا کہ ہم جنوں اور انسانوں کے شیطان سے اللہ تعالیٰ کی پناہ ملنگتے ہیں ۔ ( ابن کثیر ۱۵/۱) ۔

سُسْتُهُنِهُ وَنَ مَذَاقَ كُرِنَ وَالْمِ ، بنس ارُائِ وَالْمِ ، مُسْحِرُ كُرِفَ وَالْمِ ، إِسْتِمُوا كَمُ الْم سے اسم فاعل ہے -

يمدهم ، وه ان كو دُمل ديا ب - يه مَدُّ س بنا ب -

طفیگائیجٹم ان کی سرکٹی ، ان کی گرای - طغیان کے معنی حد سے تماوز کرنے کے
بیں - عبال سرکٹی اور کفر میں حد سے بڑھنا مراد ہے کیٹھ مکھوں وہ سرگرداں مجرتے ہیں - دہ مختلتے ہجرتے ہیں عُرْرُ سے مضارع ہے اُن کی آنکھوں کے اندھے کو کہتے ہیں اور عُرْرُ دل کے اندھے پن کو عبال الیمی کیفیت مراد ہے کہ انسان کو راستہ کھائی نہ دے اور وہ

اندھوں کی طرح اِدھر اُدھر ہاتھ پاؤں مارتا مجرے ۔
ان آیوں میں منافقوں کی دور فی پالیس اس طرح بیان کی گئی ہے کہ یہ لوگ جب مسلمانوں سے ملتے ہیں تو ان کو خوش کرنے کے لئے کہتے ہیں کہ ہم بھی ایمان نے آئے اور جب (یہ لوگ ) لیخ سرداروں کے پاس جاتے ہیں تو ان کو ہتا کیر یقین ولاتے ہیں کہ ہم بتبارے ہی ساتھ ہیں ۔ ہم تو مسلمانوں کو بے دقوف بنانے اور دل لی کہ ہم بتبارے ہی ساتھ ہیں ۔ ہم تو مسلمانوں کو بے دقوف بنانے اور دل لی کہ ہم بتبارے ہی ساتھ ہیں اور ان کے سلمنے لا اِلله اِلا الله محمد کی گئی کرنے کے لئے ان سے ملتے ہیں اور ان کے سلمنے لا اِلله اِلله الله محمد کی گئی کرنے ہیں ۔ ہماری اس بات کو چ جان کر ہمیں لیخ رازوں اور دلی ارادوں سے مطلع کرتے اور فوائد میں شریک ہنائیتے ہیں ۔ اس کے جواب میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ وہ مسلمانوں سے کیا دل گئی اور ہنائیت ہیں ۔ اس کے جواب میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ وہ مسلمانوں سے کیا دل گئی اور ہنائی خراب میں ہوڑ کر رہے ہیں ، اللہ تعالیٰ ان سے دل گئی کر رہا ہے کہ ان کو ڈھیل دیکر اس خراب مالت میں چوڑ رکھا ہے کہ جس کا نتیجہ وین و دنیا کی خرابی اور آخرت میں سخت عذاب طاحت میں چوڑ رکھا ہے کہ جس کا نتیجہ وین و دنیا کی خرابی اور آخرت میں سخت عذاب ہو حقائی ہیں ۔ اس کے جس کا نتیجہ وین و دنیا کی خرابی اور آخرت میں سخت عذاب ہو حقائی ہیں ۔ اس کے جس کا نتیجہ وین و دنیا کی خرابی اور آخرت میں سخت عذاب ہو حقائی ہیں ۔ اس کے جس کا نتیجہ وین و دنیا کی خرابی اور آخرت میں سخت عذاب ۔ وحقائی ہو حقائی ہو کہ ان کو دھائی ہو کہ کی ان کو دھائی ہو کہ کی کی دور سے بیں ایک ہو کی کر ای کو حقائی ہو کہ کی کر دیا ہے کہ ان کو دھائی ہو کہ کر ای کو حقائی ہو کر ای کر دیا ہے کہ ان کو دھائی ہو کہ کر ای کر دیا ہے کہ ان کو دھائی ہو کر ای کر دیا ہو کر ای کر دیا ہو کہ کر دیا ہو کہ کر دیا ہو کر ای کر دیا ہو کر ایک کر دیا ہو کر دی کر ای کر دیا ہو کر کر ایک کر دیا ہو کر کر ای کر دیا ہو کر ای کر کر ایک کر دیا ہو کر کر ا

#### خسارہ کی تعجارت

اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰمِلْمُلْمِلْمُ اللّٰمِلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُ اللّٰمِلْمُلْمُ اللّٰمِلْم

یمی وہ لوگ بیں جہوں نے ہدایت کے بدلے گرای خریدی - لی نہ تو ان کی تمارت سود مند ہوئی اور نہ وہ ہدایت پانے والوں میں سے ہوئے -

اِشْتَرُوا ۔ راشِراً یہ مامنی - انہوں نے خریدلی - ایک چیز کے بدلے دوسری چیز پالینا - یہ لفظ خرید نے اور پیچنے دونوں کے لئے استعمال ہوتا ہے - ایان کا قبول کر لینا منافقوں کے اختیار میں تھا ۔ مگر انہوں نے اس کی بھائے کفر اور منافقت کا راستہ اختیار کر لیا ۔ ر بعث ۔ سود مند ہونا ۔ یہ رِنَح سے بنا ہے جس کے معنی نفع کے ہیں ۔

تشریکے ۔ منافقین کفر میں تو وہلے ہی بنا تھے ۔ پیر انہوں نے اسلام کو قریب سے دیکھا اور اس کا ذائد بھی مکھا ۔ اس کے باوجود انہوں نے دنیاوی افراض کی خاطر اسلام کے بدلے کفر ہی کو ترج وی ۔ قرآن کرم نے ان کے اس عمل کو تجارت کا نام دیکر بنایا ہے کہ ان کو تجارت کا نام دیکر بنایا ہے کہ ان کو تجارت کا سلیم بھی نہیں آیا ۔ کہ بہترین اور قیمتی چیز ( ایمان ) دیکر فراب اور تکلیف وہ چیز ( کفر ) فرید لی ۔ ( معارف القرآن ۱۲۹، ۱۲۹ / ۱ ) ۔

#### خالص منافق کی مثال

صُمَّمَ ۔ بہرے ، بہرہ ہونا ۔ اس کا واحد اَحَمَّ ہے ۔ اگر چہ منافق ظاہری طور پر بہرے بہس تھے گر وہ اسلام کے بارے میں سنی ان سنی کر دیتے تھے اس لئے ان کو بہرہ کما گیا ۔

"بكم " يكم " يو الكلم كى جمع ب - ان لوگوں كے دبانيں تو تحيى مكر وہ حق بات معلوم كرف اور اس كا اقرار كرف سے كريز كرتے تھے اس لئے ان كى اس مالت كو گونگا بن كما كيا -

عملی ۔ اندھے۔ اس کا واحد افی ہے ۔ آنکھیں رکھنے کے باوجود یہ لوگ اللہ

تعالیٰ کی داخع نشانیاں و مکیو کر بھی حق کو قبول منہیں کرتے اس لئے گویا وہ اندھے ہیں ۔

تشری یہ مضمون گزشتہ آیت کی تائیر میں ہے کہ منافقوں نے لینے دلوں میں کفر بھشیرہ کر کے اس کلمر عق کو جوان کی زبان سے نظا تھا ضائع کر دیا۔ ان کے دلوں میں نفاق پختہ ہو چکا ہے۔ اب وہ کسی طرح بدایت کی طرف رجوع کرنے والے نہیں ۔ (مظہری 1/19)۔

آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں دو قسم کے منافق تھے۔ ایک وہ جو خالص منافق تھے اور دل سے اسلام کے دشمن تھے مگر زبان سے مسلمانوں کے ساتھ بمدردی اور لینے اسلام کا اظہار کرتے تھے۔ دو مرے وہ جو قطعی طور پر نہ تو اسلام کا علم حالی تھے اور نہ مخالف بلکہ یہ نوگ ہیں و پیش اور تردو میں بسلا رہتے تھے اور جد حرفائدہ و بکھتے اُدھر ہو جاتے ۔ قرآنِ کرم نے عبال دونوں گروہوں کی حالت کو علیمہ فائدہ و بکھتے اُدھر ہو جاتے ۔ قرآنِ کرم نے عبال دونوں گروہوں کی حالت کو علیمہ علیمہ مثانی کی مثال کے ذریعہ بیان کیا ہے۔ ان آیات میں وہیلے گروہ یعنی خالص منافق کی مثال بیان کی گئی ہے۔

آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالی کے حکم سے اسلام کی شمع کو روشن کر کے حق و باطل اور ہدایت و گربی کو خوب واضح اور ممآز کر دیا ۔ اور خلقِ خدا اسلام کی روشنی سے ہدایت و رہمائی پانے گئی مگر منافقوں نے اس کو فظر انداز کر کے گرای کو اختیار کر لیا ۔ اس منافقوں کا ہدایت کے بدلے گرای اختیار کرنا ایسا ہی ہے جسے ایک شخص اند حورے میں آگ جلائے جس سے اس کے اطراف کی چیزیں اسے نظر آنے لکسی ، پریشانی دور ہو اور فائدہ کی کچھ امید بندھے ۔ پھر یکایک آگ :کھ جائے اور ایک دم اند حورا چھا جائے ۔ اب نہ تو اس کی فاہ کام کرتی ہے کہ وہ اس کی مدد سے خود د مکھ کر راستہ معلوم کر سکے اور نہ دہ بہرا ہو نے کی بنا پر کسی کی بات سن سکتا ہے اور نہ گونگا ہونے کی وجہ سے کسی سے معلوم کرسکتا ہے ۔ ایسی صورت میں اس کا راہ راست کر آنا محال ہے ۔ (ابن کٹیر ۱۸۵۳ محال کی دور این کٹیر ۱۸۵۳ کی ۔

اس آیت سے پند چلتا ہے کہ منافقوں نے ایمان قبول کر کے کفر کیا تھا جیسا کہ قرآن مجید میں مراحت کے ساتھ کئی جگہ آیا ہے ۔ (ابن کثیر ۵۳ \ ۱) ۔

ذَٰلِكَ بِالنَّحُمْ الْمُنُواثُمَّ كَفَرُّو ا فَطُّبِعَ عَلَى قُلُوْبِهِمْ فَهُمْ

لاُ يُفْقَمُّونَ \_ ( المنفقون \_ ٣ ) \_

یہ اس لئے ہوا کہ یہ لوگ ایمان لائے ، میر کافر ہو گئے ، میر ان کے دلوں پر مہر نگا دی گئی ۔ اب وہ مجھتے ہی جسیں ۔

#### متردّو منافق کی مثال

١٩ ، ٢ ، أَوْكُصُيِّبِ مِّنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلَّمْتُ وَ رُعَدُوَّ بَرُقَ عَ يَجْعَلُونَ أَصَّابِعَهُمْ فِي الْفَانِعِمْ مِّنَ الصَّوَاعِقِ حَدَّرَ الْمَوْتِ وَ اللَّهُ مُحْيَطًا بِالْكُفِرِيْنَ وَيَكَادُ الْبَرُقِ مِ يَخْطَفُ اَبْمُوا فِيهِ مُّ اللَّهُ مُحْيَطًا بِالْكُفِرِيْنَ وَيَكَادُ الْبَرُقِ مِ يَخْطَفُ اَبْمُوا فِيهِ مِ وَ اللَّهُ مُحْيَطًا بِالْكُفِرِيْنَ وَيَكَادُ الْبَرُقِ مِ يَخْطَفُ اَبْصَارَهُمْ وَ كُلَّمَا اصَاءً لَهُمْ مَّشُوا فِيهِ مِ وَ إِذَا اللهُ عَلَيْهِمْ وَ إِذَا اللهُ عَلَيْهِمْ قَامُوا . وَ لَو شَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَ ابْصَارِهِمْ وَاللهُ عَلَيْهِمْ قَامُوا . وَ لَو شَاءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَاللهُ عَلَيْهِمْ وَلَا اللهُ عَلَيْهِمْ فَلَى كُلِّ شَيْعٍ قَدِيْرَا الله عَلَيْهِمْ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعٍ قَدِيْرًا

یا (ان کی مثال) الیس ہے جیبے آسمان سے زور کا مینہ برس رہا ہو اور اس میں کڑک اور جہلی ہو اور وہ کڑک سے ڈر کر موت کے خوف سے اپنی انگیاں کانوں میں مخونس لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کافروں کا اصاطمہ کئے ہوئے ہے ۔

قریب ہے کہ بھلی ان کی بینائی کو اچک لے (جب بھلی کی چمک ہے)
ان کو روشنی معلوم ہوتی ہے تو وہ اس میں چلنے لگتے ہیں اور جب
اند حیرا چھا جاتا ہے تو شم جاتے ہیں اور اگر اللہ تعالیٰ چاہے تو ان کی
سماعت اور بینائی کھو دے ۔ بلا شبہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے ۔

فِعُلِّ کے دون پر مُوْبِ ہے مشتق ہے اور نزول کے معنی میں ہے -بادل اور بارش دونوں کے لئے آتا ہے - مبال بارش مراد ہے (مظیری ۱/۳۰) ۔

یہ سُنو کے بنا ہے جس کے معنی بلندی کے بیں ۔ افق کو بھی سماہ کہتے ہیں ، بادل اور آسمان کو بھی ۔ عبال بادل مراد ہے کیونکہ بارش وہیں سے نازل ہوتی ہے ( حقائی ۱۳۳۰ ) ۔

صُیّب ۔

السَّمَاءُ

رُ عَدُّ ۔ اس آواز کو کہتے ہیں جو ابر ( بادل ) سے سنائی ویتی ہے ( مظہری ۱۱۳۰) ۔

بُوْقَ مَ اس جِمَك، روشنی اور آک كو كہتے ہیں جو بادلوں میں پیدا ہوتی ہے ۔ رَعَدُ اور بُرْقُ دونوں مصدر ہیں (حقانی ۱۷۳۰)، مظہری ۱۷۴۰) ۔

يَجْعَلُونَ . وه بناتے ہیں ۔ وہ ڈلگتے ہیں ۔ یہ جُعْلُ سے بنا ہے ۔

أَصَابِعُهُمْ . ان كى الكيال - يه جمع ب اس كا واحد إلى كي -

اندانیم ، ان کے کان - یہ مجی جمع کا صغیہ ہے - اس کا واحد اذان ہے -

الصَّوَاعِقِ يه صَاعِفَة بَكَ بَع ب جس كے معنى كؤك كے بيں ۔ صُعِقَ الى شديد آواز كو كھتے بيں جس كو سننے والا يبوش ہو جاتے يا مر جائے ۔ ہر مہلك عذاب كو بھى صاعقہ كھتے بيں ۔ (مظہرى ١١/١١) ۔

حَدُن ۔ اور - نوف ، معدد ہے ۔

مُحِيْظٌ . احاط كرن والا ، كميرن والا - إحالَ في اسم فاعل -

يَخْطَفُ \_ وه الحِك لے كا \_ وه سلب كر لے كا ، فُلفَّ سے مفارع -

شمان مرول س ابن جرید مرہ سے حضرت ابن مستود اور دیگر صحابہ کرام کے حوالہ سے روایت کی کہ دریئے مرہ سے حضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بھال کر مشرکین کھ کی طرف چلائے ۔ راستہ میں ان کو اس بارش نے آ لیا جس کا ذکر اللہ تعالیٰ نے ان آیات میں فرمایا ہے ۔ اس میں شدید گرج اور کڑک اور بہلی تھی ۔ اند حیرا گھپ ہو گیا اور وہ دونوں منافق حیران و پریشان کورے رہ گئے ۔ جب گرجنے کی ہواناک آواز ان کے کانوں میں آئی تو اس وقت اس ڈر سے کہ کہیں یہ کانوں میں واضل ہو کر ہلاک نہ کر دسے یہ لوگ لین و جندی سے نہ کر دسے یہ لوگ لین کانوں میں انگیاں مفونس لیتے ۔ جب بہلی کو ندتی تو جندی سے اس کی روشنی میں چند قدم چل لیتے اور پر کورے کے کھڑے رہ جائے ۔ آخر حیران و بریشان کہنے گئے کہ کاش جلدی سے مج ہو اور بادل کھلے تو ہم محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی میں جب میں حاضر ہو کر ان کے ہاتھ میں اپنا بائھ دیدیں یعنی بیعت کر نس ۔ پھر جب میں خدمت میں حاضر ہو کر ان کے ہاتھ میں اپنا بائھ دیدیں یعنی بیعت کر نس ۔ پھر جب میں خدمت میں حاضر ہو کر ان کے ہاتھ میں اپنا بائھ دیدیں یعنی بیعت کر نس ۔ پھر جب میں خدمت میں حاضر ہو کر ان کے ہاتھ میں اپنا بائھ دیدیں یعنی بیعت کر نس ۔ پھر جب میں حدمت میں حاضر ہو کر ان کے ہاتھ میں اپنا بائھ دیدیں یعنی بیعت کر نس ۔ پھر جب میں حدمت میں حاضر ہو کر ان کے ہاتھ میں اپنا بائھ دیدیں یعنی بیعت کر نس ۔ پھر جب میں

ہوئی تو وہ دونوں آپ کی خدمت اقدس میں حاضر ہو کر ایمان لے آئے اور پھر وہ اچھے مسلمان ہوئے ۔ ( جلالین ۹، ۹، مظہری مسلمان ہوئے ۔ ( جلالین ۹، ۹، مظہری ۔ ( الله علیہ ۱/۳۳ ۔ ) ۔

آئشری کے ساف تعانی نے ان دونوں کے واقعہ کو مدینہ کے منافقوں کے لئے طرب الش بنا دیا ۔ جس طرح وہ دونوں بادل گرہنے کی آواز سن کر موت کے ڈر سے کانوں میں انگیاں میونس لینے تھے ای طرح جب منافق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں آنگیاں میونس لینے تھے ای طرح جب منافق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس بارے میں نازل ہوئی ہو یا کوئی الیں بات یہ سن لیں جو ان کے قبل کا سبب بن جائے۔ جس طرح یہ وونوں منافق بجلی کی چک میں چند قدم چل لینے ای طرح جب مدینے کے منافقوں کے پاس مال و دولت کی گرت ہوتی اور جنگ میں فتح اور مال نخیمت حاصل ہوتا تو وہ یہ کہتے ہوئے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا دین بلا شبہ کے اور مال نخیمت ماس پر قائم رہتے اور جب ان کے اموال اور اوالا ہلاک ہو جاتے ادر ان پر کوئی مصیبت آتی پر قائم رہتے اور جب ان کے اموال اور اوالا ہلاک ہو جاتے ادر ان پر کوئی مصیبت آتی طرف لوث جاتے ۔ جیبا کہ وہ دونوں منافق بجلی کی چمک ختم ہونے کے بعد حیران و طرف لوث جاتے ۔ جیبا کہ وہ دونوں منافق بجلی کی چمک ختم ہونے کے بعد حیران و پر پیشان کھڑے دو بات کے اور قرآنی تعلیات سے آنگھیں بند کر نا بے فائدہ ہے کو نکہ اگر اللہ تعانی چاہے تو ان کو اندھا اور بہرہ کرسکتا ہے دہ ہر چیز پر قادر ہے ( جلالین ۸ ، اگر اللہ تعانی چاہے تو ان کو اندھا اور بہرہ کرسکتا ہے دہ ہر چیز پر قادر ہے ( جلالین ۸ ، اگر اللہ تعانی چاہے تو ان کو اندھا اور بہرہ کرسکتا ہے دہ ہر چیز پر قادر ہے ( جلالین ۸ ، اگر اللہ تعانی چاہے تو ان کو اندھا اور بہرہ کرسکتا ہے دہ ہر چیز پر قادر ہے ( جلالین ۸ ، اگر اللہ تعانی چاہے تو ان کو اندھا اور بہرہ کرسکتا ہے دہ ہر چیز پر قادر ہے ( جلالین ۸ ) ۔

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

وُمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَى حَرْفِ 2 فَانَ أَصَابَهُ خُيْر نِ اطْمَانَ بِهِ . وَ إِنْ أَصَابَتُهُ فِتَنَهُ ثِ الْعَلَبَ عَلَى وَجُهِم تَّذَخَسِرَ الدُّنْيَا وَالْأَجْرَةَ دَ ( الْحُ آيت ١١) .

بعض لوگ اليے بھی ہوتے ہیں جو كنارے پر شمبر كر اللہ تعالىٰ كى عبادت كرتے ہيں ۔ اگر كوئى بھلائى اور نعمت مل كئى تو مطمئن ہو گئے اور اگر برائى اور مصيبت چہنى تو اسى وقت بھر گئے ۔ اليے آدى نے اپنى ونيا اور آخرت دونوں گنوا دیں ۔

قیامت کے روز کی قسم کے لوگ ہوں گے ۔ خالص مومن جن کا ذکر اہم کے بعد کی دو آیتوں میں ہوا ۔ خالص کفار جن کا ذکر اس کے بعد کی دو آیتوں میں ہے اور منافق جن کی دو قسمیں ہیں ۔ ایک تو خالص منافق جن کی مثال آگ کی روشن سے دی گئی ہے ۔ دو سرے وہ منافق جو تردد میں ہیں ۔ ان کا ایمان کمی تو چک اٹھتا ہے اور کمی بجھ جاتا ہے ۔ ان کی مثال بارش سے دی گئی ہے اور یہ پہلی قسم کے منافقوں سے نفاق میں کچ کم ہیں ۔ قیامت کے روز بھی منافقوں کا حال ایسا ہی ہوگا جب کہ لوگوں کو ان کے ایمان کے اندازے کے مطابق نور طے گا ۔ بعض کو کئی کئی میل تک کا ، بعض کو اس سے بھی زیادہ اور بعض کو اس سے کم عمان تک کہ کسی کو اتنا نور طے گا کہ کمی روشن ہوا اور بھی بچھ گئا ۔ کچ لوگ الیے بھی ہوں گے جو ذرا دور چلیں گے ہم شمر روشن ہوا اور بھی بچھ گئا ۔ کچ لوگ الیے بھی ہوں گے جو ذرا دور چلیں گے ہم شمر بوں گے ہم ذرا دور کا نور سطے گا میر بچھ جاتے گا اور بعض وہ بد نصیب ہوں گے ہم ذرا دور کا نور سطے گا میر بچھ جاتے گا اور بعض وہ بد نصیب ہوں گے میں اندر کا نور بالکل بچھ جانے گا ۔ یہ نورے منافق ہوں گے جن کے بارے میں اندر کھائی کا فرمان ہے۔

يُوْمَ يَقُولُ المُنْفِعُونَ وَ الْمُنْفِقْتُ لِلَّذِينَ الْمَنُوا النَّطُرُ وَنَا نَقْتَبِشَ مِنْ نُوْرِكُمْ - قَلِيلَ ازْجِعُوا وَرَاءَ كُمْ - فَالْتَمِسُوا نُورُا مُ الحديد ١٣

اس دن منافق مرد اور حورتی ایمان والوں کو بکار کر کبیں گے کہ ذرا شہر جاؤ بمیں بھی آلینے دو تاکہ ہم بھی تبارے نور سے روشنی حاصل کرلیں ۔ ان سے کما جائیگا کہ تم اسپنے پیچے کی طرف اوٹ جاؤ ہی کوئی اور نور تکاش کر او ۔

مومنوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

يُوْمُ تَرُ ٱلْمُوْمِنِيْنَ وَ ٱلْمُؤْمِنِٰتِ يَسْعَلَى أَنُورُ هُمْ بَيْنَ أَيْدِيْهِمْ وَ بِأَيْمَا نِهِمْ بُشْلِ سَكُمُ الْيَوْمُ جُنْتُ تَجْرِى مِن تَحْرِتُهَا الْاَنْفُلُ خُلِدِيْنَ فِيهُا ـ الحديد ١٢ ـ

اس دن ( قیامت کے دن ) تو دیکھے گا کہ مومن مردوں اور مومن مورتوں کا نور ان کے آگے اور ان کے دامن طرف دوڑ ا جاد آتا

ہوگا۔ ( ان سے کہا جائے گا) جہارے گئے آج کے دن الیے باخوں کی خو تعمری سے جن کے بینچ مبری بہد رہی ہیں۔ وہ وہاں ممیشہ رہیں معے۔ ووسری جگہ ارشاد ہے۔

يُوْمَ لَا يُخْرِى اللّٰهُ النَّبِيُّ وَالَّذِيْنَ اٰمَنُوْا مَعَهُ 5 نُوْرُ هُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ آيَدِيْهِمْ وَبِا يُمَا نِهِمْ يَقُوْلُوْنَ رُبِّناً آئِمِمْ لَنَا نُوْرَ ثَا وَ اغْفِرُ لَنَا ٤ اِنْكَ عَلَىٰ كُلِّ شَى مِ قَدِيْرٌ ٤ التحريم ٨ .

اس دن الله تعالیٰ رسوا نہ کرے گا ہی ( مسلی الله علیه وسلم ) کو اور ان لوگوں کو جو اس کے ساتھ ایمان لائے ۔ ان کا نور ان کے آگے اور ان کے دائیں طرف دوڑ رہا ہوگا ۔ وہ کہیں کے اے ہمارے پروردگار ہمارے لئے ہمارے نور کو بورا فرمادے اور ہمیں بخشدے بیاک تو ہر چیز پر قادر ہے ۔

حضرت عبدالله بن مسعود سے مروی سے کہ لوگوں کو ان کے اعمال کے مطابق نور طے گا جس کی روشنی میں وہ پل صراط سے گزریں ہے ۔ بعض لوگوں کا نور بہاڑ بننا ہوگا ، بعض کا کجور جننا اور سب سے کم فور والا وہ بوگا جس کا نور اس کے انگوشے بر ہوگا ۔ کبی چمک اٹے گا اور کبی بجہ جائے گا ۔

مسند اجمد میں حضرت ایو سعید سے مردی ہے کہ رسول الند صلی الند علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ول چار قسم کے بین ۔ ایک تو معاف ول جو روشن چراخ کی طرح چک رہا ہو ۔ وہ سرے وہ ول جس ہم غلاف چرہ بوا ہو ( اس میں حق بات جا ہی جبیں سکتی ) ۔ تیسرے وہ ول جو اُلئے بین چھے وہ ول جو دور خا ہو ( اس میں ایمان اور نفاق دونوں ہوں ) جبلا ول تو مومن کا ہے جو بوری طرح نورانی ہے،ووسرا دل کافر کا ہے جس س پر ردے پڑے ہوئے ہیں ۔ تیسرا ول خالص منافق کا ہے جو بائنا ہے اور ہم انکار کرتا ہے۔چوتھا ول اس منافق کا ہے جو بائنا ہے اور ہم انکار کرتا ہے۔چوتھا ول اس منافق کا ہے جس میں ایمان و نفاق دونوں جمع ہیں ۔ ایمان کی مثال اس سبزے کی طرح ہے جو پاکیوہ پائی سے بڑھ رہا ہو اور نفاق کی مثال اس بودے کی طرح ہے جو پاکیوہ پائی سے بڑھ رہا ہو اور نفاق کی مثال اس بودے کی طرح ہے جس میں بیپ اور خون بڑھ رہا ہو ۔ اب جو مادہ بڑھ جاتا ہے وہ دوسرے یہ غالب آ جاتا ہے ۔ ( ابن کیر ۵۵ ، ۵۱ / ۱) ۔

تعليم توحير

٢١ ـ لِأَيْتُعاَ النَّاسُ اعْبُدُوْا رُبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالْذِينَ مِلْ لَكُمْ وَالْذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقَوُنَ ﴿

اے لوگو! لینے رب (ہر وقت ررورش کرنے والے) کی حبادت کرو جس نے تہیں اور ان لوگوں کو پیدا کیا جو تم سے وہلے تھے۔ تاکہ تم رہیز گار بن جاؤ۔

النَّاسُ ۔ یہ مطلق انسان کے معنی میں آتا ہے اس لئے یہ خطاب مذکورہ بالا تینوں گروہوں ( مومنوں ، کافروں ، منافقوں ) کو ہے ۔

اعْبُدُوا ۔ تم عبادت کرو ۔ مراد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے حکم کو عاجزی اور ادب کے ساتھ مانو ۔ یہ رحبادۃ کے امر ہے ۔

خُلُقُکُمْ ۔ اس نے تہیں پیدا کیا ، جس چیز کی مثال کہلے ہے موجود ند ہو اس کو عدم ہو اس کو عدم ہو در ہم کی صفت ہے اور عدم ہے دور میں لانے کو خلق کہتے ہیں ۔ ید ریکم کی صفت ہے اور تعظیم بیان کرنے کے لئے لائی گئی ہے ۔

لَعُلَيْكُم ي الله م - يه لفظ اس وقت استعمال بونا ہے جب كس كام كا نتيجه پيدا بونكي قوى اميد بو -

تشریکے عباں اللہ تعالیٰ نے یہ نہیں فرمایا کہ تم میری عبادت کرو بلکہ یہ عکم دیا کہ اپنے رب کی عبادت کرو ۔ لفظ رب میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ چونکہ وہ ہر وقت لینے بندوں کی پرورش کرتا ہے اس لئے اس کے اس عظیم انعام و احسان کے شکریہ میں اس کی عبادت کرو ۔ عبادت کا حکم مومن و کافر سب کے لئے ہے العبۃ کافر کے لئے عبادت کا حکم ایمان لانے کے بعد ہے کونکہ ایمان عبادت کے لئے شرط ہے ۔ حضرت ابن عبائ کی روایت میں ہے کہ قرآن کرم میں عبادت سے مراد توحید ہے ۔ کفار کو یہ حکم ہے کہ تم توحید ب

قائم رہو ( مقبری ۳۵ / ۱ ) ۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے تقویٰ حاصل کرنے کا طریقہ یہ بتایا ہے کہ بتہارا اور تہاری آباد اجداد لیعنی تمام بنی نوع انسان کا خالق و مالک وہی ہے جو ہر وقت بتہاری پرورش کرتا ہے اور تم ایک فحد کے لئے بھی اس کی ربوبیت سے نے نیاز ہمیں ہو سکتے ۔ اس لئے صرف اس کی عبادت کرو تاکہ بتہارے اندر پربیز گاری آ جائے ۔ تم اللہ تعالیٰ کے سوا جن چیزوں کو بوچتے ہو ان میں سے کسی نے بھی نہ تو تبہیں پیدا کیا ہے اور نہ بتہارے باپ دادا کو اور نہ ہی ان باطل معبودوں نے تم میں سے کسی کی پرورش کی ہے ۔ جس طرح تم محتاج ہو ای طرح یہ بھی محتاج بیں لبذا ان کو کسی امر پرورش کی ہے ۔ جس طرح تم محتاج ہو ای طرح یہ بھی محتاج بیں لبذا ان کو کسی امر کیا مالک بچے کر ان کی عبادت کرنا باطل خیال ہے ۔ (حقائی ۱۹۳۴ ) ، معارف القرآن کا مالک بچے کر ان کی عبادت کرنا باطل خیال ہے ۔ (حقائی ۱۹۳۴ ) ، معارف القرآن

٢٢ ٱلَّذِي جَعَلُ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشَاوَ السَّمَّاءُ بِنَاءً وَ انْزَلَ مِنَ الشَّمَّاءُ بِنَاءً وَ انْزَلَ مِنَ الشَّمَاءِ بِنَاءً وَ انْزَلَ مِنَ الشَّمَاءِ مِنَ الشَّمَاءِ مِنَ الشَّمَاءِ مِنْ الشَّمَاءِ مِنَ الشَّمَاءِ وَ وَزُقَا لَكُمْ مَا الشَّمَاءُ وَ اللَّهِ الْدُادَا وَ انْتُمُ تَعَلَّمُونَ ،

( تہمارا رب وہ ہے ) جس نے تہمارے ( آرام کے ) گئے زمین کو فرش اور آسمان کو چست بنایا اور آسمان سے پانی برسایا پیر اس بارش سے بتہمارے کھانے کے لئے پھل پیدا گئے ۔ لیس تم ( اللہ تعالیٰ کی ان نعمتوں کے بعد ) کسی کو اس کا شریک نہ بناؤ حالانکہ ( یہ بات ) تم جانتے ہو ( کہ لینے بی ہاتھوں سے تراثے ہوئے بت خدا مہمیں ہوسکتے

فرش ، وه چیز جو پکھا دی گئی ہے لیعنی الیبی مفوس اور ہموار چیز جس پر فر اشاً۔ قدم رکھ کر جلا میرا جائے۔

بِنُاءٌ. مجمت ، فيمر-

افَدُاداً ۔ شریک ، مقابل ، یہ نِدُّ کی جمع ہے نِدُ اس کو کہتے ہیں جو ہرابر کا مخالف ہو ۔ مشرکین ذات میں تو کسی کو اللہ تعالیٰ کے برابر بہیں مجھتے تھے گر صادت و استعانت ، نظر و نیاز اور ادب و تعظیم ہتوں کی بھی اسی ای طرح کرتے تھے جس طرح خداکی ( طقانی ۱/۳۳۲) ۔

تعظرت کے ۔ چونکہ عبادت بندے اور خالق میں ایک عجیب رابطہ اور نسبت ہے اس لئے یہ منروری ہے کہ یہ فعل خدا کے سوا کسی اور کے ساتھ نہ کیا جائے ،لہذا حقیقی معبود وہ ہے جس نے بہیں اور ان سب کو پیدا کیا ۔ جو تم سے چہلے ہوئے بیں اور اس نے بہیارے آرام کیلئے زمین کو فرش بنایا ۔ لیعنی نہ تو اس کو گارے اور ہوا کی طرح نرم بنایا اور نہ ایسا سخت اور گول بنایا کہ انسان اس کے اور سے لڑھک جائے بلکہ اس کو ایسا آرام دہ بنایا کہ اس پر تمام لوگ اطبینان اور سکون سے رہتے ہیں ، سوتے بیں ، سوتے بیں ، یو نہیں ، ور بنایا۔ اور تامان کو اس کی چھت بنا دیا جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہے گویا زمین کو فرش اور آسمان کو اس کی چھت بنا دیا جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہے۔

وَ جَعَلْنَا السَّمَاءَ سُقَفا مَّخَفُوظاً -( البياء ٣٢ ) -

اور بم نے آسمان کو ( ہر بلا سے محفوظ ) چست بنا دیا۔

پر ای نے بہاری روز مرہ کی دعوت و ضیافت کا بھی عجیب سانان کیا کہ اوپ سے پائی برسایا اور اس سے رنگ برنگ کے پھل اور پھول پیدا کئے ۔ جن کو کھا کر تم آرام و راحت پاتے ہو لہذا جس ذات میں یہ تین وصف مہیں کہ تمام مخلوق کا پیدا کرنا ، آسمان کو خیمہ اور زمین کو فرش بنا کر اس پر ، پر تکلف مکان رکھنا ، اور قیم قیم کے کھانے کھانے کھانا ، وہ رب مہیں اور جو رب مہیں وہ عبادت کے لائق مہیں ۔

قرآن کریم میں ارشاد ہے۔

اَللّٰهُ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ قَرَاراً وَ السَّمَاءَ بِنَاءً وَ صَوَّرَكُمْ فَاحْسَنَ صَوَرَكُمْ اللّهُ رَبُّكُمْ مِنَ الطّيِبِيْتِ ﴿ ذَٰلِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمْ مِ فَاخْسَنَ صَوَرَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطّيبِيْتِ ﴿ ذَٰلِكُمُ اللّهُ رَبُّ الْعُلَمِيْنَ ﴿ المومن ٦٢ \_

اللہ وہ ذات ہے جس نے بہارے لئے زمین کو ممہرنے کی جگہ اور آسمان کو چست بنایا ۔ اور بہبیں پیاری صور تیں عطا فرائیں ۔ اور بہبیں پاکیزہ چیزوں سے روزی دی ۔ یہی اللہ تعالی ہے جو بڑی برکتوں والا اور تمام بہانوں کا بروردگار ہے ۔

لیں سب کا خالق ، سب کا رازق ، سب کا مائک اللہ تعالیٰ ہی ہے اس کئے وہی ہر قسم کی عبادت کا مستق اور شرک ہے مُبرّا ہے ۔

سور میں حضرت ابن مسفود سے مردی ہے کہ انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سب سے بڑا گناہ کونسا ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ کے ساتھ جو خالق ہے شریک مخبرانا ۔ حضرت معاف کی حدیث میں ہے کہ آپ نے فرمایا کہ کیا تم جانتے ہو کہ اللہ تعالی کا بندوں پر کیا حق ہے ، پھر فرمایا کہ ( اس کا حق یہ ہے کہ ) تم جانتے ہو کہ اللہ تعالی کا بندوں پر کیا حق ہے ، پھر فرمایا کہ ( اس کا حق یہ ہے کہ ) تم اس کی عبادت کرو اور اس کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرو ۔ ( ابن کثیر عدار اس کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرو ۔ ( ابن کثیر عدار اس کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرو ۔ ( ابن کثیر عدار اس کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرو ۔ ( ابن کثیر عدار اس کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرو ۔ ( ابن کثیر عدار اس کی عبادت کرو ۔ ( ابن کثیر عدار اس کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرو ۔ ( ابن کشیر عدار اس کی عبادت کرو اور اس کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرو ۔ ( ابن کشیر عدار اس کی عبادت کرو اور اس کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرو ۔ ( ابن کشیر عدار اس کی عبادت کرو اور اس کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرو ۔ ( ابن کشیر عدار اس کی عبادت کرو اور اس کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرو ۔ ( ابن کشیر عدار اس کی عبادت کرو اور اس کی عبادت میں کسی کو شریک نہ کرو ۔ ( ابن کشیر عدار اس کی عبادت کرو کسید

## اثبات دسالت

٢٣، ٢٣ وَإِنْ كُنْتُمُ فِيْ رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِنْ مُثْلِم وَ ادْعُوْ اشْهَدَاءَ كُمْ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صِدْ قِيْنَ وَ ادْعُوْ اشْهَدَاءَ كُمْ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ طَدِقِينَ وَ ادْعُو اشْهَدَاءَ كُمْ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ طَدِقِينَ وَ ادْعُو السَّهَ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ طَدِقِينَ وَ ادْعُو السَّعَدَاءَ كُمْ مِنْ دُوْنِ

اللهِ انْ كُنْتُمُ طُدِقِيْنَ ، فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوْا وَلَنْ تَفْعَلُوْا فَاتَّقُوا النَّارَ التَّبِي وَقُوْدُهَا النَّاسُ وَ الْحِجَارُ لَا . أُعِدَّتْ لِلْكُفِرِيْنَ .

اگر تہیں اس (قرآن) کے (من جانب اللہ ہونے کے) بارے میں شک ہے جو ہم نے لینے بندے (محد صلی اللہ علیہ وسلم) پر نازل کیا ہے تو تم بھی اس جیسی ایک سورت بنا لاؤ اور (اس کام کے لیے اللہ تعالیٰ کے سوالینے تمام مددگاروں کو بھی (اپنی مدد کے لئے) بلا لو اگر تم (لینے شک میں) سے ہو ۔ پھر اگر تم ایسا نہ کر سکو اور یقین اگر تم (لینے شک میں) سے ہو ۔ پھر اگر تم ایسا نہ کر سکو اور یقین جانو کہ تم ہرگز ایسا نہ کر سکو گے تو اس آگ سے ڈرو جس کا ایندھن آوی اور پتھر ہیں (اور جو) کافروں کے لئے تیار کی گئی ہے ۔

ہے۔ اور کو بھی شاہد اس کے اس کے علام اس کے گئے۔ اور کو بھی شاہد اس کے کہتے ہیں کہ اس کا عدالت میں حاضر ہونا منروری ہے ۔ بہاں شہداء سے مراویا تو عام لوگ ہیں یا کافروں کے بت مراد ہیں جن کے بارے میں ان کا خیال تھا کہ قیامت کے روز دو ان کے لئے گوای دیں گے ۔

م دور وقود ما اس کا ایند من - آک بلانے کا ایند من - یہ اسم ہے -

المُعِبَارُ لاَّ بَتْمَرِ كُو كِهِ بِين - بِهِ ال مراد محد حك سخت سياه اور بڑے بڑے اور بدیو دار بتمر بیں جنگی آگ بہت تیز ہوتی ہے ۔ اللہ تعالیٰ ہمیں محفوظ رکھے۔ (ابن محیر ۱۱/ ۱) ۔

ربط آیات - گزشۃ آیات میں مبادت اور معرفتِ خداوندی کے طریقے بتائے گئے اور محکم دلائل سے اللہ تعالیٰ کا وجود اور اس کی توحید کو ثابت اور شرک کو باطل کیا گیا ۔ ان آیات میں نبوت کے دلائل کا بیان ہے تاکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت و رسالت کی معرفت حاصل ہو ۔ اس لئے آپ کے سب سے اعلیٰ اور افضل معجزے کو بیان کیا تاکہ آپ کی نبوت و رسالت میں منکرین کو کوئی شبہ باتی نہ رہے ۔ کشرت کے قرآن کرم وقتاً فوقتاً طرورت اور واقعات کے لحاظ سے نادل ہوتا رہا ۔ یہی مشرکین کے شاک و شبہ کا سبب تھا ۔ ان کا گمان تھا کہ اگریہ اللہ تعالیٰ کا کلام ہے تو یہ ایک دم بورے کا بورا نازل کیوں نبیس کیا گیا ۔ تدریج تو انسانوں کے کلام میں ہوتی ایک دم بورے کا بورا نازل کیوں نبیس کیا گیا ۔ تدریج تو انسانوں کے کلام میں ہوتی ایک دم بورے کا بورا نازل کیوں نبیس کیا گیا ۔ تدریج تو انسانوں کے کلام میں ہوتی ہے۔ جسیے شاع اور خطیب موقع اور طرورت کے کھانا سے شعر کہتے اور لینے خطبے نکھتے

اس آیت میں اللہ تعالی نے بوری دنیا کے انسانوں کو مخاطب کر کے پہلیج دیا ہے کہ اگر تم اس کلام کو اللہ تعالی کا کلام مہمیں بلکہ کسی انسان کا کلام کو تو تم بھی تو انسان ہو ، تم بھی اہل زبان ہو ، اور تم تو ہر مجلس اور میلہ میں جہاں اہل سخن جمع ہوتے ہیں لیخ اشعار و کلام کو سناتے اور زبان وائی میں اپنی مہارت دکھاتے ہو اور آنمین سلی اللہ علیہ وسلم تو اس قسم کے مجمع میں کمی تشریف مہمیں لے گئے ۔ لہذا ایسا کلام پیش کرنے میں تمہمیں بھی قدرت ہوئی چلہتے ۔ تم سب مل کر بورا قرآن مہمیں تو کم از کم اس جسی ایک سورت ہی بنا لاؤ اور اس کام میں اپنی مدد و اعانت کے لئے ، سارے جہان سے لیخ ہما تی اور مدد گار بھی جمع کر لو اور لینے ان معبودوں سے بھی مدد لے لو جن کو تم ہم طرح کا عاجت روا جان کر بوجتے ہو ۔ اگر پھر بھی تم سے ایک مدد لے لو جن کو تم ہم طرح کا عاجت روا جان کر بوجتے ہو ۔ اگر پھر بھی تم سے ایک سورت کے برابر کلام نہ بن سکا اور تم ہم گر نہمیں بنا سکو گئے تو یقین کر لو کہ یہ اس

ذاتِ واحد اور قادرِ مطلق کا کلام ہے جو تمام لوگوں اور تمام باطل معبودوں ہے بڑھ کر ہے ۔ اور وہ اللہ تعالیٰ کی ذات ہے ۔ الیی صورت میں قادرِ مطلق کا مقابلہ کرنا اور اس کے کلام کو جھٹلانا جہنم میں شمکانا بنانا ہے اور جہنم کی آگ بہاں کی آگ ہے سخت اور تیز ہے اور اس کا ایند من چتم اور آدی ہیں اور یہ کافروں کے لئے تیار کی گئی ہے ۔ لہذا اب تم اس آگ سے بچنے کی تدبیر کرو اور اس کلام پر بچ دل سے ایمان لے آؤ ۔ اب تم اس آگ سے بچنے کی تدبیر کرو اور اس کلام پر بچ دل سے ایمان لے آؤ ۔ (حقائی ۱۳۲۹ / ۱) ۔

مخالفین کی ہے بسی ۔ قرآن کریم نے اس چیلنج کا باربا اعادہ کیا اور ساتھ ہی پیشنگوئی بھی کی کہ یہ لوگ اس پر قادر نہیں ۔ چناپنہ ارشاد ہے ۔

> قُلُ لَّئِنِ الْجِتَّمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى اَنْ يَا تُوَابِمْثُلِ هٰذَا أَلَقُرُانِ لاَ يَأْتُوْنَ بِمِثْلِمِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُكُمْ لِبِعَثْلِمِ ظُلِهِيْراً ۚ ( بِنُ الرائِل ٨٨) -

> آپ کہدھ تھے کہ اگر تمام جِنّات اور انسان جمع ہو کر ادر ایک دو سرے کی مدد کر کے یہ چاہیں کہ وہ اس جیسا قرآن بنائیں تو بھی ( ایسا کرنا ) ان کے لئے ممکن نہیں ۔

> اَمْ يَقُولُونَ افْتَرْدهُ وقُلْ فَأَتُواْبِعَشْرِ سُورِ مِّثْلِهِ مُفْتَرَيْتِ وَ ادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صُدِقِينَ وَ ادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَدِقِينَ وَ ( هود ١٣) -

> کیا یہ لوگ کہتے ہیں کہ اس ( قرآن ) کو ( خود اس پیغمبر نے ) گھڑ لیا ہے۔ آپ کبد عظم کہ اگر تم سے ہو تو تم سب مل کر اور اللہ تعالیٰ کے سوا جہنیں تم ( اپنی مدد کے لئے ) بلاسکتے ہو بلا کر اس جسی وس سور تیں بنا لاؤ ۔

اَمْ يَقُولُونَ افْتُرْسُ ، قُلْ فُأْتُو السُورَةِ مِثْلِم وَ ادْعُو امَنِ اسْتَطَفْتُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ إِنْ كُنْتُمْ طَدِقِيْنَ ، ( يونس ٣٨) -

كيايد لوك اس ( قرآن ) كو خود ساخة بناتے بين - آپ كمديك كم

الله تعالىٰ كے سوا بر شخص كو اپنى مدد كے لئے بلاكر اس جسيى صرف ايك سورت بى بنا لاؤ تاكم فتبارا كى ظاہر ہو ۔

جن لوگوں کی مادری زبان عربی تھی ، جنہیں اپنی زبان دانی اور اپنی فصاحت پر ناز تھا اور جو فیر عرب قوموں کو بھی یعنی گونگا کہتے تھے وہ ور حقیقت اس چیلنج کے جواب سے عاجز و بے بس تھے ۔ لہذا وہ نہ تو بورا قرآن بنا سکے ، نہ دس مور تیں بلکہ وہ تو اس کی ایک چیوٹی سے چیوٹی مورت بھی نہ بناسکے اور قرآنِ کریم کی یہ پیشگوئی کی ثابت ہوئی کہ یہ سب لوگ جمع ہو کر بھی اس جیسا قرآن منہیں بناسکتے ۔ قرآنِ کریم کا یہ چیلنج آج بھی برقرار ہے ۔ آج تک نہ تو کوئی اس کے جواب میں کچے پیش کرنے کی جرآت کر سکا اور نہ قیامت تک کس سے ایسا ہو سکے گا کیونکہ جس طرح اللہ تعالی کی ذات کر سکا اور نہ قیامت تک کس سے ایسا ہو سکے گا کیونکہ جس طرح اللہ تعالی کی ذات کر سکا اور نہ قیامت تک کس سے ایسا ہو سکے گا کیونکہ جس طرح اللہ تعالی کی ذات کی طرح کا بعنی اور فضول باتیں منہیں بلکہ اس کا ایک ایک لفظ فصاحت و بلاضت کا مقبر ہے ۔ کام کی ترتیب ، الغاظ کی بندش ، عبارت کی روائی ، معائی کی نورانیت ، مفسون کی پاکیزگی اور داقعات میں تسلسل ہے مثل ہے ۔ اس کا کسی مضمون کو دہرانا مغمون کی پاکیزگی اور داقعات میں تسلسل ہے مثل ہے ۔ اس کا کسی مضمون کو دہرانا قدر کی خرز کا غرہ دیتا ہے ۔ اس کو بار بار پڑھنے سے دل نہیں آگاتا بلکہ ہر دفعہ نیا خرہ اور نئے مضامین سائے آتے ہیں ۔ یہ صرف کام الی کا بی خاصہ ہے ، کسی انسان کے کام میں یہ بات کہاں ( ابن گئیر 40 م 10) ۔ ،

جنت کی تعمتیں

٢٥ - وَبَشِّرِ الَّذِيْنَ الْمَنُوْ ا وَ عَمِلُوْ الصَّلِحُتِ أَنَّ لَهُمُ جَنْتِ تَجْرَى مِنْ تَحْتِهَا أَلاَنُهُمُ وَكُلَّمَا رُزِقُوْا مِنْهَا مِنْ تَحْتِهَا أَلاَنُهُمُ وَكُلَّمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِنْ تَمُرَةٍ رَّقَنَا مِنْ قَبْلُ وَ ٱلْوَاهِمِ مُن تَمُرَةٍ رَقْنَا مِنْ قَبْلُ وَ ٱلوَّاهِمِ مُن تَشَارِهَا وَ لَهُمْ فِيهُا الْذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ وَ ٱلوَّاهِمُ مُنْهُا مُنْ اللَّهُ وَلَهُمْ فِيهُا الْزُواجُ مُنْطَعَّرَةً وَهُمْ فِيهُا الْزُواجُ مُنْطَعَّرَةً وَهُمْ فِيهُا خُلِدُونَ وَ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعُلِّلَةُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُولِلْمُ اللللْمُ الللللْمُولَاللَّهُ الللْمُولِلْمُ الللْمُلِلْمُ الللْمُ الللْمُولِلْمُو

جو لوگ ( توفیق الی سے ) ایمان لے آئے اور ( انہوں نے ) نیک کام کئے تو ان کے لئے الی جنتوں ( باخوں ) کی خوشخبری ہے جن کے نیج بنریں بہتی ہیں ۔ جب ( وہاں ) ان کو اس ( جنت ) کا کوئی پھل کھانے کو دیا جائیگا تو وہ کہیں گے کہ یہ تو وہی ہے جو ہمیں اس سے

عمل صالح ۔ اس عمل کو کہتے ہیں جس کو شرع نے اچھا کہا ہو ۔ حضرت عمان فراتے ہیں کہ عملِ صالح اس عمل کو کہتے ہیں جو خالص اللہ تعالی کے لئے ہو اور ریا ہے بالکل پاک ہو ۔ علامہ بنوی بیان کرتے ہیں کہ حضرت معاذ بن جبل نے فرمایا کہ عملِ صالح وہ ہے جس میں چار چیزی جمع ہوں ۔ مالح وہ ہے جس میں چار چیزی جمع ہوں ۔ اے ملم (۲) لیت (۳) مبر (۴) اظامی ۔

جُنْتِ ۔ لغت میں اس باغ کو جنت کہتے ہیں جس میں بکٹرت سایہ دار درخت ہوں مگر شریعت کی اصطلاح میں جنت ایک خاص مقام کا نام ہے جو آخرت میں نیک اور ر بمیزگار لوگوں کو جمیشہ کے لئے عنایت ہوگا۔

خود کے معنی ہمیشہ رہنے والے ۔ خاود سے اسم فاعل ۔ خاود کے معنی ہمیشہ رہنے کے بین بین مطلب یہ ہے کہ یہ لوگ بنت سے کہی نہیں نکالے جائیں سے ۔ بین ۔ بیاں مطلب یہ ہے کہ یہ لوگ بنت سے کہی نہیں نکالے جائیں سے ۔

تفتری گرشہ آیات میں قرآنِ مجید کی بھائی ٹابت کرنے کے لئے کافروں اور منکروں کو چیلج کیا گیا تھا کہ وہ قرآنِ مجید کو نعوذ باللہ کسی انسان کا کلام کجیتے ہیں تو وہ بھی اس جیسا کلام بنا کر دکھائیں جس میں وہ تمام خوبیاں موجود ہوں جو قرآن مجید میں ہیں ۔ گر آج تک کوئی بھی اس کا جواب پایش در کرسکا ۔ اللہ تعالیٰ نے خود بھی فرما دیا ہے کہ یہ لوگ ایسا ہر گز نہیں کر سکیں گے ۔ پھر ان کو اس انکار و تکذیب کی سزا بھی بتا دی گئی کہ ان کو ایسی ووزخ میں پھینکا جائے گا جس کا ایند مین انسان اور پتحر ہیں ۔ قرآنِ کرم میں عام طور پر ترمینب کے بعد ترخیب اور ترخیب کے بعد ترمیب ، ایسان کے ساتھ کفر ، کفر کے ساتھ ایمان ، نکوں کے ساتھ بدوں اور بدوں کے ساتھ ایمان کے ساتھ بدوں اور بدوں کے ساتھ ایمان کی ساتھ بدوں اور بدوں کے ساتھ ایمان ، نکوں کے ساتھ بدوں اور بدوں کے ساتھ

نکوں کا ذکر طرور آتا ہے۔ غرض جس چیز کا بھی ذکر ہوتا ہے۔ اس کے ساتھ ہی اس کے مقابل چیز کا ذکر بھی آتا ہے۔ چناپئے گزشتہ آیات میں کافروں اور دشمنان اسلام کی سزا ، عذاب اور رسوائی کا بیان تھا اس لئے مہاں ایانداروں اور نیک و صالح لوگوں کی جزا ، ثواب اور سرخ روئی کا بیان ہے۔

بعض مفسرین کا خیال ہے کہ جنت کے پمحل ظاہری شکل و صورت میں ایک بھیے ہوں گے گر سب کا مزہ جدا جدا ہو گا۔ اس لئے الل جنت دیکھ کر کہیں گے کہ یہ تو ہمیں بہلے بھی دئے گئے تھے ، مفسرین کے دوسرے گروہ کی رائے میں پمحلوں کے مشابہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جنت کے پمحل شکل و صورت میں دنیا کے پمحلوں کی مشابہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جنت کے پمحل شکل و صورت میں دنیا کے پمحلوں کی مائند ہوں گے ۔ الل جنت ان کو دیکھ کر کمیں گے یہ تو دبی پمحل ہیں جو ہمیں ونیا میں طلا کرتے تھے مگر ذائقہ اور لذت میں ان کو دنیا کے پمحلوں سے کوئی نسبت یہ ہوگ ۔ طفرت عبداللہ بن عباش اور دیگر صحابۂ کرام سے مروی ہے کہ لال جنت کا یہ کہن کہ یہ تو دبی ہیں جو ہمیں جہلے بھی دئے گئے تھے ۔ اس سے مراد یہ ہے کہ جب الل جنت کو جنت میں بھل جی دئے گئے تو وہ ان کو دیکھ کر کمیں گے کہ یہ تو دبی ہیں جو ہمیں دئے سانیں گئے تو وہ ان کو دیکھ کر کمیں گے کہ یہ تو دبی ہیں جو ہمیں دئے سے در ابن کئیر

نیک لوگوں کو جنت میں الیی پاکیزہ عور تنیں ملیں گی جن میں صورت و سیرت کسی قسم کی گندگی نہ ہوگ ۔ بخاری و مسلم میں حضرت انس سے مروی ہے کہ رسول الند صلی افتد علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر جنت کی کوئی عورت زمین پر بھانک بھی لے تو آسمان سے زمین تک اس کی چمک اور خوشبو پھیل جائے اور وہاں کی حور کے سر کا دوسیہ بھی ونیا اور اس کی ساری نعمتوں سے بہتر ہے ۔ (مظہری ۱۸۴۰) ۔

حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سب سے کم درجہ کا جنتی وہ بوگا جس کے مکانات ، بیویاں ، نوکر ، چاکر ، اور تخت اس کرت سے بوں گے کہ وہ انہیں ہزار برس کی راہ سے دیکھے گا۔ اور اللہ تعالی کے نزویک سب سے زیادہ نعمت یافتہ وہ شخص ہوگا جو صح و شام اللہ تعالی کے ویدار سے مشرف ہواکرے گا۔ پھرآپ نے یہ آیت پڑمی ۔ (مظہری ۱۳/۱) ۔

وُجُولًا يَوْمُنِدِ نَاضِرَ لَا إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَلًا . (القيام ٢٣،٢٢)-

اس روز بہت سے چہرے ترو تازہ اور لینے رب کی طرف و کھنے والے ہوں گئے ۔

جنت کی ان تمام نعمتوں کے ساتھ سب سے بڑی نعمت یہ ہے کہ وہاں کی نعمت یہ ہے کہ وہاں کی نعمت یہ ہے کہ وہاں کی نعمتیں دنیا کی نعمتوں کی طرح کبی فتا اور زائل نہ ہوں گی ۔ اور نہ نعمتوں والے فتا ہوں گئے ۔ نہ ان لوگوں کو بڑھا ہے ، موت ، اور افلاس کا غم ہوگا بلکہ وہ ان نعمتوں اور راحت و آرام میں ہمیشہ رہیں گئے ۔

## کافروں کے اوصاف

٢٩ ، ٢٩ - إِنَّ اللَّهُ لاَ يَسْتَحْى أَنْ يَنْفُرِ بَ مَثَلاً ثَا بَعُوْ ضَهُ فَمَا فَوْقَهَا ، فَأَمَّا الَّذِينَ الْمُنُوّا فَيَعْلَمُونَ اللَّهُ الْحَقَّ مِنْ رَبِّهِمْ ، وَ أَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوْ ا فَيَعُلُمُونَ مَاذَا أَرُادَاللَّهُ بِهِ كَثِيرًا وَيَعْدِى بِهِ كَثِيرًا ، وَمَا يُطِدُّا مَثُلاً ، يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَيَعْدِى بِهِ كَثِيرًا ، وَمَا يُطِدُّا مِثْلًا بِهَ إِلاَّ الْفُسِقِيْنَ وَالَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ يَضِلُّ بِهَ إِلاَّ الْفُسِقِيْنَ وَالَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ يَضِلُ بِهَ إِلاَّ الْفُسِقِيْنَ وَالَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ يَعْدُ مَنْ الْأَرْضِ وَاوَلَيْكَ هُمُّ الْخُسِرُونَ وَ اللهِ مِنْ يُغْسِدُونَ فِي الأَرْضِ وَاوَلَيْكَ هُمُّ الخُسِرُونَ وَ اللهِ مِنْ يُغْسِدُونَ فِي الأَرْضِ وَاوَلَيْكَ هُمُّ الْخُسِرُونَ وَ اللهِ مِنْ يُغْسِدُونَ فِي الأَرْضِ وَاوَلَيْكَ هُمُّ الْخُسِرُونَ وَنَ وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَاكِونَ وَالْمَالَالُهُ بِهَ أَنْ يَوْضَلَ وَ يَقْطَعُونَ وَالْمَاكُونَ وَالْمَاكُونَ وَاللّهُ بِهَ أَنْ يَوْضَلَ وَ يَقْطَعُونَ وَالْمَاكُونَ وَالْمَالِقُونَ وَالْمُولِونَ وَالْمَالِقُونَ وَالْمَالِيْفَ الْمُولِونَ وَلَيْكَ هُمُّ الْخُوسُرُونَ وَنَ وَى الْاللّهُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالِقُونَ وَلَيْكَ هُمُ الْخُوسُرُونَ وَلَاللهُ وَالْمُولِونَ وَلَالِكُ وَالْمُولِونَ وَلَا اللّهُ مِلْمُ اللّهُ مِنْ الأَرْضِ وَاوَلَيْكَ هُمُ الْخُوسُرُونَ وَنَ وَلَالْمُ اللّهُ الْمُعْسِرُونَ وَالْمُعْتِلِيْ اللّهُ الْمُؤْمِنَ وَلَالْمُ اللّهُ الْمُولِي وَالْمُولِي اللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ وَلَا اللّهُ الْمُؤْمِنَ وَالْمُولِي اللّهُ الْمُؤْمِلُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهِ اللهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُولِي الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنَا اللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ ا

بیٹک اللہ تعالیٰ اس میں شرم محسوس بنیں کرتا کہ وہ کوئی مثال مچر یا اس چیز کی جو اس سے بھی بڑھ کر ہو ( مچر سے بھی زیادہ حقیر مخلوق کی) بیان کرے ۔ پس جو مومن بیں وہ خوب جانتے بیں کہ یہ ( مثال ان کے روردگار کی طرف سے صحح ( حق ) ہے اور جو کافر بیں وہ کہتے بیں کہ اس مثال سے اللہ تعالیٰ کا کیا منشا ہے ۔ وہ ( اللہ ) ایک ہی مثال سے بہت سے ( ہے کچہ اور بہٹ وحرم ) نوگوں کو گراہ کرتا ہے اور بہت دیتا ہے اور ( اللہ تعالیٰ ) اس ( مثال ) کے ذریعہ مرف فاسقوں ( بد کاروں ) کو گراہ کرتا ہے اس ( مثال ) کے ذریعہ مرف فاسقوں ( بد کاروں ) کو گراہ کرتا ہے جو ( بد کار ) کو گراہ کرتا ہے جو ( بد کار ) خور کی حقیر فائدے اللہ تعالیٰ ) کے ذریعہ مرف فاسقوں ( بد کاروں ) کو گراہ کرتا ہے اس ( مثال ) کے ذریعہ مرف فاسقوں ( بد کاروں ) کو گراہ کرتا ہے اللہ تعالیٰ کے لئے ) توڑ تے بیں اور اس چیز کو قطع کرتے بیں جس کو طانے کا اللہ تعالیٰ نے حکم فرمایا اور زمین ( ملک ) میں فساد کرتے بیں جس کو طانے کا اللہ تعالیٰ نے حکم فرمایا اور زمین ( ملک ) میں فساد کرتے بیں وہی لوگ

#### خسارے میں ہیں ۔

يُعُوْضَةً كُر ـ

فُوْقَهُا ۔ اس سے بڑھ کر ۔ فوق کے لفظی معنی اور کے ہیں ۔ بہاں مرادیہ ہے کہ مچر سے بھی زیادہ اوئی اور حقیر چیز ۔

کیستہ ہے۔ وہ شرماتا ہے۔ وہ جم کہتا ہے۔ اِسٹی اُ کے مضارع ۔ جو حَیارَ ہے مشتق ہے۔

انسانی نفس کا بد نامی اور برائی کے نوف سے متغیرو کدر ہو جانا ۔ حیا

انسان کی وہ ورمیانی حالت ہے جس کے نیچ نجالت (شرمندگ) ہے جو

نفس کو کسی کام سے بالکل باز رکھتی ہے اور اس کے اور وقاحت ہے

ایعنی ہے شری کی باتوں ہر جرآت کرنا ۔ اللہ تعالیٰ کی ذات نفس و انقباض

یعنی ہے شری کی باتوں ہر جرآت کرنا ۔ اللہ تعالیٰ کی ذات نفس و انقباض

ہے پاک ہے اس لئے اللہ تعالیٰ کے لئے جیا کا اطلاق حقیقی طور ہر نہیں

بلکہ معنوی طور ہر ہے بعنی حیا کے لئے لازم ہے کہ جس کام سے حیا

بلکہ معنوی طور ہر ہے بعنی حیا کے لئے لازم ہے کہ جس کام سے حیا

کرے اس کو ٹرک کر دے (حقائی ۱۳۹۲) ا)۔

فُاسِقِین ۔ بد کار ، یہ فَاسِ کی جمع ہے ۔ فِسْ کے لفظی منعی باہر نکل جانے کے ہیں۔
شری اصطلاح میں اللہ تعالیٰ کی اطاعت سے گناہ کر کے نکل جانے کو فسق
کہتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ کی اطاعت سے نکل جانا کفرہ انکار کے ذرایعہ بھی ہوتا
ہے اور عملی نافرمانی کے ذرایعہ بھی ۔ اس لئے یہ لفظ مومن گہگاروں کے
لئے بھی استعمال ہوتا ہے اور کافروں کے لئے بھی ۔ قرآنِ کرم میں یہ نفظ
ریادہ تر کافروں کے لئے استعمال ہوا ہے ۔ مہاں کافر مراد ہیں ۔

این فی اس کے اس معنی رکتی و فیرہ کے بیں ہونے گا۔

الم بین فی فیرہ کے بیں بہر اس کا استعمال عبد تو دنے میں ہونے لگا۔

کو نکہ عبد کو بھی رکتی سے تعبیر کرتے ہیں۔ جس طرح رکتی سے دو چیزدں میں تعلق پیدا ہوتا ہے اس طرح عبد کرنے دالوں میں ایک تعلق پیدا ہوتا ہے۔ (مظہری ۱/۲۳)۔

عُد ۔ عبد ، قول ۔ پیمان ، عبد اس معاملہ کو کہتے ہیں جو دو شخصوں کے درمیان طے پاتا ہے اور اس کی حفاظت کی جاتی ہے ۔ مبال اللہ تعالیٰ کے عبد سے مراد یا تو وہ عبد ہے جو توریت میں الل کتاب سے ایا گیا تھا کہ محد صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لائیں اور ان کی جو تعریف توریت میں مذکور ہے اللہ علیہ رکریں ۔ یا اس سے وہ وعدہ مراد ہے جو اللہ تعالیٰ نے تمام بی نوع انسان سے اکسنت بوری تھم کہہ کر ایا تھا کہ میرے موا کسی کو خدا نہ جاننا ۔ (مظہری ۱۳۳ ) ۔

مِیْتَاق ۔ ایے معاہدہ کو کہتے ہیں جو قسم کے ساتھ مغبوط کیا جائے ( معارف القرآن ۱۱/۱۷۸ ) -

شنان نزول ۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں لوگوں کو کھانے کی فرض سے حقیر جائداروں کی مثالیں بیان فرماتی ہیں ۔ ایک بگہ فرمایا کہ کافروں نے لینے ہاتھ سے گھڑے ہوئے جن بنوں کو اپنا معبود بنا رکھا ہے وہ الیے عاجز و کردر بیں کہ وہ سب مل کر ایک مکمی تک پیدا مہیں کرسکتے بلکہ اگر وہ مکمی ان سے کچہ چین لے جائے تو یہ اس سے دائیں نہیں لے جائے تو یہ اس سے دائیں نہیں لے سکتے ۔ عابد اور معبود دونوں ہے صد کردر بیں ( الحج سے) ۔

ووسری جگہ فرمایا کہ کافروں کا دین مکڑی کے جالے کی طرح کرور ہے ۔ کافر ان مثانوں کو سنگر طعنہ دینے گئے کہ مسلمانوں کا خدا کیا ہے کہ اس کو الیی حقیر چیزوں کے نام لینے اور الیے بے حقیقت جانوروں کا ذکر کرنے میں ذرا بھی عار ہمیں آتی ۔ اس وقت یہ آیت اتری اور کما گیا کہ اللہ تعالیٰ حق کے بیان سے مہیں شرماتا خواہ وہ کم ہو یا ناوہ ۔

ابن حباس ، ابن مستود ، اور دیگر صحابه کرام سے مردی ہے کہ جب گزشتہ آیات میں منافقوں کی مثالیں (آل روشن کرنے ، زور کی بارش ہونے ) بیان ہوئیں تو وہ کہنے گھے کہ اللہ تعالیٰ الیم مجوثی جوٹی مثالیں ہر گزیبان نہیں کرتا ۔ اس پر یہ دونوں آیتیں نازل ہوئیں ۔ ابن جریر نے بھی سدی سے بسند معتبر اس قسم کی روایت بیان کی آبن کثیر سال ا ، جلالین ۱۰ - ۱۱ ، مظہری ۱۲/۱) ۔

بیوتوف کافر اتنا نہیں مجھتے کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک تمام چوٹی بری مخلوق برابر ہے ، سب کو اس نے پیدا کیا ہے ۔ ان مثالوں کے بیان کرنے میں بہت س حکمتیں اور فوائد ہیں ہتکو اللہ تعالیٰ کے محدار بندے ہی مجھتے ہیں ۔

تشری - قرآنِ کرم میں مکمی ، مچر اور مکری جیے حقیر جانداروں کا جو ذکر آیا ہے

اس سے منگرین قرآن شبہ میں بھا ہو گئے اور کھنے گئے کہ اگر یہ اللہ تعالیٰ کا کام ہو تا تو اس میں الیں حقیر اور چوٹی مخلوق کا ذکر نہ ہو تا کیونکہ بڑے لوگ الیی چیزوں کے ذکر سے شرم و حیا محسوس کرتے ہیں ۔ اس آیت میں منگرین کے اس شب کا جواب ہے کہ حقیر و ذلیل چیزوں کی حقارت و ذلت ظاہر کرنے کے مقل و بلاغت کا تقاضا ہے ہے کہ حقیر و ذلیل چیزوں کی حقارت و ذلت ظاہر کرنے کے لئے ولیس ہی حقیر و ذلیل چیزوں سے مثال وی جائے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ الیس چیزوں کے ذکر سے بہنیں شرماتا ۔ الیے شکوک و شبہات صرف انہی لوگوں کو پیدا ہوتے ہیں جن کی سجے ہوتے کو گئے ایک الیے شبہات میں بھا کہنے ہوتے کی سجے ہوتے کو گئے کے دلیل ایمان الیے شبہات میں بھا کہنے ہوتے۔

جو لوگ ان مثالوں کو سن کر ان میں خور و فکر کرتے ہیں ان کے لئے یہ مثالیں مزید ہدایت و رہنائی کا سامان پیدا کرتی ہیں ۔ جو لوگ سر کش اور گراہ ہوتے ہیں اور اللہ تعالیٰ سے کئے ہوئے جبد اور ان تعلقات ( بندے اور اللہ تعالیٰ کے ورمیان تعلق ، عام مسلمانوں اور عام انسانوں کے ساتھ تعلق ، والدین کے ساتھ تعلق ، عزیزوں اور پڑوسیوں کے ساتھ تعلق ) کو توڑتے ہیں جنکو اللہ تعالیٰ نے جوڑنے کا حکم دیا ہے تو الیے لوگوں کے لئے یہ مثالیں مزید گرای و سرکشی کا سبب بنتی ہیں ۔ لینے تعلقات تو الیے لوگوں کے لئے یہ مثالیں مزید گرای و سرکشی کا سبب بنتی ہیں ۔ لینے تعلقات کے بورے صفق اوا کرنے کا نام اسلام یا شریعت اسلام ہے اور البی میں کو تابی سے دمین میں قربایا کہ یہ لوگ حقل و فطرت سلیم کا سرمایہ لیکر دنیا میں آخرت کی تجارت کرنے آئے تھے گر انہوں نے اللہ تعالیٰ کو چوڑ کر کفر کو انتقار کیا اور ہدایت کے بدلے میں گرای حاصل کر کے اپنی تجارت کو حقیتی خسارے افتیار کیا اور ہدایت کے بدلے میں گرای حاصل کر کے اپنی تجارت کو حقیتی خسارے اور نقصان سے دو جار کیا ۔ (معارف القرآن ۱۱۹/۱) ۔

## الله تعالیٰ کے انعامات

٢٨ - كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِا اللَّهِ وَكُنْتُمُ اَمُوَاتًا فَاحْيَاكُمْ . ثُمَّ يُمِينَّتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيْكُمْ ثُمُّ الِيَهِ تُرْجَعُونَ .

( اے کافرد ) تم کس طرح اللہ تعالیٰ کا انکار کرتے ہو ؟ مالانکہ تم بے جان تھے بھر اس نے تبییں دندگی عطا فرمائی ، بھر وہ تبییں موت دے گا ، بھر ( قیامت کے دن ) وہ تبییں زندہ کرے گا بھر تم اس کی طرف لوٹائے جاد گئے۔

اَمُواَتْ . میت کی جمع ہے ۔ مُردہ ادر بے جان چر کو کہتے ہیں ۔

تُنْ جَعُونَ مَنَ لُوثاتَ جادَ عَ ، رَجَعَ عَ مضارح جَبُول ہے ۔ مطلب یہ ہے کہ افسان مرف کے بعد بمیٹر کے لئے ختم منیں ہو جاتا بلکہ اسے دوبارہ زندگی طے گی اور اللہ تعالیٰ کے سلسنے ہیش ہونا پڑے کا ۔

تنظری ۔ اس آبت میں اللہ تعالیٰ نے لینے اس افعام و احسان کا ذکر فرمایا ہے جو ہر افسان کی اپنی ذات سے متعلق ہے ۔ باتی تمام احسانات و افسامات کا مدار اس احسان لیعنی زندگی پر ہے ۔ اگر زندگی نہ ہو تو افسان کسی نعمت سے فائدہ نہیں اٹھاسکتا ۔ موت کو نعمت کی فہرست میں اس لئے شمار کیا گیا ہے کہ افسان کو دنیاوی زندگی سے دائی زندگی تک موت بہیں ابدا یہ موت بھی ایک زندگی تک موت بہیں ابدا یہ موت بھی ایک نعمت ہے ۔ اس کے بعد مزید نعمتوں کا ذکر ہے تاکہ لوگ ان میں خور و فکر کر کے نائب ہوں اور راہ بدایت اختیار کریں ۔

زندگی اور موت سب ای قاور مطلق کے اختیار میں ہے ہیں نے اس ونیا میں رہنے کے لئے ہر انسان کو ایک مقررہ عمر صطافرائی ہے جس کے بعد انسان کو موت آئے گی ۔ جب کسی کی زندگی کا آخری وقت آتا ہے تو دنیا کی کوئی طاقت اس کی حیات میں ایک لیحہ کا بھی اضافہ جس کر سکتی ۔ چر موت کے ایک عرصہ کے بعد قیامت کے دوز اللہ تعالیٰ سب انسانوں کو دوبارہ زندہ کرے گا ۔ اس وقت حساب و کتاب اور جزا و سائہ تعالیٰ سب افسان و نیاوی سب کو اللہ تعالیٰ کے دربار میں پیش کیا جائے گا ۔ اس انسان دنیاوی زندگی سے جبلے بھی ہے جان تھا ۔ چر اللہ تعالیٰ نے اسے زندگی صطافرائی اور وہ اپنی مقررہ عمر تک دنیا میں رہا ۔ چر جب اس کی دنیا کی زندگی بوری ہوگئی تو اس کو موت مقررہ عمر تک دنیا میں دیا کی دندگی جو کی ۔ اس کو موت دیری ۔ اللہ تعالیٰ قیامت کے دوز اس کو میر زندہ کرے گا ۔

٢٩ هُوَ الَّذِي خُلُقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعاً ﴿ ثُمْ اللَّهَ اللَّهُ اللّ

وہ ( پاک ذات ) وہ ہے جس نے تہارے ( فاتدے کے ) لئے وہ سب کا سب جو کچد زمین میں ہے پیدا کیا ۔ پھر وہ آسمان کی طرف

متوجہ ہوا ۔ پس ان کو خمیک ( اور درست کر کے ) سات آسمان بنا دیا اور ( خوب مجھ لو کہ ) وہ ہر چیز کو جاننے والا ہے ۔

اِسْتَوٰی ۔ اِسْتُوار کے مامنی ۔ اس کے لفظی معنی سیرحا ہونے کے ہیں ۔ بہاں مراد یہ کے استوار کی تخلیق کا یہ ہے کہ زمین کو پیدا کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ نے آسمانوں کی تخلیق کا ایسا قصد فرمایا جس میں کوئی حائل و مائع نہ ہو سکے عباں تک کہ سات آسمانوں کی تخلیق کمل فرما وی ۔

گشری ۔ عبال اللہ تعالیٰ نے اپنی دوسری نعمت کو یاد دلایا ہے کہ تم اس خدا سے کسے رو گردانی کر سکتے ہو جس نے تبہیں معدوم سے موجود کیا اور پھر موجود کر کے بو بہی پریشان اور بے سرد سامان نہیں چھوڑا بلکہ زمین کی ہر ایک چیز کو تبارے فائدے کے لئے پیدا کیا ۔ دنیا کی کوئی چیز الیم نہیں جس سے انسان کسی نہ کسی شکل میں بالواسطہ یا بلا واسطہ فائدہ نہ اٹھاتا ہو ۔ بہت سی چیزوں کا فائدہ تو انسان محسوس کرتا ہے جسے اس کی غذا ، لباس ، اور مکان دغیرہ ، یہ سب زمین ہی کی پیداوار ہیں ۔ کچہ چیزی الیم بین جن سے انسان کو فائدہ تو فائدہ تو فہرہ ، یہ سب زمین ہی کی پیداوار ہیں ۔ کچہ چیزی الیم بین جن سے انسان کو فائدہ تو فہرہ نہی انسان کو ان کی خبر نہیں ہوتی مبال تک کہ بعض زہر ملی اشیا۔ اور زہر ملے جانور وغیرہ بھی انسان کے لئے کسی نہ کسی حیثیت میں نفع بخش ہوتے ہیں ۔

خلافتِ آدم

٣٠ . وَ إِذْ قَالَ رَبَّكَ لِلْمَلْئِكَةِ إِنَّى جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيْفَة مَ قَالَ وَيُسَفِكُ خَلِيْفَة مَ قَالُوا آاتَجُعَلُ فِيْعَا مَنْ يَنْفَسِدُ فِيْعَا وَيَسَفِكُ الدَّمَاء وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَ تُقَدِّسُ لَكَ ، قَالَ إِنِّي الْحَلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ،

اور ( اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم وہ وقت یاد کیجئے ) جب آپ کے رب ایک خلید بنانے والا ہوں رب نے فرشتوں سے کما کہ میں زمین میں ایک خلید بنانے والا ہوں

خَلِیْفَۃ ی یہ خَلْف سے مشتق ہے اور فَعِنکَ کے وزن پر ہے ۔ اس میں ہ مباللہ کے لیے فی اس کی جمع خَلْفائ آتی ہے ۔ اس کے معنی نائب اور قائم مقام کے بیں جو بچے کام کرے ۔ مبال مراد آدم علیہ السلام بیں ۔

یسفیک ۔ وہ خون بہائے گا۔ سَفُکُ ہے مضارع ۔ یہ آنسو اور خون دونوں کے بہائے میں استعال ہوتا ہے۔

م فسنبِے ۔ ہم تسیح پڑھتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ کو تمام محوب اور ہر براتی ہے پاک مجھنا اور اللہ تعالی کا ذکر اور اس کی صفات بیان کرنا ۔

دِمَاءً۔ خون - يہ دَمُ کی جع ہے -

مُنْقُدِّ سُ . ہم پاک بیان کرتے ہیں ۔ ہم تسبع کرتے ہیں ۔ تَقْدِیْنُ سے مضارع ۔

قشر سکے ۔ بہاں اللہ تعالی نے ایک اور نعمت بیان فرمائی ہے بینی صفرت آدم علیہ السلام کو پیدا کرنا اور البنیں تمام فرشتوں پر فضیلت دینا ایک الیی نعمت ہے جو تمام اولادِ آدم کو شامل ہے ۔ صفرت آدم علیہ السلام کو ضلیفہ بنانے کی دجہ یہ بنیں تھی کہ اللہ تعالیٰ کو ان کی صرورت تھی ۔ وہ تو ختی اور بے نیاز ہے اسے کس چیز کی صاحت اللہ تعالیٰ کو ان کی صرورت تھی ۔ وہ تو ختی اور بے نیاز ہے اسے کس چیز کی صاحت بنیں بلکہ ضلیفہ بنانے کی دجہ یہ ہے کہ آدم علیہ السلام جن لوگوں کے لئے خلیفہ بنائے کے وہ اللہ تعالیٰ سے بلا واسطہ مستفیض بنیس ہو سکتے تھے اور ند اللہ تعالیٰ کے احکام کو بلا داسطہ انفذ کر سکتے تھے ۔ صفرت آدم کے بعد ہر نبی اللہ تعالیٰ کا ضلیفہ ہو ا ۔

فرشتے اللہ تعالیٰ کے خبر دینے سے یہ جانتے تھے کہ بعض انسان نیک اور فرماں بردار ہوں گے اور بعض نا فرمان ۔ نیز ان کے خیال جی اللہ تعالیٰ ان سے زیادہ بزرگ کوئی مخلوق پیدا ہوگی بھی تو وہ علم جی بہر حال ان سے کم ہوگی کیونکہ وہ فیلے پیدا کئے گئے جی اور ایسے مجانبات دیکھ کے جی جو نئی پیدا

ہو نیوالی مخلوق نے بہیں وکیعے ہوں گے۔ اس لئے ابہیں یہ خیال ہوا کہ وہ افسان سے افضل و بزرگ ہیں کیونکہ وہ سب کے سب معصوم ہیں اور اللہ تعالیٰ کی نافرانی بہیں کرتے ۔ چنامی اللہ تعالیٰ نے فرشتوں کے سامنے حضرت آدم کو اپنا فلین بنانے کا ذکر فرمایا تو انہوں نے عرض کیا کہ اے پروردگار کیا تو زمین میں ان کو فلیغ بنانے کا جو اس میں فساد اور خونریزی کریں گے طالانکہ ہم معصوم ہیں ۔ ہم تیری تسیح بھی کرتے ہیں اس میں فساد اور خونریزی کریں گے طالانکہ ہم معصوم ہیں ۔ ہم تیری تسیح بھی کرتے ہیں اور اس پر تیری تعد بھی کرتے ہیں کہ تو نے ہمیں تسیح کی توفیق صطا فرمائی ۔ اس لئے ہم خلافت کے زیادہ مستق ہیں ۔ فرشتوں کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ خلافت کے زیادہ مستق ہیں ۔ فرشتوں کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ خلافت کے زیادہ مستق ہیں ۔ فرشتوں کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ خلافت اللہ کی حقیقت اور اس کے لواذم سے تم واقف نہیں ہو۔اس کی بوری حقیقت کو میں بی جانتا ہوں ۔

فرشتوں كاامتحان

اس و عَلَمَ اَدْمُ الْا سُمَاءَ كُلَمَ الْمُ عُرَضُهُمْ عَلَى الْمُكَافِرَ الْمُكَافِرَ الْمُكَافِرَ الْمُكَافِر الْمُكَافِر الْمُكَافِر الْمُكَافِر الْمُكَافِر الْمُكَافِر اللهُ تَعَالَ الْمُؤْفِقِ بِالشَمَاءِ الْمُؤَلِّرِ اللهُ تَعَالَ الْمُؤْفِقِ بِالشَمَاءِ اللهُ اللهُ اللهُ تَعَالَ ) مَا مَكُوا دَتَ مَا اللهُ اللهُ تَعَالَ ) مَا مَكُوا دَتَ مَا اللهُ ا

اَسْتَعَامِ ۔ نام - یہ اسم کی جمع ہے - مہاں ان تمام چیزوں کے نام ، خاصیتیں اور کی نام ، خاصیتیں اور کی نظام کی بیش آنی مراد ہیں جن کی صفرت آدم اور ان کی اولاد کو صرورت پیش آنی معلی -

عُرُ ضَعَمْ ۔ اس نے ان کو سلمنے کیا ۔ اس نے ان کو پیش کیا ۔ عَرْضُ سے مامنی ۔ اَنْ بِنُونِی ۔ تم مجے خرود ۔ تم مجے بناؤ ۔ إِنْهَا أَ سے امر ۔

کشری ۔ اللہ تعالیٰ نے تمام کائنات کے نام اور ان کے نواص جن کے علم کی ملاحیت صرف آدم علیہ السلام ہی میں ودیعت کی گئی تھی وہ سب حضرت آدم کو سکھائے قرآنِ کریم میں کہیں اشار تا بھی یہ نہیں ہے کہ یہ تعلیم حضرت آدم کو تبنائی میں فرشتوں سے علیمدہ دی گئی ۔ اس لئے ہوسکتا ہے کہ یہ تعلیم تو سب کے لئے عام ہو مگر اس سے فائدہ اٹھانا صرف حضرت آدم علیہ السلام کی طبعیت میں تھا اس لئے وہ سکھ گئے مگر

فرشتوں کی فطرت میں یہ بات نہ تھی اس لئے وہ سکی نہ سکے ۔ اس لئے بہاں تعلیم کو حضرت آدم سے منسوب کیا گیا ۔ اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ ظاہری تعلیم کی صورت ہی ممل میں نہ آئی ہو بلکہ ان چیزوں کا علم صفرت آدم کی فطرت میں ابتداء سے ہی ودیعت کر دیا گیا ہو ۔ بسیے بچہ پیدا ہوتے ہی ماں کا دودھ چنا جانتا ہے ۔ اور بطخ کا بچہ تیرنا جانتا ہے ۔ اور بطخ کا بحبہ تیرنا جانتا ہو ۔ ان کو کسی ظاہری تعلیم کی طرروت نہیں ہوتی ۔

میر اللہ تعالیٰ نے اللہ مخلوقات کو جن کے اسماء کا علم حضرت آدم کو دیا گیا تھا فرشتوں کے سلصنے کر کے فرمایا کہ اگر تم لہنے اس خیال میں سے ہو کہ تم سے زیادہ افغل و اعلیٰ کوئی مخلوق پیدا مبسی ہوگی یا یہ کہ خلافت کے لئے انسانوں کی نسبت فرشتے زیادہ موزوں ہیں تو ان چیزوں کے نام اور خواص بہاؤ ( معارف القرآن ۱/۸۰) ۔

٣٢ - قَالُوْ ا سُبُحُنَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَمْتَنَا . إِنَّكَ النَّكَ اللَّهُ مَا عَلَمْتَنَا . إِنَّكَ النُتَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ ،

انہوں ( فرشتوں ) نے عرض کیا ( اے پروردگار ) تیری ذات پاک ہے ہمیں علم نہیں مگر جتنا تونے ہمیں سکھایا ہے ۔ بے شک تو ہی جاننے والا ( اور ) حکمت والا ہے ۔

کشرت کے ۔ فرشتوں کو فورآ ہی اپنی کم علی اور جُرز کا احساس ہوگیا اور انہوں نے صخرت آدم کی فضیلت اور استحقاق خلافت کا اقرار کرایا اور عرض کیا کہ اے پروردگار ہم تیرے علم کا احاطہ نہیں کر سکتے سوائے اس کے جو تونے ہمیں بتا دیا ہے ۔ ب شک تو اپنی مخلوق کو جلنے والا اور لپنے امر میں حکمت والا ہے ۔ پھر اللہ تعالی نے ان پر یہ انعام فرمایا کہ جو علم حضرت آدم علیہ السلام کو عطا فرمایا تھا وہ ان کے ذریعہ فرشتوں کو بھی عطا فرما دیا ۔ ان آیات ہے واضح ہے کہ فرشتوں پر انسان کی برتری اور فرشتوں کو بھی عطا فرما دیا ۔ ان آیات ہے واضح ہے کہ فرشتوں پر انسان کی برتری اور مظمت ، علم کے اعتبار سے ہوئی لبذا اگر اولاد آدم میں سے کوئی علم سے لا پرواہ ہے تو دہ خلافت آدم کی اقوام ترقی پر ہیں جو علم کی دولت سے ملافت آدم کا حق ادا نہیں کر سکتا چانچہ دئیا میں دبی اقوام ترقی پر ہیں جو علم کی دولت سے ملافات آدم کا حق ادا نہیں کر سکتا چانچہ دئیا میں دبی اقوام ترقی پر ہیں جو علم کی دولت سے ملافات آدم کا حق ادا نہیں (مظہری ۱۹۵۷) ۔

٣٣ - قَالَ يَا اَدُمُ انْبِنُهُمْ بِأَشْمَا نِهِمْ ا فَلَمَّا أَنْبَاهُمُ اللَّهُ الْبُكُمُ الْبَيْ اَعُلَمُ عَيْبَ بِأَشْمَا لِنِيْ اَعْلَمُ عَيْبَ

السَّفُوتِ وَالْأَرْضِ وَ أَعُلَمُ مَاتَبُدُونَ وَ مَا كُنْتُمُ

اللہ تعالیٰ نے فرمایا اے آدم! اب تم ان (فرشتوں) کو ان (چیزوں) کے نام بہاؤ۔ پس جب اس (آدم) نے ان (فرشتوں) کو ان (چیزوں) کے نام بہادیئے تو اللہ تعالیٰ نے (فرشتوں سے) فرمایا کہ کیا میں نے تمبیل بنیں کہا تھا کہ میں آسمانوں اور زمین کی پوشیرہ چیزوں (اور رازوں) کو خوب بائنا ہوں اور میں (وہ بھی) بائنا ہوں جو تم ظاہر کرتے ہو اور جو تم چھیاتے ہو۔

مین ون من خابر کرتے ہو ۔ اِبدا کے مضارع میاں فرشتوں کا یہ کمنا مراد ہے کہ کیا عراد ہے کہ کیا تو ایسے کو خلید بنائے گا جو زمین میں فساد کرے گا اور خون بہائے گا۔

تحتیموں ہے جہاتے ہو۔ کُمْ و کِمْانُ سے مضارع اس سے فرشتوں کی وہ گفتگو مراد بے جو انہوں نے آپس میں چکے چکے کی تھی کہ اللہ تعالی ہم سے زیادہ بزرگ کوئی مخلوق پیدا نہیں کرے گا (مظہری ۱/۵۴)۔

تعشری ہے۔ اللہ تعالی نے صرت آدم علیہ السلام کو حکم دیا کہ تم فرشتوں کو ان تمام چیزوں کے نام جیزوں کے نام جیزوں کے نام جیزوں کے نام جیزوں کے نام جو بے شمار اور بے انہا تھیں بتا دئے ۔ اور اس میں کوئی غلطی بنیں کی تو فرشتے صفرت آدم کے فغل و کمال اور صلاحیت و استعداد کو جو اللہ تعالیٰ نے ان کی فطرت میں ودیعت فرمائی تھی دکھے کر حیران رہ گئے ۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے فرشتوں سے فرمایا کہ کیا میں نے تمہیں وہلے ہی بنیں بتا ویا تھا کہ میں تمام آسمانوں اور زینوں کی تمام بوشیدہ چیزوں کو خوب جانتا ہوں اور جو تم ظاہراً کرتے ہو اور جو تم چھیاتے ہو اس کو بھی خوب جانتا ہوں اور جو تم ظاہراً کرتے ہو اور جو تم چھیاتے ہو اس کو بھی خوب جانتا ہوں اور جو تم ظاہراً کرتے ہو اور جو تم چھیاتے ہو اس کو بھی خوب جانتا ہوں ۔

ابلیس کی سرکشی

٣٣ - وَاذُقُلْنَا لِلْمَلْنِكَةِ الْسُجُدُوالِأَدُمَ فَسَجَدُوا الْأَدُمُ فَسَجَدُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنَ الْكُفِرِيْنَ مَا اللَّهُ مِنَ الْكُفِرِيْنَ مَا

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ہم نے فرشتوں سے کہا کہ آدم کو سجدہ کرو تو سوائے اہلیں ( شیطان ) کے سب نے سجدہ کیا ۔ اس ( شیطان ) فروں نے انکار کیا اور کہر کیا ( لینے آپ کو بڑا سکھا ) اور وہ تھا ہی کافروں میں سے ۔

استجک وائم مجدہ کرد ۔ مجود کے امر ۔ لغت میں سر جھکا کر عاجری اور فرما نبرداری ظاہر کرنے کو کہتے ہیں ۔ شرع میں حبادت کے مقصد سے زمین پر پیشانی رکھنے کو مجدہ کہتے ہیں ۔ اس میں نہایت ورجہ کی تعظیم ہے ۔ اس الله شریعت نے اس کو غیر اللہ کے لئے حرام قرار دیا ہے ۔

اِبُلِیْسَ ۔ یہ اِبْلاَسُ سے مشتق ہے ۔ شیطان کا نام ہے ۔ نا اسید اور دھوکہ وینے دالے کو ابلیں کہتے ہیں ۔ شیطان جنوں میں سے تھا جسے کہ قرآنِ کرم میں ادشاد ہے گائے مِنَ الْجِعنِ (سور لا الکہف ٥٠) ۔ اور فرشتوں کے ساتھ رہتا تھا ۔ اور فرشتوں کے ساتھ رہتا تھا ۔

اُبلی ۔ اس نے انکار کیا ۔ إِبَاءً ہے مشتق ہے لینے اختیار ہے کسی چیز ہے انکار کیا ۔ کرنا ۔ بعنی شیطان نے سجدہ کرنے سے انکار کیا ۔

استُنگیر ۔ اس نے تکبر کیا ۔ اس نے لینے آپ کو بڑا مجھا یعنی آدم علیہ السلام کے مقابلہ میں شیطان نے اپنی بڑائی ظاہر کی ۔ یہ کِبْر ﷺ بنا ہے ۔

تعفرت سب فرشت الله تعالیٰ کا حکم بھا لائے اور ابلیں کے سوا سب نے صفرت آدم علیہ انسلام کو سمرہ کیا ۔ ابلیں نے الله تعالیٰ کا حکم ملنے سے انگار کیا اور تگر کیا ۔ الله تعالیٰ کے علم میں تو وہ فیلے ہی کافروں میں سے تھا ۔ اگر جد اس کا کفر اس وقت ظاہر ہوا ۔ فرشتوں کو جو سمدہ کا حکم دیا گیا تھا اس سے مراد سمدہ تعظیم ہے ۔ تمام لال اسلام کا اس پر اتفاق ہے کہ یہ سمدہ عہادت نہیں تھا ، کیونکہ سمدہ حبادت الله تعالیٰ کے سوا کسی اور کو کرنا کفر ہے اور الله تعالیٰ کفر کا حکم نہیں دیتا ۔ یہ سمدہ تعظیم اور سلام کے طور پر تھا جیے کہ حضرت نوسف علیہ اسلام کے قصہ میں ہے وَخَرُدُ اللهُ سَجَداً ۔ وہ اس کے لئے سمدہ میں ہے وَخَرُدُ اللهُ سَجَداً ۔ وہ اس کے لئے سمدہ میں ہے وَخَرُدُ اللهُ سَجَداً ۔ وہ اس کے لئے سمدہ میں گریڑے ۔

علامہ بنوی فرماتے ہیں کہ اس سمدہ میں فرشتوں نے زمین پر پیشانی مہیں رکھی

بلکہ حضرت آدم کی تعظیم کے لئے جھک گئے اور جب اللہ تعالیٰ نے اسلام بھیجا تو اس اسلام تعلیم کے اسلام مقرر فرما دیا۔ ( مظہری ۱/۵۱)۔

## فنجر ممنوعه

٣٥ - وَقُلْنَا يَاكَمُ السَّكُنُ اَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّهِ وَكُلَا الْجَنَّةِ وَكُلَا مِنْ الْجَنَّةِ وَكُلَا مِنْ الشَّجَرَلاَ وَلَا تَقُرَبُا هَٰذِلاِ الشَّجَرَلاَ فَتَكُوْنَا مِنَ الظَّلِمِيْنَ وَ السَّجَرَلاَ فَتَكُوْنَا مِنَ الظَّلِمِيْنَ وَ

اور ہم نے کما اے آوم! تم اور بنہاری بیوی جنت میں سکونت اختیار کرو اور دونوں اس میں جہاں سے چاہو خوب اٹھی طرح کماؤ اور تم دونوں اس درخت کے قریب نہ جانا ورنہ تم بھی ظالموں ( اپنے آپ کو نقصان چہنوائے والوں ) میں سے ہو جاؤ کے ۔

اُستكن \_ تو سكونت اختيار كر \_ سكون سے امر \_

زُو بھک تیری ہوی ۔ اس سے حضرت حوا مراد ہیں جو اس وقت پیدا ہو م کی تھیں

الْبَحُنَّهُ أَدَ جنت ، بهشت ، باغ ـ لغت هي اس باغ كو كهتے بي جس كے محف ورخت رمين كو تهائيں ـ شرع هي اس سے وہ باغ مراد ہے جس مي به شمار اليي تعمين بول كى جن كا خيال كك كسى كے دل جي نہيں گزرا ہوگا ـ اور وہ آخرت هي نيك لوگوں كو رہنے كے لئے لئے كا ـ

سُكلًا . تم دونوں كماؤ - أكلُ سے امر -

گ غُدا ً۔ ہی ہمر کر۔ خوب انچی طرح۔ لغت میں اس کے معنی اس رزق کے بیں جس کے عضول میں کوئی محنت و مشقت نہ ہو اور وہ اتنی کثیر مقدار میں ہو کہ اس کے ختم یا کم ہو جانے کا خطرہ نہ ہو۔

حَيثُ ۔ جان ، جس مگه ۔

شِنْتُكُما ۔ تم دونوں نے چاہا ۔

تَقُرَبَا \_ تم دونوں قریب ہو جاؤ ۔ قُرْبُ و قُربَانَ سے مضارع ۔ مبال قربِ مکانی مراد ہے -

تشریکے ۔ جب ضرت آدم علیہ السلام کی فضیلت اور خلافت کی صلاحیت فرشتوں پر واضح کر دی گئی اور انہوں نے اس کو تسلیم کر لیا اور شیطان کو اس کے غرور و تکبر اور کفر کی وجہ سے تکالدیا گیا تو اللہ تعالی نے حضرت آدم اور ان کی بیوی حوّا کو یہ حکم دیا کہ تم دونوں جنت میں دہا کرو اور جہاں سے چاہو بلا روک ٹوک خوب کھاؤ ، پیو ۔ پھر ایک درخت کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ کھانے کی غرض سے اس کے قریب بھی نہ جانا اور اس کے کھانے پینے سے مکمل پربیز کرنا ۔ قرآن کریم کی کسی آیت یا صحیح صدیت جانا اور اس کے کھانے پینے سے مکمل پربیز کرنا ۔ قرآن کریم کی کسی آیت یا صحیح صدیت سے یہ شاہت منہیں کہ وہ ورخت کیا تھا ۔

## ا بلىس كا ورغلانا

٣٧ - فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطُنُ عَنْهَا فَأَخَرَ جَهُمَا مِمَّا كَأَنَا فِيهِ دَوَ قُلْنَا الْهِبِطُوْ ابَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوَّ وَلَكُمْ فِي الْآرُضِ مُسْتَقَرُّ وَ مَتَاعٌ إلى حِينٍ .

پھر شیطان نے ان دونوں کو اس ( درخت ) کے بارے میں پھسلا دیا اور ان دونوں کو اس ( عرت و آرام کی ) جگہ سے نکلوا دیا جہاں وہ تخے اور ہم نے کہا کہ تم سب ( نیچ ) اثر و ( جنت سے چلے جات ) اور تم ایک دوسرے کے دشمن رہو گے ۔ نتہارے لئے زمین میں شم رنے کی جگہ اور فائدہ ہے ایک مقررہ وقت تک ۔

اَزَ لَنَهُما . اس فے دونوں کو درغلایا ۔ اس فے دونوں کو پھسلایا ۔ اِلْالَ سے مامنی اس کے معنی ارادہ اور اختیار کے بغیر قدم پھسلنے کے ہیں ۔

اِلْمُبِطُولًا ثَمْ نِي الرو - يه بُهُولًا سے جس كے معنی اور سے نیج الرفے اور ایک جگہ سے دوسری جگہ جانے كے بیں -

## عَدُونَّ وشن

حِين ۔ وقت - زماند - مرت

مُسْتَنَفَرُ وَ مُهرف ك علم - إستِقرار سے اسم مفعول اور اسم ظرف -

مَتَاعٌ . مناع - فائده ، يو في -

کھ میں اور حطرت ہوا کو جب اس بات کا علم ہوا کہ حضرت آدم اور حطرت ہوا کو ایک خاص درخت کا پھل کھانے اور خاص درخت کا پھل کھانے کی ممانعت کر دی گئی ہے تو وہ ان کو ورغلانے اور پھسلانے کی کوشش میں لگ گیا ۔ پھر جیسا کہ سورہ کلنے کی آیت ۱۲۰ میں ہے ، اس نے موقع یا کر ان دونوں کو ورغلایا اور کہنے لگا ۔

# يًّا أَدُمُّ مَلُ اَدُّنَّكَ عَلَى شَجَرَةٍ الْخُلْدِوَمُلُكِ لَا يَبْلَى \_

اے آدم کیا میں آپ کو الیے درخت کی نظائدی نہ کروں جس کے کھانے سے دائی زندگی حاصل ہوگی اور کھی موت واقع یہ ہوگی اور الیی بادشاہت حاصل ہوگی جس میں کھی زوال اور کروری مبیں آئے گئی ۔
گئی ۔

صفرت آدم کے بوچھنے پر شیطان نے اس درخت کی طرف اشارہ کیا جس کا پھل کھانے سے اللہ تعالیٰ نے صفرت آدم اور صفرت ہوآ کو منع فرمایا تھا۔ صفرت آدم نے جواب دیا کہ یہ تو فنا اور ندامت کا درخت ہے۔ بقا اور دوام کا جس ۔ اس لیے تو اللہ تعالی نے جس اس کے قریب جانے سے بھی منع فرمایا ہے ۔ اگر اس میں کس قسم کی بھلائی اور دوام کے فائدے ہوتے تو اللہ تعالیٰ جمیں منع نہ فرماتا ۔ یہ سن کر شیطان نے جواب دیا کہ ۔

مَانَهُكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ لَمَذِلِا الشَّجَرَلِا إِلَّا اَنْ تَكُو نَا مَلَكُيْنِ اوَ اللَّهَ الْمُكُونَا مِنَ الْخُلِدِيْنَ ﴿ اعراف ﴿ ) .

المبارے رب نے انہیں اس درخت سے اس لئے منع بنیں کیا کہ اس کا بھی منع بنیں کیا کہ اس کا بھی منع کیا ہے کہ کا بھی منع کیا ہے کہ

صفرت آدم و حوّا شیطان کی باتوں سے شک و شبہ میں بھلا ہوگئے ۔ مچر ان کو (شک بر) پختہ کرنے کے لئے شیطان نے بہت می قسمیں کھائیں جیبا کہ ارشاد ہے ۔ و قَاسَمَهُ مَا اَنْ فِی لَکُمَا لَمِنَ النّصِحِیْنَ ، (اعراف ۲۱) ۔ اور اس نے ان دونوں کے سلمے قسم کھائی کہ یقین جلنے کہ میں تم دونوں کا خر خواہ ہوں ۔ دونوں کا خر خواہ ہوں ۔

صفرت آدم یہ خیال کرتے ہوئے کہ مخلوق میں سے کوئی بھی اللہ تعالیٰ پر جموفی قسم نہیں کھاسکتا ، شیطان کی دلفریب باتوں میں آگئے اور اس درخت کا پھل کھا لیا ۔
اس طرح شیطان دونوں کو جنت سے نکالنے میں کامیاب ہو گیا ۔
مسلم اور نسائی نے صفرت ابو ہر کڑہ سے روایت کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تمام دنوں میں بہترین دن جمعہ کا دن ہے ۔ اس میں صفرت آدم پیدا کے ارشاد فرمایا کہ تمام دنوں میں بہترین دن جمعہ کا دن ہے ۔ اس میں صفرت آدم پیدا کے گئے ۔ ( ابن کثیر ۱۸۰ )۔

مچر اللہ تعالیٰ نے حکم ویا کہ تم نیچ احرو اس طرح کہ تم میں سے بعض بعض کے دشمن ہوں گے اور یہ کہ تمبیں زمین پر ایک معین مدت تک رہنا ہے اور وہاں کے ساز و سامان سے فائدہ حاصل کرنا ہے اور یہ معین مدت افراد کے لحظ سے تو موت ہے اور تمام عالم کے اعتبار سے قیامت ہے۔

حضرت آدم کی توب

٣٤ \_ فَتَلَقَى أَدَمُ مِنْ رُبِّهِ كَلِمْتِ فَتَابَ عَلَيْهِ وَالْهُ مُوَ اللَّهُ مُوَ اللَّهُ مُوَ اللَّهُ مُو

مچر آدم نے لینے رپر دردگار سے چند کلمات سکھ لئے ادر اللہ نے اس کی توبہ قبول کرلی ۔ بیشک وہی توبہ قبول کرنے والا ہے ۔

مُلَقّی ۔ اس نے سکھ لیا ۔ یہ کُلُق کے بنا ہے جس کے معنی ہیں کسی چیز کا پانا ۔

خوق ورخبت کے ساتھ کسی کا استقبال کرنا اور اس کو قبول کرنا ۔ یہاں مراد یہ ہے کہ جب اللہ تعالی نے ان کو توبہ کے کلمات القاکئے تو حضرت آدم نے ان کو خوق و رخبت کے ساتھ قبول کر لیا یعنی سکھ لیا ۔ (معارف، القرآن 199/ ) ۔

کیلی ہے۔ وہ کلمات جو حضرت آدم کو توبہ کی غرض سے بمائے گئے تھے۔ اس بارے میں کئی روایات منقول ہیں۔ سب سے مشہور روایت حضرت ابن عباس کی ہے جس کے مطابق اس سے وہ کلمات مراد ہیں جو قرآن کریم میں دوسری جگہ منقول ہیں۔ یعنی ۔

رب ظلمُنا اَنْفُسَنا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرُلَنا وترْحَمْنَا لِنَكُوْنَنَ مِنَ حَسرينَ . ( اعراف ٢٣ ) .

اے ہمارے روردگار ہم نے لینے اور ظلم کیا۔ اگر تو ہمیں یہ بخشے اور ہم یہ اور ہمارے اور ہمیں یہ بخشے اور ہم رور ہم انہیں گے۔ ( معارف انقرآن 199/ 1) ۔

قُابَ ۔ توبہ کے لغوی معنی رجوع کرنے کے ہیں ۔ جب توبہ کی نسبت بندے کی طرف ہونے ، اور طرف ہونے ، اور طرف ہونے ، اور آئندہ ایسا نہ کرنے کا پختہ ادادہ کرنے کے ہوتے ہیں ۔ اگر توبہ کی نسبت اللہ تعالی کی طرف ہو تو اس کے معنی توبہ قبول کرنے اور مغفرت کی طرف توجہ فرمانے کے ہوں سے ۔

آتشری کے صفرت آدم نے جب جنت سے نیچ اتر نے کا حکم سنا تو بے چین اور سید تاب ہو گئے اور فورا اللہ تعالی کی بارگاہ میں انہائی تعزیع اور زاری کے ساتھ التجا کرنے گئے جس کو دیکھ کر اللہ تعالیٰ کی شان عفو و مغفرت جوش میں آئی اور حضرت آدم کی خطا چونکہ سہوونسیان تھی اس لئے ان کو معذرت کے مذکورہ بالا کلمات القاء و البمام فرمادئے۔ جب دونوں نے ان کلمات کے ذریعہ اپنی غفلت و کوتاہی کا اقرار کیا اور اللہ تعالیٰ سے مغفرت طلب کی تو اللہ تعالیٰ نے دونوں کی توبہ تبول فرمالی اور دونوں کو اپنی رحمت سے معاف فرما دیا۔

مومنین پر انعام

ہم نے کہا تم سب کے سب مہاں سے ( نیچے ) اترو ۔ پھر اگر ہمہارے پاس میری طرف سے کوئی ہدایت آئے ( تو تم اس کی پیروی کرنا ) جو میری ہدایت کی پیروی کرے گا ان پر نہ کسی قسم کا خوف ہوگا اور نہ وہ ممکنین ہوں سے ۔

خُوفٌ ۔ آئندہ ہیش آئے والی کسی تکلیف اور مصیبت کے اندیشے کا نام نوف ہے ( معارف القرآن ۲۰۲/ ۱) ۔ عبال مطلب یہ ہے کہ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ کے نیک اور ایماندار ہندوں کو مزا کا خوف ہیں ہوگا۔

یکھ کُر نُنوُنَ ۔ کسی مقصد و مراد (یا کسی پہندیدہ چیز) کے فوت ہو جانے سے پیدا ہونے والے غم کو حُزن کہتے ہیں ۔ (معارف القرآن ۲۰۹۱) ۔

ایماں مراد یہ ہے کہ نیک اور مومن بندے اپنی پہلی زندگی پر حسرت و
افسوس بنیں کریں سے ۔

کشری ۔ گزشت آبت میں صفرت آدم علیہ السلام کی توبہ قبول ہونے کا ذکر تھا۔ چونکہ دنیا میں ہدایت اور انبیاء کی بحثت کا سلسلہ جاری کرنا تھا اور اللہ تعالیٰ نے صفرت آدم سے جو زمین کی خلافت کا وعدہ کیا تھا اس کو بھی بورا کرنا تھا۔ اس لئے ان کی توبہ قبول ہونے کے بعد بھی زمین پر اترنے کا حکم بر قرار رہا اور صفرت آدم کو جنت میں آنے کا حکم نہیں دیا بلکہ یہ فرمایا کہ تم اس جگہ رہو جہاں تہیں اتارا گیا ہے۔ پہلی بار جو اترنے کا حکم دیا تھا وہ بطور حماب اور سزا کے جنت سے اترنے کے لئے تھا اور اب زمین بر اترنے کا دوسرا حکم خطا معاف ہونے کے بعد زمین میں مقیم رہنے کے لئے ہے تاکہ خلافت البنی کے مقصد کی تکمیل ہو۔ لبذا دوسرے حکم کے تحت صفرت آدم کا تزول زمین کے حاکم اور خلیف کی حیثیت سے ہوا۔

زمین پر اتارنے کا مقصد یہ ہے کہ امرونہی کے ذریعہ اولاد آدم کا امتحان لیا

جائے گا ۔ پس جب ان ( اولاد آدم ) کے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے کوئی بدایت آئے تو ان میں سے جو اس کی اتباع کرے گا اس کو کسی قسم کا رنج و طال نہ ہوگا ۔

منكرين كاانجام

٣٩ - وَالَّذِيْنُ كَفُرُوْ ا وَكُذَّبُوا بِالْتِنَا اُولْنِكَ اَصَحْبُ النَّارِ وَلَنْكَ اَصَحْبُ النَّارِ وَلَمْمُ فَيْمًا خُلِدُوْنَ ، النَّارِ وَهُمْ فَيْمًا خُلِدُوْنَ ، النَّارِ وَهُمْ فَيْمًا خُلِدُوْنَ ، اور جُولُ ( اس بدایت ) کا کفر کریں گے اور ہماری نشانیوں کو جھٹا ہیں گے وہی لوگ اہل دورخ ہیں ، وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے ۔

تنظرت سے اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے کافروں کا انجام بیان فرمایا ہے کہ جو لوگ میری بدایت کا انگار کریں گے اور میری نشاندوں کو جھٹلائیں گے تو الیے لوگ جہنی ہیں اور وہ اس میں سے کہی بہیں نظیں گے ۔ جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہے ۔

وَمَا هُمْ بِخَارِ جِينَ مِنَ النَّارِ وَ (بقر ١٩٤١) - اور وه آل کے کبی نہیں تکیں تے ۔ اور وه آل کے ایمان کی وعوت ایمان

ر پط آیات ۔ سورۃ بقرہ کی ابتداء میں ہی ہے بات واضح کر دی گئی ہے کہ قرآن کرم ہر قسم کے شک و شہہ ہے بالا تر ہے ۔ پھریہ بتایا گیا کہ اس کی ہدایت و رہمنائی تمام مخلوق کے لئے عام ہے مگر صرف مومنین ہی اس سے نفع حاصل کریں گے ۔ اس کے بعد اس کتاب پر ایمان نہ لانے والوں کے لئے شدید عذاب کا ذکر ہے ۔ ان میں کافر اور منافقین شامل ہیں ۔ اس کے ساتھ ہی ان کے کچے حالات اور طرز عمل کا بیان ہے ۔ اکسیویں اور بائیویں آیتوں میں مومنین ، مشرکین اور منافقین سب کو مخاطب کر کے شرک سے اجتناب اور ائند تعالیٰ کی عبادت کی تاکید کی گئی ہے ۔ پھر منکرین قرآن کو کے شرک سے اجتناب اور ائند تعالیٰ کی عبادت کی تاکید کی گئی ہے ۔ پھر منکرین قرآن کو کمطل چیلخ دیا گیا کہ اگر بہیں اس قرآن کے کام اللہ ہونے میں شک و شہ ہے تو تم بھی اس عسی ایک مورت میں تنہیں اس عبی ایک مورت میں تنہیں اس عبی ایک مورت میں تنہیں اس عبی ایک عذاب ویاجائیگا جس کا ایند من پتھر اور لوگ ہیں ۔ اس کے بعد تخلیق آدم کا الیہ آگ کا عذاب ویاجائیگا جس کا ایند من پتھر اور لوگ ہیں ۔ اس کے بعد تخلیق آدم کا الیہ آگ کا عذاب ویاجائیگا جس کا ایند من پتھر اور لوگ ہیں ۔ اس کے بعد تخلیق آدم کا

ذکر کر کے فرشتوں پر ان کی حقیقت اور اللہ تعانی کی قدرت کا لم واضح کی گئی ہے۔

کافروں اور منافقوں میں دو طرح کے لوگ تھے ۔ ایک بت پرست مشرکین جو محف لینے آبا، و اجداد کے رسوم و روائج پر چلتے تھے ۔ ان کے پاس کوئی جدید یا قدیم علم نہ تھا ۔ عام طور پر یہ لوگ ان پڑھ تھے ۔ دو سرے دہ لوگ تھے جو گزشتہ انبیاء پر ایمان لائے اور ان کے پاس آسمائی کتابوں ( توریت و انجیل وغیرہ ) کا علم تھا ۔ یہ لوگ تعلیم یافتہ کملاتے تھے ۔ ان میں سے کچہ لوگ صفرت موسیٰ علیہ السلام پر ایمان رکھتے تھے ۔ ان کو بجود کہا جاتا تھا اور کچہ لوگ صفرت عینی علیہ السلام پر ایمان رکھتے تھے ۔ ان کو نصاری کہا جاتا تھا ۔ قرآن کریم عیں ان دونوں کو لال کتاب کہا گیا ہے کہو کہ یہ توریت و انجیل پر ایمان رکھتے تھے ۔ ان کو نصاری کہا جاتا تھا ۔ قرآن کریم عیں ان دونوں کو لال کتاب کہا گیا ہے کہو کہ یہ توریت و انجیل پر ایمان رکھتے تھے ۔ یوگ آن کی باتوں سے متاثر ہو تے کی نظر میں معزز اور قابل احماد مانے جاتے تھے ۔ یوگ ان کی باتوں سے متاثر ہو تے کئے ۔ ان نوگوں کے مسلمان ہونے کی بٹری توقع تھی ۔ سورة لغرہ چونکہ مدنی سورت ہے اس لئے اس میں مشرکین و منافقین برئی توقع تھی ۔ سورة لغرہ چونکہ مدنی سورت ہے اس لئے اس میں مشرکین و منافقین کے بیان کے بعد خصوصیت کے ساتھ اہل کتاب کو خطاب ہے جو چالدیویں آیت سے شروع ہو کہ پارہ کے آخر (آیت ۱۲۳) تک ہے ۔

الل كتاب كو مانوس كرنے كے لئے وہلے ان كى خاندانى شرافت اور اس سے ان كو دنيا ميں حاصل ہونے والے اعراز كا ، ہر اللہ تعالیٰ كے ہے ور ہے افعامات كا ذكر ہے ہر ان كی ہے راہت كی طرف دعوت ہے ۔ ہر ان كی ہے راہت كی طرف دعوت ہے ۔ اس كی ہدات آیتوں (آیات ۲۰۴ ) میں اتحالی خطاب ہے ۔ ان میں سے تین میں دعوت ایمان اور چار میں اعمالی صالحہ كی تلقین ہے ۔ اس كے بعد مفصل خطاب ہے دعوت ایمان اور چار میں اعمالی صالحہ كی تلقین ہے ۔ اس كے بعد مفصل خطاب ہے دائود از معارف القرآن ۲۰۲ ، ۲۰۵ ) ۔

" یبننی اسرا آفیل آذگر و انعمینی الینی آنففت عکیم کار میون ا واو فوا بعقد فی اولود ا میری ان نمون کو یاد کرد جو س نے تم پ اے یعقب کی اولاد ا میری ان نمون کو یاد کرد جو س نے تم پ انعام کیں اور تم لہنے اس عبد (اللہ تعالیٰ کے رسولوں پر ایبان لانا) کو بورہ کرد جو تم نے بچے سے کیا تھا۔ س ( بھی ) اس مبد ( نموں سے شراز فرمانا ) کو بورا کردں گا جو س نے تم سے کیا تھا اور بچے بی کینرٹی ۔ یہ اصل میں کِنٹین تھا ۔ اضافت کی وجہ سے نون حذف ہوگیا ۔ یہ اِبُنُ کی جمع ہے جو بِنَاءِ کے مشتق ہے ۔ اس کے معنی بنانا اور تعمیر کرنے کے ہیں ۔ اِبن بھی باپ کا بِنَا کیا ہوا ہوتا ہے ۔ (مظہری ۱/۱۰) ۔

اِسْرُ الْبِيلُ ۔ یہ عبرانی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی عبداللہ کے ہیں ( اسراء بمعنی مبداللہ کے ہیں ( اسراء بمعنی اللہ ) یہ حضرت یعقوب علیہ السلام کا لقب ہے ۔ قرآن کریم نے بہود کو بنی یعقوب کی بھائے بنی اسرائیل کہا ہے اس میں حکمت یہ ہے کہ بہود کو لینے لقب بی سے معلوم ہو جائے کہ وہ عبداللہ یعنی اللہ تعالیٰ کے ایک عبادت گزار بندے کی اولاد ہیں ۔ لہذا انہیں بھی انہی کے نقش قدم پر چلنا چاہتے ( معارف القرآن ۱/۲۰۵ )۔

اڈگو وا۔ تم یاد کرد ۔ اصل میں دل سے یاد کرنے کو ذکر کہتے ہیں ۔ بعض مفسرین نے کہا کہ اُذگروا کے معنی ہیں تم شکر کرد ۔ حس فرماتے ہیں کہ نعمت کا ذکر کرنا ہی شکر ہے (مظہری ۱/۱۰) ۔

فِعْمَتِیْ ۔ میری تعمیں ۔ میرے اصان ۔ یہ واحد کا صغیہ ہے اور بھع کے معنی میں ہے ۔ بہاں اللہ تعالیٰ کی وہ تعمیں اور اصانات مراد ہیں جو اس نے بہود پر کئے مثلاً آل فرعون کی غلامی سے نجات اور فرعون کو غرق کرنا ۔ پتمر میں سے چھوں کا جاری ہونا ، بغیر کسی محنت و مشقت کے من اور سلوی ہیں مزیدار خوراک کا اثار نا ۔ بنی امرائیل میں سے انبیاء اور رسولوں کو مبعوث کرنا ۔ سلطنت و بادشاہت عطا فرمانا وغیرہ

فَارِ هَبُونِ مِ لَى تَم بَحَد ہے ڈرو ۔ رَصَبَهٔ کے امر ۔ رَصَبَ اس خوف کو کہتے ہیں جس میں مہیز اور بھاؤ ہو ۔ (مظہری ۱۴/۱) ۔

گفتریکے ۔ اللہ تعالیٰ نے توحید و نبوت اور معاد کے دلائل بیان کرنے اور ان کی کائیر میں اپنی تمام نعمتیں ذکر کرنے کے بعد بن اسرائیل کو اپنی خاص نعمتیں یاد دلا کر اس طرف متوجہ کیا کہ میں بتہارا قدم منعم ہوں ۔ میں نے بتباری بہتری اور بھلائی

ہمیٹہ پیش نظر رکھی ۔ اب میں نے بہارے دین کی اصلاح کے لئے جس کو حوادثِ داند میں لوگوں کی افراط د تفریط نے الف پلٹ کر دیا ہے ، قرآن کریم اور نبئ آخرالزماں صلی اللہ علیہ وسلم کو بھیجا ہے ۔ تم میری ان مہربانیوں اور صابتوں کا خیال کرو جو وقبا فوقتا میں نے تم پر کی ہیں ۔ تم میرے عہد کو بورا کرو جو تم نے بچے ہے کیا تھا کہ ہم تیری اطاحت کریں گے اور تیرے پیغمبروں کا کہا مائیں گے ۔ پھر ہم صفرت موئ اور ویگر انہیا، علیم السلام کے ذریعہ اس عہد کی تھدید بھی کرتے رہے ۔ میں بھی اینے عہد کو بورا کروں گا کہ دنیا میں بتباری عرب و آبرو اور طوک و سلطنت تمیں لونا دوں گا ۔ بورا کروں گا کہ دنیا میں بتبارے دین کے سخت احکام بٹا کر آنحطرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ تبارے دین دوں گا ۔ اور آخرت میں بتبیں جنت صلا کروں گا ۔

اور المنو المِمَا الزّلَت مُصد قاليما مُعَكُمْ وَلا تَكُو نُواْ الله الله الله وَ الله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

اور جو کتاب میں نے نازل کی ہے اس پر ایمان لاؤ ۔ یہ تصدیق کرنی ہے اس ( توریت ) کی جو جہادے پاس ہے اور تم اس ( قرآن ) کا سب سے وجلے انکار کرنے والے نہ ہو اور میری آیتوں ( میں قریف کر کے ) ان کے بدلے مقوری می قیمت ( دنیاوی فائدہ ) حاصل نہ کرو اور مجری ہے ورو ۔

مَا اَفْزُ لَتُ \_ جو میں نے نازل کیا ۔ اس سے قرآن کریم مراد ہے ، جو آنحطرت صلی اللہ تعالیٰ کی آخری کاب ہے ۔ اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوا اور اللہ تعالیٰ کی آخری کاب ہے ۔

مُا مُعَكُمْ . جو مبادے ہاں ہے ۔ اس سے توریت مراد ہے جو صرت موئ علیہ السلام پر نازل ہوئی تھی جسکی قرآن مجید تعدیق کرتا ہے ۔

تُعَنَّا قَلِيلًا \* مُورِي في قيمت - مراد يه به كه تم عَنْ كو چود كر دنيا كا طلبًار نه بنو - دنياوي فائده بظاهر خواه كتنا بي برا اور شاندار كنا مكون نه معلوم بو وه عارضي اور ناپائيدار بونے كى بنا برحق و صداقت اور آخرت كے مقابلہ ميں بالكل بے قدر اور حقير ہے -

فشان فرول ۔ یہود کے عالموں اور رئیوں کو جابلوں اور عام آدمیوں ہے بہت آمدنی ہوتی تھی ۔ انہوں نے ان بچاروں سے سالانہ وظیفہ مقرر کر رکھا تھا اور وہ ان کے ہرقسم کے مال میں سے جس میں کھیت ، مولیثی اور نقد سب چیزیں شامل تھیں ، حصہ لیتے ۔ جب اسلام کی روشنی پھیلنے لگی تو ان کو یہ خیال ہوا کہ آگر ہم نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف و توصیف اور ان کی اتباع کی تو ہماری یہ ساری آمدنی ہاتھ سے چلی جاتے گی ۔ اس لئے انہوں نے دنیا کو وین پر ترجے دی اور دین کو چوڑ دیا اور توریت میں مخریف کر کے آپ کے اسم مبارک کو محو کر دیا اس پر یہ آیت نازل ہوئی ( مطبری میں مرازی ) ۔

آتشر کے ۔ جہد کا بورا کرنا یہ ہے کہ تم اس نبئ آخرالز اس ملی اللہ علیہ وسلم اور اس قرآن پر ایبان لاؤ جے گد صلی اللہ علیہ وسلم نیکر آئے ہیں ۔ یہ قرآن ، توریت اور انجیل اور دیگر انہیاء کی کتب کی تصدیق کرتا ہے اور ان کو بچ بتاتا ہے ۔ چونکہ توریت وانجیل میں آپ کا ذکر تھا اس لئے آپ کا تشریف لانا توریت کی بچائی کی دلیل تھی ۔ اس لئے کہا گیا کہ تم جاننے ہو جے ہوئے اس کے فیط منکر نہ بنو ۔ ( ابن کثیر ۱/۸۳ ) ۔ کافر ہونا نواہ سب سے جیلے ہو یا بعد میں ، ہر حال میں انہائی ظام اور ایک بڑا جرم ہے عبال اس لفظ سے اس طرف اشارہ ہے کہ جو شخص سب سے فیط کفر اختیار کرے گا تو بعد میں اس کو دیکھ کر کفر کا ارتکاب کرنے والے ہر شخص کے کفر کا وبال اور گناہ خود اس پر بھی ہوگا جس نے کفر کا ارتکاب کیا اور اس فیط کافر پر بھی ہوگا جس کو دیکھ کر اس پر بھی ہوگا جس نے کفر کا ارتکاب کیا اور اس فیط کافر پر بھی ہوگا جس کو دیکھ کر سب بنکر ان سب کے کفر کے وبال کا بھی ذمہ دار شہرے گا ۔ یہ کفر کے معلوہ النہ تی وائند میں اس کے کفر کا جبال کا بھی ذمہ دار شہرے گا ۔ کا کہ کہ کو کا جبال کا بھی ذمہ دار شہرے گا ۔ گا گیکھ کے کفر کا جبال کا بھی ذمہ دار شہرے گا ۔ گا گیکھ کو گا گیکھ کی وہ دار شہرے گا ۔ گا گیکھ کی گا گیکھ کو گا گیکھ کی گا گیکھ کی گا گیکھ کی گا گیکھ کو گا گیکھ کو گا گیکھ کی گا گیکھ کو گا گیکھ کی گا گیا گیکھ کی گا گیکھ کی گیکھ کی گا گیکھ کی گیکھ کی گا گیکھ کی گا گیکھ کی گا گیکھ کی گیکھ کی گا گیکھ کی گیکھ کی گا گیکھ کی گا گیکھ کی گیکھ کی گیکھ کی گا گیکھ کی گا گیکھ کی گا گیکھ کی گیکھ کی گا گیکھ کی گا گیکھ کی گیکھ کی گا گیکھ کی گا گیکھ کی گیکھ کی گیکھ کی گیکھ کی گیکھ کی گا گیکھ کی گی

اور حق کو باطل کے ساتھ نہ ملاؤ اور جان ہو جھکر حق کو نہ چھپاؤ ۔

تَلْبِسُو ا ۔ تم ملاؤ ، تم خلط ملط کرد ، آبش کے مضارع ۔ لغت میں آبش کے معنی
خلط ملط کرنے کے ہیں اور عبان ایک بات کو دوسری بات کے ساتھ
اس طرح رلا ملا دینا ( ملا جلا دینا ) مراد ہے جس سے دونوں میں کچھ
فرق اور تمیز باتی نہ رہے ۔

گار الله علی الله علی الله علیه وسلم کا عبور منبی بوا تھا اس وقت تک کشری کے جب تک آلحظرت صلی الله علیه وسلم کا عبور منبی بوا تھا اس وقت تک یبود توریت اور دیگر کتب انبیاء میں آپ کے بارے میں بشارتیں دیکھ کر آپ کے آفے کے منظر اور آپ کے محاسن اور محالہ بیان کرتے تھے ۔ پھر جب آپ کا عبور ہو گیا اور آپ بجرت کر کے مدینہ منورہ تشریف لیگئے تو صد و عناد اور دنیادی افراض کی بنا پر انہوں نے ان بشارتوں میں تریف کر کے کچے کا کچے کہنا شروع کر دیا ۔ اس لئے الله تعالی نے فرمایا کہ اے بنی امرائیل میں نے جو پی اور حق بات محمد صلی الله علیہ وسلم کی تعریف و توصیف میں تم پر اناری ہے تم اے باطل کے ساتھ نہ طاؤ کہ حق و باطل میں تیز نہ رہے اور حق بات کو عام لوگوں سے نہ چھپاؤ کیو تکہ جہاری اس گرای سے بہت تیز نہ رہے اور حق بات کو عام لوگوں سے نہ چھپاؤ کیو تکہ جہاری اس گرای سے بہت سے ان پڑھ گراہ ہو تے ہیں ۔ یعنی جن لوگوں کے کان حق ہے آشنا ہو چکے ہیں ان کو حق و باطل ، جوٹ و باطل ، جوٹ و باطل ، جوٹ و باطل ، جوٹ و بی اور ہدایت و گرای میں خلط طط کر کے شک و شبہ میں بنگا نہ حق و باطل ، جوٹ و باطل ، جوٹ و باطل ، جوٹ و بی اور ہدایت و گرای میں خلط طط کر کے شک و شبہ میں بنگا نہ حق و باطل ، جوٹ و باطل ، جوٹ و باطل ، جوٹ و بو کر کر حق تہ میں بنگا نہ دی در دیگر کر ان میں حمل کر کے شک و شبہ میں بنگا نہ در دی در در دی در دی

اعمالِ صالحہ کی تلقین

٣٣ - وَاقِيْمُوا الصَّلُولاَ وَأَتُو الزَّكُولاَ وَ ارْكَفُوْا مَعَ الرَّكُولاَ وَ ارْكَفُوْا مَعَ الرَّاكِمِيْنَ وَ

اور نماز قائم کرو اور زکوہ ادا کرو اور ( اللہ تعالیٰ کے آگے ) جمکنے والوں کے ساتھ ( نماز میں ) جمکنے ۔

الزَّكُولَا يد رُكَاءُ ( پر صنا ) يا تَزكل إلى بونا ) سے مطنق ہے ۔ كونك ركون كى الرَّكُولاً كى ادائكى سے مال پاك بى بوتا ہے اور بر حما بھى ہے ۔

اڑ کُفُوا ۔ ہم جھکو ۔ ہم رکوع کرد ، ہم نماز پڑھو ۔ رکوئے کے امر ہے ۔ مبال مراد یہ ہے کہ اچھے اعمال میں ایمانداروں کا ساتھ دو اور ان اعمال میں

بہترین چیز نماذ ہے۔

انگشر کے ۔ جس طرح بہود پر نماز فرض تھی اس طرح ان پر ذکوہ بھی فرض تھی گر
ان کی نماز اور زکوہ کا قاعدہ اور تھا ۔ اس آیت میں بہود کو یہ بتایا جا رہا ہے کہ جسی نماز مسلمان پڑھتے ہیں تم بھی وہی نماز پڑھو اور جسی ذکوہ مسلمان دیتے ہیں تم بھی وہی نماز پڑھو اور جسی ذکوہ مسلمان دیتے ہیں تم بھی وہی نماز پڑھو اور جسی ذکوہ مسلمان دیتے ہیں تم بھی وہی نماز پڑھو اور جسی ذکوہ مسلمان دیتے ہیں تم بھی وہی نماز پڑھو اور جسی ذکوہ مسلمان دیتے ہیں تم بھی وہی بی زکوہ اور انہی کی است بن جاؤ ۔ نیز اس آیت میں با

جماعت نماز ادا کرنے کی تاکیر ہے جو اسلام کے ساتھ تخصوص ہے ۔ یہود تنا نماز پڑھتے تھے۔

٣٣ - أَنَا مُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَ تَنْسُونَ انْفُسَكُمْ وَ اَنْتُمْ تَنْسُونَ انْفُسَكُمْ وَ اَنْتُمْ تَتَلُونَ ، تَتَلُونَ الْكِتْبَ ء اَفَلاَ تَعْقِلُونَ ،

کیا تم نوگوں کو نکی کا حکم کرتے ہو اور لہنے آپ کو بھول جاتے ہو ؟ حالانکہ تم کتاب ( توریت ) بھی پڑھتے ہو ۔ کیا تم نہیں تھیتے ؟

تَامُرُونَ . تم عكم دية بو - اَمْرُك مضارع -

الِّبِيرِّ . خوب ول كول كرنكى كرنا - يه بِرُّ ( وسيع ميدان ) سے مشتق ب - اور بر تسم كى نكى ير بولا جاتا ہے -

الْكِتْبُ . بمال كتاب سے مراد توريت ب -

تَنْسَوْنَ \_ تم بحول جاتے ہو - نِسْيَانَ ع مفارح -

اَنْفُسَكُم ﴿ اپنی جان كو ، لين آپ كو ، بد نَفْسٌ كى جمع ہے -

شمان مرول ۔ عامر بنوی نے فرمایا کہ یہ آمت علماء بمود کے بارے میں ناذل ہوتی ہے ۔ بمود میں سے کچے لوگ مسلمان ہو گئے تھے وہ لینے غیر مسلم بمبودی اعزاء و اقربا سے آنمعزت صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں رائے لیتے تھے کہ ان کا دین حق ہے ۔ اس پر ان کے حزیز و اقارب کہتے کہ تم جس دین پر ہو ای پر قائم رہو کھ تکہ جو کچہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کہتے ہی وہ سب حق ہے گر خود یہ لوگ اپنی شرارت نفس اور دنیادی طمع کے باحث ایمان نہ لاتے تھے ۔ اس پر یہ آیت ناذل ہوئی کہ تم وصروں کو تو نصیحت کرتے ہو اور خود اس پر ممل نہیں کرتے ۔ اے قوم مہود دنیاکا فقع تو چند روزہ ہے تم اس قلیل نفع سے میری آیتوں کو بدلتے ہو ۔ کیا تنہارے دلوں میں قیامت کے ہولئاک دن کا اندیشہ بالکل نہیں رہا ۔ واحدی نے صفرت ابن عباس سے بھی اس قیامت کے مولئاک دن کا اندیشہ بالکل نہیں رہا ۔ واحدی نے صفرت ابن عباس سے بھی اس قیامت کے مولئاک دن کا اندیشہ بالکل نہیں رہا ۔ واحدی نے صفرت ابن عباس سے بھی اس قیام کی حدیث روایت کی ہے ۔

بعض مغسرین نے کہا کہ اس آیت کے نازل ہونے کی وجہ یہ ہے کہ یہودی علماء حوام کو تو توریت پر عمل کرنے کی نعیمت کرتے تھے گر نود اس پر عمل نہیں کرتے تھے اور توریت میں جہاں جہاں محکد صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف و توصیف تھی اس میں قرایف کر دیتے تھے ۔ ( مطہری ۱۳/ ۱، جلالین ۱۲) ۔

کشری سے بنی امرائیل کے علماء مال و دولت اور نام و منود کے طالب تھے ۔ اس آیت میں ان کو شرم دلائی گئی ہے کہ تم لوگوں کو تو ہر وقت نکی کی تلقین کرتے رہنے ہو اور خود اس کے قریب بھی مہس جاتے ۔ کیا تم یہ چلہتے ہو کہ لوگ تہس اپنا پدیوا مان کر تہاری خدمت کرتے رہیں ۔ افسوس ہے تم پر کہ توریت پڑھنے کے باوجود تم اپنی اصلاح سے بالکل فافل ہو اور دنیاوی فائدے کے پیچے بھاک رہے ہو ۔ طالا مکہ عقل کا تقاضا تو یہ ہے کہ آدمی اخلاق و کردار اور عمل کے اعتبار سے اسینے آپ کو دوسروں کا تقاضا تو یہ ہے کہ آدمی اخلاق و کردار اور عمل کے اعتبار سے اسینے آپ کو دوسروں کے لئے مثال بنا کر پیش کرے ۔ لبذا اگر تم دوسروں کو نصیحت کرنے میں مخلص ہو تو بسطے خود عمل کرے دکھاؤ ۔

قرآن کریم میں ارشاد ہے۔

كَبُرَ مُتَّتا عِنْدُ اللَّهِ أَنْ تَتُولُوا مَالًا تَفْعَلُوْنَ . (الصف ٣).

الله تعالیٰ کے نزدیک یہ بات سخت نا پسندیدہ ہے کہ تم الی بات کہو جو خود ید کرو ۔

دوسرى جَمَّه ارشاد ہے يٰآيَتُهَا الَّذِيْنَ امْنُثُواْ لِمُ تَتُولُونَ مَالاَ تَفْعَلُونَ ، ( الصف ١) -

اے ایمان والو! تم وہ بات کوں کہتے ہو جس پر تم خود عمل ہیں کرتے ۔

علامہ بنوی نے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں نے معراج کی رات میں کچے آدمی دیکھے جن کے ہونٹ آک کی تینی سے کائے جا رہے سے نے ۔ میں نے جرائیل امین سے بو تھا کہ یہ کون لوگ ہیں ؟ انہوں نے کہا کہ یہ آپ کی امت کے واصلہ ہیں جو لوگوں کو تو نہی کا حکم دیتے تھے گر لینے آپ کو بھولے ہوئے سے ۔ حالانکہ وہ کمآب الی پڑھتے تھے ۔

حضرت اُسامر بن زید سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ ملی اللہ علیہ وسلم سے سنا

کہ قیامت کے دن ایک شخص کو لایا جائے گا اور اس کو آگ میں پھینک دیا جائے گا،
جہاں اس کی آئٹس اور اور مسب نکل پڑے گا۔ پھر وہ اس کے پیچے اس طرح گھوے گا
جیسے گدھا اپنی چی کے گرد گھومتا ہے۔ اس کا یہ صال دیکھ کر اہل دوزخ اس کے گرد
جمع ہو کر اس سے بوچیں گے کہ تیرا کیا حال ہو گیا ہے۔ تو، تو ہمیں بھلی بات بتایا
کرتا تھا لیکن خود عمل نہیں کیا کرتا تھا ؟ وہ کھے گا کہ باں! میں تہیں تو بری بات سے
دوکتا تھا اور خود اس میں بیٹلا تھا (مظہری 1/18)۔

ایک مدیث میں ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا کہ عالم بے عمل کی مثال شمع کی مانند ہے جو دوسروں کو تو روشنی پہنچاتی ہے اور خود جلتی ہے ۔

٣٦ , ٣٦ . وُاسْتَعِيْنُوْا بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةِ وَالْكَا لَكَبِيْرَةً ۚ اِلْأَ عَلَى الْخُشِعِيْنَ وَالَّذِيْنَ يَظُنُّوْنَ انْهَمُ مُلْقُوْارَبِهِمْ وَانْهُمُ إِلَنْهِ رَجِعُوْنَ و

اور مدد چاہو مبر اور نماز سے اور بے شک وہ ( نماز ) دشوار ہے بجز ان لوگوں کے جو عاجزی کرنے والے ہیں ۔ ( عاجزی کرنے والے وہ لوگ بیں ) جن کو خیال ہے کہ وہ اس کی طرف لوث خیال ہے کہ وہ اس کی طرف لوث کر جانے والے بیں اور یے کہ وہ اس کی طرف لوث کر جانے والے بیں ۔

النفسین ۔ سکون ، عاجزی ظاہر کرنا ، خُشُون کے اسم فاعل ، خشوع ، آواز اور نگاہ میں ہوتا ہے جیبا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے ۔ وَخشَعَتِ اُلاَ صَوَاتُ لِللهِ مَلِن ہوتا ہے جیبا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے ۔ وَخشَعَتِ اُلاَ صَوَاتُ لِللهِ مَلِن ہوتا ہو جاتیں گی ۔ دوسری اللہ مَلْن ۔ اور رحمٰن کے خوف سے آوازیں بیست ہو جاتیں گی ۔ دوسری جگہ ارشاد ہے خَاشِعَد اُنْسَارُهُم ۔ ان کی نظریں جھکی ہوئی ہوں گی جگہ ارشاد ہے خَاشِعَد اُنْسَارُهُم ۔ ان کی نظریں جھکی ہوئی ہوں گی اسلام کے اسلام کا اسلام کی نظریں جھکی ہوئی ہوں گ

وہ گمان کرتے ہیں ۔ ظُنَّ ہے مضارع ۔ ظن شک کے معنی میں بھی آنا ہے اور بقین کے معنی میں بھی ۔ بہاں بقین کے معنی میں ہے ۔ تشری کے مبر میں تو غیر طروری خواہشات کو ترک کرنا ہوتا ہے جبکہ نماز ہیں تو بہت ی جائز خواہشات کو جی وقتی طور پر ترک کرنا پڑتا ہے ، مثلاً کھانا پینا ، پلنا چرنا ، بات کرنا وغیرہ ، اگر انسان غیر طروری خواہشات کو ترک کرنے پر بہت باندھ لے تو پہند روز کی کوشش سے غیر طروری خواہشات کا طبعی تقاضا بھی ختم ہو جاتا ہے ۔ مگر نماز کو اس کی شرائط کے ساتھ وقت پر اوا کرنا اور نماز کے اوقات میں خواہشات صروریہ سے پر بیز کرنا انسانی جیعت پر بھاری اور وطوار ہے ۔ جب نوگوں کے ولوں میں خشوع ہو ان پر پابندی کے ساتھ نماز کو اس کے اوقات میں بیع اس کی شرائط اوا کرنا چنداں وطوار جب میں بیع اس کی شرائط اوا کرنا چنداں وطوار جب کے اوقات میں بیع اس کی شرائط اوا کرنا چنداں وطوار جب میں ہر طرح کی بہتی ، عاجری اور خاکساری ہے ۔ جب کوئی شخص نماز کو صبح طور پر اوا کرنے کا علوی ہو جاتا ہے تو اس کے اثرات سے وہ فش اور منکرات کو صبح طور پر اوا کرنے کا علوی ہو جاتا ہے تو اس کے اندر حب جاہ جسی صفات آہست ختم ہو جاتی جو جاتی جو ہوتی ہو جاتی ج

اس آیت میں ہے بتایا گیا ہے کہ عاجری کرنے والے لوگ وہ بیں جن کے ولوں میں اللہ تعالیٰ کا خوف ہے کہ جب وہ لینے پروردگار کے دربار میں حاصر بوں گے تو ان کو لینے اعمال کا حساب و کتاب بھی دینا ہوگا ۔ اس کے ساتھ بی ان کو اللہ تعالیٰ کے فضل و رحمت ، اجم و ثواب ، اور انعام و اکرام کی بھی امید ہوتی ہے ۔ الیے لوگوں پر نماز شاتی اور گراں تو کیا ہوتی وہ تو ان کی آنکھوں کی ٹھنڈک اور ولوں کا مرور ہے ۔ اللہ تعالیٰ کی عدو اگر کسی شخص میں خشوع نہیں تو اس کو یہ سوچنا جاہئے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی عدو

اگر کسی تخص میں خشوع نہیں تو اس کو یہ سوچنا چاہئے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی مدد کے اپنیر کی نہیں کرسکتا ۔ اللہ تعالیٰ اس کی تمام حرکات و سکنات کو ہر وقت و مکید رہا ہے ۔ رفتہ رفتہ جب یہ خیال پختہ ہو جائے گا تو اس کے نتیجہ میں نماز اور دوسری عبادات اس کے لئے اس کے لئے آسان ہوجائیں گی ۔ دوسری چیز جس سے نماز اور عبادات اس کے لئے آسان ہوجائیں گی وہ آخرت کا یقین ہے ۔ آخرت میں ہر آدی کو اس کے اعمال کے آسان ہوجائیں گی وہ آخرت کا یقین ہے ۔ آخرت میں ہر آدی کو اس کے اعمال کے مطابق ثواب یا عذاب ملے گا ۔ اس خیال کے پختہ ہونے سے بھی آدی کے دل میں خوف خدا اور اس کی رحمت کی امید پیدا ہوئی ہے جس سے خشوع میں اضافہ ہو کر نماز کا اوا کرنا آسان ہو جاتا ہے ۔

بصنرت مذہبے کے مردی ہے کہ جب آنحصرت ملی اللہ علیہ وسلم کو کوئی کام ، مشکل اور رنج و غم میں ڈالدیٹا تو آپ فورآ نماز میں مشغول ہو جائے ( ابن کٹیر ۱/۸۷)۔ حضرت علی سے مروی ہے کہ غروہ بدر کی رات میں ، میں نے دیکھا کہ ہم سب سوگئے تھے مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مج تک نماز اور دعا میں مشغول رہے ( ابن کثیر ۱/۸۷) -

ر البَنِيِّ إِسَرَاءِ يَلَ الْهُ كُرُّ وَا نِفَصَيْتِي الْتَبِيُّ اَنْعَمَتُ عَلَيْكُمْ وَا نِفَصَيْتِي الْتَبِيُّ اَنْعَمَتُ عَلَيْكُمْ وَانْعَمَتُ الْتَبِيُّ الْعَلَمِيْنَ الْعَلَمِيْنَ اللَّهِ الْعَلَمِيْنَ اللَّهِ الْعَلَمِيْنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

ربط آبات ۔ گزشۃ رکوع میں ایمان و تعوی کی وجوت وی گئ معی اور ثابت قدی کا طریقہ بتایا گیا ہو شکر گزاری سے حاصل ہوتا ہے ۔ اگلے ( چھٹے ) رکوع میں ان انعامات کا ذکر ہے ہو حضرت موسی علیہ السلام کی امت پر کئے گئے ۔ یہ بھی مسلمانوں کی رہمنائی اور تعلیم کے لئے ہیں ۔ یہی خصوصی انعام تھا جو ایمان و عملِ صالح سے حاصل ہوتا ہے ۔ اس کی بنا پر بنی اسرائیل کو مخلوقات پر فغیلت حاصل تھی ۔ جب انہوں نے ایمان و عمل صالح کو چوڑ ویا تو ان کی فضیلت بھی جاتی رہی ۔

کشری ۔ اس آیت میں اللہ تعالی نے اپنی اس نعمت کی یاد دہائی کرائی ہے جو بنی اسرائیل کے باپ دادا کو عطا فرمائی تھی ۔ وہ نعمت یہ تھی کہ بنی اسرائیل میں سے بعض لوگوں کو اپنا رسول بنایا میر اللہ تعالی نے ان پر اپنی کتابیں نازل فرمائیں ، میر ان کو ان کے دوسرے لوگوں کر فضیلت و مرتبہ عطا فرمایا جیسا کہ ارشاد ہے ۔

وَا ذَ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ لِتَقَوْمِ أَذَكُرُوا نِفَمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اِذَ جَعَلَ أَوْكُرُوا نِفَمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ اِذَ جَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَ النَّكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ اَحَدارٌ مِنْ الْفُلَمِيْنَ وَ (مائد٢٠٧).

اور وہ وقت یاد کرہ جب حضرت موسی نے فرمایا کہ اے میری قوم تم اللہ تعالی کی اس نعمت کو یاد کرہ جو اس نے تم ہر انعام کی ۔ اس نے تم میں سے پیغمبر بنائے اور تنہیں وہ کچہ دیا جو تمام زمانے کو مہیں دیا ۔ بنائے اور تنہیں دیا ۔

بنی اسرائیل کو تمام لوگوں پر فضیلت دینے ہے ، انکو لینے بی زمانے کے دوسرے لوگوں پر فضیلت دینا مراد ہے کیونکہ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی است تمام

امتوں سے افغل ہے ۔ اللہ تعانیٰ کا ارشاد ہے ۔

كُنْتُمْ خَيْرًامُهُ الْخُرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوْفِ وَ تَنْهَوْنَ كَالْمُعُرُوْفِ وَ تَنْهَوْنَ عِلْمُ الْمُعُرُوْفِ وَ تَنْهَوْنَ بِاللَّهِ ﴿ وَلَوْ الْمَنْ الْمُلُ الْكِتُبِ لَكَانَ خَيْراً لَكُمْ ﴿ ( الْ عَمران ١٠٠ ) .

تم بہترین امت ہو جو لوگوں کے لئے بنائی گئی ۔ تم بھلائی کا مکم کرتے ہو اور برائدوں سے روکتے ہو اور اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتے ہو ، اگر الل کتاب بھی ایمان لاتے تو یہ ان کے لئے بہتر ہوتا ۔

ابو العاليہ مجابد ، ربح بن انس اور فقادہ سے بھی بہی مروی ہے کہ بنی اسرائیل کو لینے بی زمانے کے دوسرے لوگوں پر فضیلت دی گئی تھی ۔( ابن کثیر ۸۹،۸۸ )-

> تُجْوِرِی ۔ وہ جزا دے گا، وہ بدلہ دے گا، جُزاد ہے مضارع ۔ شُفَاعَة اللہ ۔ شفاحت كرنا، سفارش كرنا، مصدر ہے ۔

> م د مروق م ان كى مدوكى جائے كى - نَفَرَّ سے مضارع مجول -

شمان نزول ۔ بہودیہ دموی کرتے تھے کہ ہمارے باپ دادا ہماری شفاعت کریں گئے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے اس باطل خیال کے دو میں یہ آیت نازل فرمائی ۔ (مطبری ۲۲ \ ۱) ۔

تشری سے چونکہ باپ داواکی فغیلت سے اولاد کو بھی عربت و شرف حاصل ہوتا ہے اور عبود اس پر فحز بھی کرتے تھے تو اللہ تعالیٰ نے ان کو لہنے انعام و اکرام اور شرف و فغیلت یاد دلا کر ان کو تہدیہ و تہدید فرمائی کہ تم اس دن سے ڈرد جس ( قیامت کے ) ون اللہ تعالیٰ کی مرصٰی کے بغیر کوئی کسی کے ذرا کام نہ آئے گا ۔ اس دن نہ تو خرید و فروخت ہوگی اور نہ دوستی و شفاعت کام آئے گی ۔ جیسا کہ ارشاد ہے ۔

لاَ تَثْفَعُ الشَّفَاعَةُ اللَّا مَنْ اَذِنَ لَهُ الرَّحُمَٰنُ وَ رَضِي لَهُ قَوْلاً ١٠ ( طه ١٠٩ ) .

اس دن ( کسی کی ) سفارش کام نہ آئے گی مگر جبے اللہ تعانی اجازت دے اور جس کی بات کو پسند فرمالے ۔

لاَ يَتَكُلَّمُوْنَ إِلاَّ مَنْ اَذِنَ لَهُ الرَّحَمَٰنُ وَ قَالَ صَوَاباً ؞ ( النبا ٣٨ ) .

اس دن کسی کے منہ سے بات مہیں نکلے گی مگر جس کو اللہ تعالیٰ اجازت دے اور وہ بات مجی معقول کھے ۔

يُوْمُ لاَ بَيْحٌ فِيهِ وَلاَ خِلْلُ ( ابر ابيم ٣١) . اس دن ند فريد و فروخت بوگي اور ند دوستي .

لِكُلِّ امْرِيُّ مِّنْهُمْ يَوْمَنِدْ شَأَنَّ يَغَنِّنِهِم ( عبس ٣٤) .

اس روز ہر شخص کی ایک خاص حالت ہوگی جو اس کو سب سے بے برواہ کردے گی ۔

وَلَا تَزِرُ وَازِرُ لَا يَّوِزُرُ الْحُلِٰى ﴿ فَاطْرِ ـ ١٨ ﴾ ـ

اور (کوئی گناہ) اٹھانے والا دوسرے کا بوجھ (گناہ) ہنیں اٹھائے گا۔

يَّاَيَّكُاالنَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ وَ اخْشُوْ ا يَوْما ۚ لاَّ يَجْزِي وَالِدَّعَنُ وَلَا يَوْما ۚ لاَّ يَجْزِي وَالِدَّعَنُ وَلَا مَوْلُودً مُو جَازٍ عَنْ وَ الِدِلاِ شَيْنا ً ﴿ لَقَمْن ٣٣ ) .

اے لوگو الہے پروردگار سے ڈرو اور اس دن سے ڈرو جس دن باپ اپنی اولاد کے ڈرا بھی کام نہ آئے گا اور نہ اولاد لینے باپ کے ڈرا کام آئے گی۔

آیت کا مطلب یہ نہیں کہ قیامت کے روز مسلمان بھی کسی مسلمان سے کام نہیں آئے گا بلکہ مراد یہ ہے کہ کوئی کسی کافر کو نفع نہیں پہنچا سکے گا۔ آیات اور احادیث سے یہ بات واضح ہے کہ انبیاء علیم السلام اور دیگر نیک لوگ گنگاروں کی شفاصت کریں گے۔

اس آیت میں دوسری بات یہ بتائی محنی کہ اے بنی اسرائیل اگر تم لینے باپ داوا اور انبیاء علمیم السلام پر مجروسہ کرتے ہوئے یہ سمجھتے ہو کہ قیامت کے روز وہ منہیں اللہ تعالیٰ کی پکڑھے چھڑا لیں گے تو یہ محض تہاری خام خیالی ہے جیسا کہ ارشاد

إِنَّ بُطْشَ رُبِّيكَ كَشَدِيْدً ﴿ ( بِرُوجِ ١٢) \_

با شبہ تیرے رب کی پکر بہت شدید ہے۔

لاَ يُقْبُلُ مِنْهَا شَفَاعَهُ ۖ ط( بقر ٢٨٧ ) .

اس روز کسی کی شفاحت قبول مبنیں کی جائے گی ۔

قیامت کے روز اللہ تعالیٰ کی مرمنی اور اجازت کے بغیر کوئی ہی یا بزرگ کسی کے لئے شفاحت تو کیا اب کشائی مجی نہیں کر سکے کا۔

مَالَناً مِنْ شَافِعِيْنَ د (شعرا ١٠٠) ـ

كفار كميں مع آج ممارا كوئى سفارش كرنے والا مبس ب -

تبیری بات ہے بہائی گئی کہ اس روز کسی کی خرف سے کسی قسم کا فدیہ قبول انہیں کیا جائے گا۔ اگر تم یہ مجھتے ہو کہ اس دن اپنا مائی فدیے اور معاوضہ کے طور پر دیکر نہات پالو کے تو یہ جمی ممکن مہیں کونکہ اللہ تعالیٰ کو مال و دولت کی ذرا جمی برواہ مہیں جیسا کہ ارشاد ہے ۔

فَكُنْ يُتَقَبِّلَ مِنْ آحَدِهِمْ مِلْا الْاَرُضِ ذَهَبَّا وَ لَوِ افْتَدَى بِهِ ١ ( الْ عمران - ٩١ ) -

میر ان میں سے کسی سے ہر گز زمین مبر سونا بھی قبول جس کیا جائے گا۔ اگر وہ قدید میں دے۔

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُو الوَّانَّ لَحُمْ مَّا فِي أَلاَرْ ضِ جَمِيْعا ۚ وَمِثْلَهُ مَعَهُ

لِيَفْتَدُوْا بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ الْقِيْمَةِ مَا تُقَبِّلَ مِنْهُمْ ، وَ لَهُمْ عَذَابُ الِيُمُّ . (مانده ٣٦) .

بیشک جو لوگ کافر بیں ان کے پاس جو کچے زمین میں ہے اگر وہ سب کا سب اور اس کے ساتھ اتنا ہی اور بھی وہ فدیہ میں دیدیں تب بھی وہ ان سے قیامت کے عذاب کے بدلے میں قبول نہیں کیا جائےگا۔ اور ان کے لئے درد ناک عذاب ہے ۔

چوشی بات یہ ہے کہ اس روز عویز و اقارب ، برادری اور دوسرے مدد گار بھی اپنی قوت و دور کے بل پر ان کو مبس چرو سکس کے کیونکہ اللہ تعالیٰ سے مقابلہ کرنے کی کسی کو مجال مبس ۔

اس آیت میں جس بات پر زور دیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ کوئی شخص کسی بھی طرح کفار سے عذاب دور مبنی کر سکتا کیو گلہ عذاب دور کرنے کی جتنی بھی صور تیں ہو سکتی ہیں اللہ تعالیٰ نے ان سب کی نفی فرما کر واضح فرما دیا کہ قیامت کے روز کوئی بھی شخص کسی کافر ہے کسی قسم کی تد ہر کے ساتھ عذاب دفع نہ کر سکے گا۔

عذاب دفع کرنے کی مندر جد ذیل صورتی ہو سکتی ہیں -

1) سزا پائے واسلے کو یا تو کوئی شخص ، قبطیر ، براوری ، یا دوسرے مدد گار ، سزا دسینے والے کے باتھ سے زبردستی جھڑا لیں ۔ اس کو مدد کہتے ہیں ۔

۲) دوسری صورت بہ ہے کہ کوئی زبردستی تو ہنیں کر سکنا مگر کسی کے کہنے ہے اس کو چھوڑ دیا جائے ۔ اس کو سفارش کہتے ہیں ۔

٣) جو كچير اس ك ذمه بو وه اداكر ديا جائ - اس كو جزا كهة بي -

٣) جو كچه اس ك ذمه بو اسكى بهائي اس كابدل دے ديا جائے اس كو عدل اور فِديد كيتے بيں -

قیامت کے روز سب کچے حکم الی اور رضائے حل بَشَ و علاَ، سے بوگا۔ وہاں نہ کسی قسم کا فدید اور سفارش بوگل اور نہ رخوت نہ تمایت ۔ غرض کسی کی مدد کے جننے بھی ونیاوی طریقے ہیں ان میں سے کوئی بھی وہاں کام نہ آئے گا سوائے ایمان کے (مظہری 1/41)۔

## تومِ فرعون سے مجات

٢٩ ـ وَ إِذْ نَجَيْنَكُمْ مِنْ الْ فِرْعَوْنَ يُسُومُوْنَكُمْ سُوْءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ ابْنَاءَ كُمْ وَيَسُتَحْيُونَ نِسَاءً كُمْ ، وَفِيْ ذَلِكُمْ بَلاَ ءُ مِنْ رُبِّكُمْ عَفِلْيُمْ ،

اور وہ وقت یاد کرو جب ہم نے تبین فرمون کی اولاد سے نہات دی ۔ وہ تبین بہت بڑا عذاب دیتے تھے اور تبیاری مجرب بھوں کو ذرع کرتے تھے اور تبیاری مورتوں کو زندہ رہنے دیتے تھے اور اس میں جہارے رب کی طرف سے بڑی آزمائش تھی ۔

فر عُون ۔ فرمون ، یہ معر کے بادشاہوں کا لقب تھا۔ جسے روم کے بادشاہ کو قُفِرُ اور فارس کے بادشاہ کو پکٹریٰ اور چین کے بادشاہ کو خَاقَان کھنے کے ۔ ای طرح معر کے بادشاہ کو فِرْمَوٰن کھنے تنے ۔

یَسُوْمُوْنَکُمْ ۔ وہ جہیں ساتے ہیں ، وہ جہیں سخت تکلیف دیتے ہیں ۔ سُومُ سے مفارع ۔

يَسْتَحْيَوْنَ - وه زنده چود دية بن - إنجياً على مضارع جو خُونًا عانوة ب ـ

نلأءً

آذمائش - ابن مباس ، مجابد ابو العالي اور سدى وغيره سے عبال نعمت كے معنى منعول بي - امتحان اور آزمائش ، بحلائي اور برائي دونوں كے ساتھ بوتى ہے - كر بكؤ ف بكا : موا برائي كى آزمائش كے لئے اور أيلي ابلاً : و بكا الفظ بحلائي كے ساتھ آزمائش كے لئے آتا ہے - عبال مطلب يہ ہے كہ بجوں كے قتل ہونے ميں تبارى آزمائش تنى ( ابن مطلب يہ ہے كہ بجوں كے قتل ہونے ميں تبارى آزمائش تنى ( ابن مطلب يہ ہے كہ بجوں كے قتل ہونے ميں تبارى آزمائش تنى ( ابن مطلب يہ ہے كہ بجوں كے قتل ہونے ميں تبارى آزمائش تنى ( ابن

کمی شدید عذاب دیگر آذایا جاتا ہے تاکہ پنتہ علیے کہ بندہ تکلیف پر مبر کرتا ہے یا جنیں اور کمجی فرافی اور افعام کے ذریعہ امتحان لیا جاتا ہے تاکہ معلوم ہو جائے کہ کون نعمت و آمودگی کے وقت فٹکر اوا کر تا ہے ۔ جیسا کہ دوسری جگہ ارفیاد ہے۔

> وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَ الْحَيْرِ فِتْنَفَّى (انبياء ٣٥) \_ اور بم تَهِيں برائی اور بھلائی کے ذریعہ آزمائیں مجے ۔

اس لئے فراقی میں شکر اور سکی میں مبر واجب ہے ( معبری ١١/١١) -

تشریکے ۔ اس سے بہلی آیتوں میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے بنی اسرائیل پر ہونے والے انعامات کا احمال ذکر تھا۔ مہاں سے ان انعامات کی تفصیل مذکور ہے۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بی امرائیل کو اپنا ایک افعام یاد دلایا ہے کہ جب فرمون اور اس کی قوم کی طرف سے ان کو روزانہ ایک نئی معیبت کا سامنا تھا مہاں تک کہ ان کے لڑکے قبل کئے جاتے اور لڑکیاں باقی چوڑ دی جاتی تھیں ۔ بی امرائیل پر یہ بڑی سخت معیبت تھی ، ایک تو ان کی نسل و قوم کا ختم ہونا ، دو مرے لڑکوں کا فیر قوم کے استعمال میں آنا ، تبیرے زندہ اولاد کا قبل دیکھنا ۔ اللہ تعالیٰ نے صفرت موئی کے ذریعہ بی امرائیل کو ان تمام مصائب سے نہات دی ۔ یہ اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت اور احسان تھا (حقائی کے ۱/۳۹۸) ، )۔

علامہ بنوری فراتے ہیں کہ فرحون نے خواب دیکھا تھا کہ بیت المقدی سے ایک آگ آئی اور اس نے سارے معرکو گھیرلیا ۔ اور رقبطیوں کو جا دیا ۔ فرحون اس خواب سے پریشان ہو گیا ۔ چتائی اس نے تمام کاہنوں کو جمع کر کے ان سے لینے خواب کی تعبیر بوچی ۔ انہوں نے اس کو بتایا کہ بنی امرائیل میں ایک لڑکا پیدا ہوگا جو تھے بلاک کر دے گا اور تیرا ملک اور مال سب ختم ہو جائیگا ۔ ابن جریر نے بھی اس طرح کی روایت بیان کی ہے ۔ علامہ بنوی فراتے ہیں خواب کی تعبیر سننے کے بعد فرحون نے مکم دیا کہ بنی امرائیل میں جو لڑکا پیدا ہو اس کو قبل کر دیا جائے ۔ اور لڑکیوں کو باتھ نہ مگیا جائے ۔ اور لڑکیوں کو باتھ نہ مگیا جائے ۔

اس مکم کے نتیجہ میں جب ہزاروں معصوم کے پیدا ہوتے ہی مارے جا کھے تو رقبی مرداروں نے متفقہ طور پر فرطون سے درخواست کی کہ تمام ذائیل کام انہی عبود یوں کے ذمہ بیں۔ اگریہ قتل عام اسی طرح جاری رہا تو ہے بھی مرتے رہیں گے اور بڑے اپنی طبعی مر بوری کر کے مربی رہے ہیں۔ لہذا آئندہ ذائیل کام بھی ہم کو ہی کرنے پڑیں گے۔ اس پر فرطون نے لینے حکم میں ترمیم کر دی کہ ایک سال تو کے قتل کئے جائیں اور دو سرے سال بچوں کا قتل بند رکھا جائے۔ چنائی جس سال بچوں کا قتل بند رکھا جائے۔ چنائی جس سال بچوں کا قتل موقوف تھا اس سال تو صفرت موئی کے بڑے بھائی صفرت بارون پیدا ہوئے اور جس سال بوئے اور جس سال بوئے اور جس سال بوئے اور قتل جائیں جاری تھا اس سال حضرت موئی پیدا ہوئے۔

صرت مویٰ کے واقعات قرآن کریم کی متعدد سورتوں میں آئے ہیں جن کی تعمیل لینے لینے مقام پر آئے گی ۔ ( مقبری ۱۹۱۷) ۔ لینے مقام پر آئے گی ۔ ( مقبری ۱۹۷۷) ۔ آلِ قرعون کی غرقابی

وَ إِذْ فَرَ قُنا بِكُمْ الْبَحْرَ فَانْجَيْنَكُمْ وَ اَغْرَقْنَا الْ الله فَرْعَوْنَ وَ اَفْتَرُقْنَا الْ الله فَرْعَوْنَ وَ اَفْتَمُ تَنْفُلُو وْنَ مَ الْبَحْرَ فَانْجَيْنَكُمْ وَ اَغْرَقْنَا الْ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَ الله وَا الله وَالله وَا

الْبَحْدَ . سمندر ، ابن كثير ، خليب اور علامه سيوطى وفيره مفسرين في لكما ب كالمناج كد اس سے مراد بحرِ أَفْرُمُ ب حيد بحرِ الْفَرْ بحى كيت بين -

افْجَيْنَكُمْ . ہم نے مبس نہات دی ۔ ہم نے مبس بھا ایا ۔ اِنْهَا یَ ۔ امنی ۔ اُخْدُ قُنْنَا ۔ ہم نے فرق کر دیا ۔ ہم نے ڈیو دیا ۔ اِفْراَقُ سے مامنی ۔ اُخْدُ قُنْنَا ۔ ہم نے فرق کر دیا ۔ ہم نے ڈیو دیا ۔ اِفْراَقُ سے مامنی ۔ تَنْفُلُو وُنَ ۔ ہم دیکھتے ہو ۔ نَظر سے مضارح

آتشری سے واقعہ اس وقت ہوا جب صرت موئی علیہ السلام ہی خبر ہونے کے بعد مدتوں فرعون کو کھاتے رہے اور بنی امرائیل برسوں سے مصر کے ظائم و جابر بادشاہ کے ظائم و سختیاں سہ رہے تھے ۔ آخر اللہ تعالیٰ کے حکم سے صرت موئی علیہ السلام بنی امرائیل کو لیکر کِنْعَان کی طرف روانہ ہو گئے ۔ راستہ میں سمندر حائل ہوا ۔ اس وقت فرعون بی بنی امرائیل کی روائی کی خبر پاکر لینے لفکر کے بمراہ تعاقب کری ہوا سمندر نک انجی بنی امرائیل یہ دوائی کی خبر پاکر لینے لفکر کے بمراہ تعاقب کری ہوا سمندر انک انجی کی امرائیل یہ امرائیل یہ آگے جاسکتے ہیں اور اس کا خوتوار لفکر اور آئے سمندر ۔ بنی امرائیل یہ آگے جاسکتے ہیں اور یہ بیچے بث سکتے ہیں ، بنا پنے اس صورتحال سے وہ حواس باختہ ہو گئے گر اس وقت صفرت موئی نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے سمندر پر اپنی لائمی ماری اور اللہ تعالیٰ نے کہا ہے فضل و مہربائی سے سمندر کو شق کر کے اس میں خفک راستہ بنا دیا

ہم میں سے گزر کر بنی اسرائیل سمندر سے پار ہو گئے ۔ ان کے پیچے بیچے فرمون بھی خفک داست و کید کر اپنے الفکر سمیت سمندر میں داخل ہو گیا ۔ جب فرمون اور اس کے تمام ساتھی اور الفکری وریا میں داخل ہو گئے تو اللہ تعالیٰ کے حکم سے سمندر کا پانی مل کر اپنی جہلی حالت ہر آگیا اور بنی اسرائیل کے لئے جو خفک راستہ بنا تھا وہ ختم ہو گیا۔ نیجما فرمون اور اس کے تمام ساتھی سمندر میں فرق ہو گئے ۔

بنی امرائیل سمندر کے دوسرے کنارے پر خانف اور براساں کوئے ہوئے استے بڑے ظالم و جابر دشمن کی انبتائی ذات و رسوائی اور بے بسی کی موت کا سنظر اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے تنے ۔ جب سب فرق ہوگئے تب بھی بنی امرائیل کے بعض لوگوں پر خوف طاری تھا عباں تک کہ سمندر نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے فرحون کے ناپاک جسم کو کنارے پر پھینک دیا تب کمیں بنی امرائیل کو اطمینان حاصل ہوا جیسا کہ دوسری جگہ ارشاد ہے۔

فَالْيَوْمُ نُنَجِّيْكَ بِبَدَٰتِكَ لِتَكُوْنَ لِمَنْ خَلْفَكَ أَيَهُ ۗ ( يونس ٩٢ )-

پس آج ہم تیری لاش کو بھا دیں مے تاکہ تو لہنے بعد والوں کے لئے باعثِ عبرت ہو ۔۔

یہ بھی اللہ تعالیٰ کا بہت بڑا ا**نعام تما**جو بنی امرائیل پر ہوا ۔ اس آیت میں اسی کا ذکر ہے ( معارف القرآن ۲۲۵/ ۱ ، حقائی ۲۹۸،۳۹۷ ۱) ۔

## بجحرث کی پوجا

٥١ . وَ إِذْ وَعَدْ نَا مُوْسِلَ أَرْبَعِيْنَ لَيُلَةً ثُمَّ النَّحَدْثُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِ ٢ وَ الْنَتُمْ ظَلِمُونَ مِ

اور ( وہ وقت یا د کرو ) جب ہم نے ( حضرت ) موئ سے چالیس رات کا وحدہ کیا ہمرتم نے اس کے جانے کے بعد پھرے کو معبود بنا لیا اور تم بڑے ظالم تھے۔

النخدة م في النيار كرايا - تم في بنا ايا - إِنْ الله عامل - عنها الله و إِنْ الله عنها من النا عنها الله و النياد الله النياد ا

آتشری ۔ یہ واقعہ اس وقت کا ہے جب فرجون اور اس کے ساتھوں کے غرق ہو نے کے بعد حضرت موئی بنی اسرائیل کے ساتھ ملک شام چلے گئے یا کسی اور مقام پر با کر رہنے گئے تھے ۔ ابن جریر اور دیگر مفسرین نے تعریح کی ہے کہ فرجون کی بلاکت دسویں محرم کو ہوئی اور صفرت موئی کی چالیس راتیں دس ذی الحجہ کو بوری ہوئیں ۔ اس طرح فرجون کی بلاکت اور صفرت موئی کے حلیہ میں گیارہ مبدنے کا فرق ہوا ۔ اس وقت تک بنی اسرائیل کو طور کے نواح میں مقیم تھے ۔ نہ وہ ملک شام جہنے اور نہ لوث کر معرشے ۔

الله تعالی نے حضرت موئ علیہ السلام سے فرمایا کہ تم کوہِ طور پر آکر چالیس رہت میری عبادت کرو تاکہ میں تمبیں احکام شریعت پر مشمل ایک کتاب دوں ۔ چنائی حضرت موٹ کوہ طور پر تشریف لے گئے اور اپنی عدم موجودگی میں قوم کی دیکھ بھال کے لئے لیے بھائی حضرت ہوئی کو تعیس دن کے لئے بلایا محمل سے بارون کو مقرر فر ما گئے ۔ حضرت موٹ کو تعیس دن کے لئے بلایا محمل تھا ۔ بھر اللہ تعالیٰ نے ان کے قیام میں دس دن کا اضافہ فرما دیا جیسا کہ ارشاد ہے ۔

وَوْعَدْنَا مُوْسِىٰ ثُلْثِيْنَ لَيْلَهُ ۚ وَ ٱتْمَمَّنْهَا بِمَشْرِ فَتَمَّ مِيْقَاتُ رَبِّمِ الْرَبِمِ الْمَ

اور ہم نے ( صرت ) مویٰ سے تیس راتوں کی میعاد مقرر کی اور ہم نے اس کو دس سے بو راکر دیا ، پس ان کے رب کی مقرر کردہ میعاد بوری چالیس راتیں ہو گئی ۔

حضرت موئی کے جانے کے بعد بنی اسرائیل میں آزاد خیالی اور خود سَری پیدا ہو گئے ۔ ان کی اور وہ حضرت بارون کے ہوتے ہوئے بی بت برستی کی طرف مائل ہو گئے ۔ ان کی سادہ لوتی اور کزوری سے فائدہ اٹھاتے ہوئے ایک شغیدہ باز نے جو بنی اسرائیل میں سے تھا اور جس کا نام سَامِری تھا ، پیاندی یا سونے کا ایک پہرہ بنا کر اس کے اندر وہ مئی ڈالدی جو اس نے فرمون کی خرقابی کے دقت صرت جرائیل کے گھوڑے کے قدم کے نیچ سے اٹھا کر لیٹے پاس محفوظ رکھی ہوئی تھی ۔ اس مٹی سے اس پہرسے میں جان پڑگئی اور اس کے من سے کچے آواز نگلنے لگی ۔ اگر چہ وہ آواز ہے معنی تھی گر ان لوگوں کے لئے جرت کی بات طرور تھی ۔ چونکہ بنی اسرائیل کے نوگ ویل معرکو گائے کی بوجا

اور وہ حضرت موئ سے پہرے کی شکل کے بت بھی مانگ بچے تھے ۔ پھر فرمون کے خرق ہونے کے بعد شام کی طرف جاتے ہوئے ان کا گزر قوم نُمَالَة پر ہوا جو گائے کی شکل کے بت بوجے تھے ، اس لئے انہوں نے سامری کے بہکانے پر پہردے کی بوجا میں جلد بازی کی ۔ چند لوگوں کے سوا تمام اسرائیلی اس پہردے کی بوجا کرنے لگ گئے ۔ حضرت بارون نے انہیں بہت کھایا گر وہ حق کی طرف مائل نہ ہوئے ۔ جب صفرت موسیٰ توریت لیکر کوہ طور سے واپس آئے تو بنی اسرائیل کو شرک میں جملا دیجھ کر سخت نارائس ہوئے اور ان کو خوب طامت کی ۔ ( معارف القرآن 1/17 من مقانی ۱/۲۲۲ )۔

87 - ثُمَّ عَفُونًا عَنْكُمْ كِنْ بَعْدِ ذُلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشَكُرُونَ المَا يَكُمُ مُكُرُونَ المَّ المُكْرِ مهر بم نے اس كے بعد مى تبين معاف كر ديا تأكد ثم شكر كرد -

عَفُونًا ، ہم نے معاف کیا ۔ مُغُونے مامئی ۔ صفو گناہ کے کو کرنے کو کہتے ہیں ۔

مفری کرتے ہو ۔ تم احسان ملتے ہو ، شکر کے مضارح ، مفرین کے مشارح ، مفرین کے مطابق عبان فکر سے مراد اطاحت ہے ۔ فکر ، قلب زبان اور احضا ۔

معابق عبان فکر سے مراد اطاحت ہے ۔ فکر ، قلب زبان اور احضا ۔

مب سے ہوتا ہے ۔ حسن نے کہا کہ نعمت کا شکر اس کا ذکر کرنا ہے۔

سنب سے ہونا ہے ۔ اس سے ہی کہ سنت کا شکر ہیں ہے کہ اس نعمت حضرت جنبید بغدادی فرماتے ہیں کہ نعمت کا شکر یہ ہے کہ اس نعمت کہ منع حقیق کے نیادہ میں نہ سی اسا

کو منعِم حقیقی کی رضامیں صرف کیا جائے۔

کشریکے ۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بی امرائیل کو اپنا ایک اور احسان یاد دلایا بے کہ جب تبارے بی مبادت کی غرض سے چالیں دن کے وعدے پر تبادے پاس سے کوو طور پر گئے تو ان کے جانے کے بعد تم نے پھرے کی بوجا شروع کر دی ۔ بھر ان کے آنے پر ان کے کھالے سے تم نے اس شرک سے توب کی تو ہم نے تبادے ان کے گھالے سے تم نے اس شرک سے توب کی تو ہم نے تبادے لئے بڑے کفر کو بھی بخشدیا ( ابن کیر ۱۹/۱) ۔

علامہ بنوئی فرماتے ہیں منفول ہے کہ حضرت موئی نے اللہ تعانی کی بارگاہ میں عرض کیا کہ اسے میرے مالک و خالق تونے کھے ہے شمار تعمین عطا فرمائیں اور کھے ان پر شکر ادا کرنا کی میرے پروردگار میرا کسی نعمت پر شکر ادا کرنا ہی تو تیری ہی نعمت ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اے موئی تم بڑے عالم ہو ۔ اس ذمانے میں تم سے دیادہ کسی کا علم مہیں ۔ یاد دکھو میرے بندے کو شکر اتنا ہی کافی ہے دانے میں تم سے ذیادہ کسی کا علم مہیں ۔ یاد دکھو میرے بندے کو شکر اتنا ہی کافی ہے

کہ وہ یہ اعتقاد رکھے کہ جو نعمت حاصل ہے وہ اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے ہے ( مطبری ۱۱/۱) ۔ ا

۵۳ ۔ وَإِذْ أَنَيْنَا مُوْسَى الْكِتْبَ وَأَلَّكُمْ قَانَ لَعَلَّكُمْ تَعَنَّدُ وْنَ ﴿ وَالْعُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَعَنَّدُ وْنَ ﴿ وَالْعُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَعَنَّدُ وْنَ ﴿ وَالْعَرْقَانَ لَعَلَى اللهِ عَلَى كُو كَا حَلَ سَاءِ وَالْمَا اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

الْفُرْ قَانَ . حق و باطل میں فرق کرنے وال - یہ مصدر بھی ہے اور صفت بھی ۔ تھند کو قان ۔ یہ مصدر بھی ہے اور صفت بھی ۔ تھند کون کے مقادع ۔ تھند کون کے مقادع ۔

تغشرت سے مواد توریت کے مطابق عبال کتاب اور فرقان دونوں سے مراد توریت بے کو کتا ہے کے نکہ وہ حق و باطل میں فرق کرتی ہے ۔ بعض نے فرقان سے مصاد ید ایسا ، وغیرہ معجزات مراد لئے بیں کیونکہ معجزات الل حق اور الل باطل میں فرق کر دیتے ہیں جسے مصا کے ذرایعہ سحر اور نبوت میں فرق واضح ہوا ۔

### شرک کی سزا

بَارِ فَرَكُمْ ۔ یہ بُرْءُ کے مطتق ہے جس کے معنی کسی شے کو دو سری شئے سے
چھانٹ لینے اور خاص کر لینے کے ہیں ۔ مبل مراد یہ ہے کہ بنی
اسرائیل کو اس درجہ کی جہالت نے گھیر لیا تھا کہ ان کو لینے خالق کی
بھی جہان نے دہی مبال تک کہ لینے بائق سے بنائے ہوئے نہمرے کو

ندا کے کر ہے گئے۔

گفتری ہے۔ اس آیت میں پخمرے کی ہو جا سے تو پا طریقہ تجویز کیا گیا۔ جب صفرت موئی چالیس روز کے لئے کو و طور پر تشریف لے گئے تو ان کے بعد بنی اسرائیل نے پخمرے کی ہوجا شروع کر دی ۔ ہر جب صفرت موئی علیہ السلام نے واپس آگر انہیں کہمایا تو وہ اپنی غلطی کا یقین کر کے توبہ استخفار کرنے گئے اس وقت اللہ تعالیٰ کی طرف سے انہیں حکم ہوا کہ تم میں سے جو لوگ پخمرے کی ہوجا سے باز رہے وہ بوجا کرنے والوں کے عزیز و کرنے والوں کو قتل کریں ۔ مجرمین میں پخمرے کی ہوجا سے باز رہنے والوں کے عزیز و اقارب مجی تھے ۔ کوئی کسی کا باپ ، کوئی بیٹا کوئی بھائی ، کوئی قریبی رشتہ وار اور کوئی ووست تھا ۔ چنا پنے انہوں نے ایک دو سرے کو قتل کرنا شروع کیا اور قتل کا یہ سلسلہ کئی روز تک جاری رہا ۔ آخر صفرت موئی نے بار گاہ ضداوندی میں بنی اسرائیل کے لئے رحمت کی وعا فرمائی ۔ پس اللہ تعالیٰ نے انہیں معاف فر ما دیا کیونکہ وہ بڑا ہمربان اور مہت تو ہہ قبول کرنے والا ہے (حقائی ۱۳۲۷) ، مظیری اے/۱)۔

# بیٰ اسرائیل کی گستافی

٥٥ - وَ إِذْ قُلْتُمُ يُمُوْسِيٰ لَنْ نُوءُسِنَ لَكَ حَتَّى نَرَاللَّهُ جَهْرُ لَا فَاخَذَتُكُمُ الصَّعِقَهُ وَالْنَتُمْ تَنْظُرُ وَنَ ءَ

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب تم نے کہا ۔ اے موئ ! ہم ہر گر جھے پر ایمان نہیں لائیں گے جب تک کہ ہم اللہ تعالیٰ کو ظاہری طور پر ( بالکل قصنے سلصنے ) نہ دیکھے لین ۔ بھر ( بتباری اس محسائی پر ) نہیں بھلی کی کڑک نے آلیا اور تم دیکھتے ہی رہ گئتے ۔

م من الله على عاد ي معدد ب -

الصِّعِقَة . بهلي كي كؤك - سخت آداز - غضب - جمع صُواَ عِنْ -

کشرے ۔ جب صرت موی کوہ طور سے توریت لیکر آئے اور بنی اسرائیل کو بتایا کہ بہا اللہ تعالیٰ کی کتاب کہ بات آپ کہ یہ بات آپ کہ یہ بات آپ کے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو توریت عطا فرمائی ہے اور آپ کے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو توریت عطا فرمائی ہے اور آپ

سے کلام فرمایا ہے یا آپ نبی ہیں مہاں تک کہ ہم اللہ تعالی کو ظاہری طور پر آھنے سلسنے نہ دیکھ لیں اور اللہ تعالیٰ خود ہم سے کھے کہ یہ میری کتاب ہے۔

حضرت موی علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کے حکم ہے ان کو کوہ طور پر چلنے کے لیے کہا ۔ بنی امرائیل نے اس مقصد کے لئے لینے ستر آدی منتخب کر کے حضرت موس کے ساتھ کوہ طور پر بھیجدتے جہاں انہوں نے اللہ تعالیٰ کا کلام خود سنا ادر کھنے گے لہ بم صرف کلام سننے ہے مطمئن نہیں ہوں گے ۔ نہ جانے کون بول رہا ہوگا ۔ بم تو اس وقت تک نہیں مانیں گے جب تک کہ خود اللہ تعالیٰ کو نہ دیکھ لیں ۔ چونکہ دنیا میں کوئی شخص بھی اللہ تعالیٰ کو د کیھنے کی قوت نہیں دکھتا اس لئے اس گستانی پر ان کو بھلی کوئی شخص بھی اللہ تعالیٰ کو د کیھنے کی قوت نہیں دکھتا اس لئے اس گستانی پر ان کو بھلی کی گڑک نے آلیا اور دہ سب بلاک ہوگئے ۔

## الثد تعالىٰ كااحسان

تشری سے جب بہلی کی گڑک سے بنی امرائیل کے چنیدہ لوگ ہلاک ہو گئے تو صفرت موئی بارگاہِ خدا و ندی میں النبا اور رحمت کی درخواست کرنے گئے اور عرض کی کہ بنی امرائیل تو فیطے ہی جھے سے بد گمان رہتے ہیں ۔ اب یہ خیال کریں گئے کہ میں نے ہی کسی تدبیر سے ان کا کام تمام کیا ہے ۔ اے اللہ تجھے اس جمت سے محفوظ رکھ ۔ آخر اللہ تحالیٰ کی رحمت جوش میں آئی اور ایک دن رات مردہ حالت میں پڑے رہنے کے بعد اللہ تحالیٰ کی رحمت ہوگے واک ایک ایک کر کے زندہ کر دیا ۔ جو زندہ ہو کر اٹھا تھا وہ دوسرے کو زندہ ہوئے و مکھا تھا ۔

قبادہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ان نوگوں کو اس لئے زندہ کر دیا تاکہ وہ اپنا رزق اور بقیہ عمریں بوری کر لیں ۔ اگر وہ اپنی عمر ختم کر کے مرتے تو بھر قیامت ہی میں اٹھائے جاتے ( معارف انقرآن ۱/۲۲۷ ، مظہری ۱/۷۱۳)

### من وسلوى

اور ہم نے بہارے اور ابر کا سایہ کیا اور بہارے اور من اور سلوی ا تارا تاکہ تم ہماری دی ہوئی پاکیزہ چیزیں کھاؤ ۔ اور ( نافرانی کر کے ) انہوں نے ہمارا نقصان مہیں کیا بلکہ وہ ابنا ہی نقسان سنے تھے ۔

ظَلَّكُنَّا يَ مَ فِ سايد كيا - بم في ساتبان بنايا - تَعْلِيلُ سے مامنی -

الْمَنَّ .

الْفَمَامُ ۔ بادل - سفیر ابر - یہ جمع ہے اس کا واحد غُمَامَدَ بہے جو غُم ہے مشتق ہے جس کے معنی چھپانے اور بوشیدہ رکھنے کے بیں - ابر کو غمام اس لئے کہتے بیں کہ وہ سورج کو چھپا لیہا ہے -

شہر بڑ جہین کی طرح کی ایک بیٹی اور لذید چیز ہو بنی اسرائیل کے خیوں کے آس پاس جم جاتی تھی اور صح لوگ اس کو جمع کرکے کھا لیسے سخے ۔ قبادہ نے کہا کہ من اس بینیہ ( وادی ) میں برف کی طرح گرتی تھی ۔ اس کا رنگ دودھ سے زیادہ سفید اور مزہ شہد سے زیادہ شیریں تھا وہ طلوع فجر سے طلوع آفتاب تک گرتی تھی ۔ مجابد کہتے ہیں کہ من گوند کی طرح کی ایک چیز ہے جو درختوں پر آکر گرجاتی ہے اور اس کا مزہ شہید جیسا ہوتا ہے ۔

سَلُویٰ ۔ بیر کی طرح کا ایک پرندہ ۔ یہ پرندے ان کے پاس جمع ہو جاتے اور ان سے بھاگتے بہیں تنے ۔ یہ لوگ ان کو پکڑ کر ذرج کر کے کھا لیتے نتے ۔

آنشرت سے ہی اسرائیل کا اصل وطن ملک شام ہے۔ یہ لوگ حضرت نوسف کے وقت میں ممالیۃ نائی قوم وقت میں ممالیۃ نائی قوم کا تسلط ہو گیا تھا ۔ جب فرمون غرق ہو گیا اور یہ لوگ مطمئن ہو گئے تو اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنا اصل وطن (شام) ممالیۃ کے جہاد کے ذریعہ آزاد کرنے کا حکم دیا جیسا کہ ارشاد ہے ۔

یَفَوْمِ ادْ حَلُوا الْا رُخَ الْمُقَدَّسَةُ النَّنِی كُتَبُ اللَّهُ لَكُمْ وَلا تَوْتُدُوا فَيْ اللَّهُ لَكُمْ وَلا تَوْتُدُوا عَلَى اللَّهُ لَكُمْ وَلا تَوْتُدُوا عَلَى ادْ بَالدُ لا ٢١) . علی ادْ باز مری قوم مقدس زمین می داخل بو جاؤ ۔ جو الله تعالیٰ نے جہاری بی تقدیم میں لکھدی ہے ۔ اور پیٹھ پھیر کر واپس نہ لوثو کہ پھر تم بالکل ضارے میں بو جاؤ

بن اسرائیل ای اداوے کے ساتھ چلے تھے۔ جب شام کی مدود میں بہم کر دیا۔
عَالُقُهُ کی قوت و رُور کا حال معلوم ہوا تو ہمت بار بیٹے اور جباد سے انکار کر دیا۔
صفرت مویٰ نے ان کو تعرب الی اور فع کی بشارت بھی دی مگر یہ لوگ لڑائی کے لئے
کسی طرح بھی تیار یہ ہوئے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کو ان کے انکار کی سزا دی کہ چالیس
برس تک ایک میدان میں حیران و بریشان بھرتے رہے ۔ جیسا کہ ادشاد ہے۔

فَانِهَا مُحَرَّمُةُ عَلَيْهِمْ أَرْبِعَيْنُ سُنَةً يَتَّبِيْطُونَ فِي أَلاَرُضِ ء ( ماندلا ٢٦ ) .

میروه ( ملک ) ان بر حرام بواچالیس برس تک وه زهن هی سر مارت میری عے-

اس میدان کا رقبہ بہت زیادہ نہ تھا بلکہ صرف دس میل کے قریب تھا۔
دوایت یہ ہے کہ یہ لوگ معر جانے کے لئے دن بحر سفر کرتے ، رات کو کسی مزل پر احرتے اور صح دیکھنے کہ جہاں ہے بطل تھے دھیں ہیں ۔ ای طرح چالیس برس تک اس میدان میں مرکرداں و پریشان مجرتے رہے ، اس لئے اس میدان کو وادی رہے ہیں ۔ کو نکہ ہیں ۔ کو نکہ ہیں کو کہ ہیں ۔ یہ وادی ایک کھلا میدان تھا ۔ نہ اس میں کوئی عمارت تھی ، نہ مردی و گری اور دھوپ سے چھنے کے لئے کوئی ورخت ، در کھانے چینے کا سامان اور نہ چھنے کے لئے لباس ۔ اللہ تعالیٰ نے صفرت موئی علیہ اسلام کی دعا ہے معجزے کے طور پر اس میدان میں ان کی تمام طروریات کا انتظام فرما دیا ۔ وسوپ سے بھاؤ کے لئے ابر کا سایہ اور بھوک کے لئے مُن و سُلوی نازل فرما ویا ۔ وسوپ سے بھاؤ کے لئے ابر کا سایہ اور بھوک کے لئے مُن و سُلوی نازل فرما ویا ۔ جب ان کو پائی کی طرورت پیش آئی تو اللہ تعالیٰ نے صفرت موئی علیہ السلام کو ایک بھر پر اپنا حصا مارنے کا حکم دیا جس سے پائی کے چھے بھوٹ پڑے ۔ اسکی تفصیل دو بھر کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریخ کی شکایت کی تو النہ تعالیٰ تعالیٰ کے تھے بھوٹ پڑے ۔ اسکی تفصیل دو النہ تعالیٰ کی جوٹ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریخ کی شکایت کی تو النہ تعالیٰ تو النہ تعالیٰ کے تھے بھوٹ پڑے کے کہ کی تکایت کی تو النہ تعالیٰ تو النہ تعالیٰ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریخ کی شکایت کی تو النہ تعالیٰ تو النہ تعالیٰ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریخ کی شکایت کی تو النہ تعالیٰ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریخ کی شکایت کی تو النہ تعالیٰ کے تو النہ تعالیٰ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریخ کی گریات کی تو النہ تعالیٰ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریخ کی گریات کی تو النہ تعالیٰ کے بعد آئے گی ۔ جب ان لوگوں نے رات کی تاریخ کی گریات کی تو النہ تعالیٰ کے بعد آئے گی کی تو النہ تعالیٰ کے بیتا کو بیا جس ان لوگوں نے رات کی تاریخ کی کرنے کی تو النہ تعالیٰ کی تو النہ تعالیٰ کے بیتا کی تو النہ تعالیٰ کی تو النہ تعالیٰ کی تو النہ تعالیٰ کے بیتا کیا کی کرنے کیا کی تو النہ تعالیٰ کی تو النہ تعالیٰ کی تو النہ تعالیٰ کیا کرنے کی تو النہ تعالیٰ کیا کیا کیا کیا کیا کیا کی تو النہ تو النہ تعالیٰ کیا کیا کیا کرنے کیا کیا کیا کرنے کیا کیا کیا کیا کیا کیا کیا کیا کرنے ک

نے ان کی آبادی کے درمیان غیب سے ایک عمودی روشنی قائم فرمادی ۔ جب ان کے کھڑے میلے ہو گئے اور پھٹنے گئے تو اللہ تعالیٰ نے بطور اعجاز یہ صورت فرمادی کہ ان کے کھڑے نہ میلے ہوئے تھے اور نہ پھٹنے سے اور بچوں کے کپڑے اکمے بدن کے بڑھنے کے ساتھ ساتھ ای مناسبت سے بڑھتے رہے ( معارف القرآن بحوالہ تفسیر قرطبی ۱/۲۲۹) ۔

بنی اسرائیل کو اللہ تعالیٰ کی طرف ہے یہ حکم تھا کہ جس قدر روزانہ کھا سکو اتنا کی مُن و سُلُویٰ لے لیا کرو اور دوسرے دن کے لئے جمع کر کے نہ رکھو ، مگر انہوں نے حکم خداو ندی کی تعمیل نہ کی اور جمع کر کے دکھنے گئے ۔ آخر کار جمع کیابوا کھانا ( مَنَ و سُلُویٰ ) سرنے لگا اور بھر وہ نعمت بند ہو گئی ۔ امام احمد ، بخاری اور مسلم نے حضرت ابو ہرین ہے دوایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آگر بنی اسرائیل نہ ہوتیں تو کوئی عورت لینے ضاوند ہوتیں تو کوئی عورت لینے ضاوند ہوتیں تو کوئی عورت لینے ضاوند ہے ہوئی نہ کرتی ۔ ( مظہری ۱/ ۱) ۔

غرض بنی امرائیل نے ناشکری کر کے اپنا ہی نقصان کیا کونکہ ناشکری کے سبت آخرت میں اید تعالی کے عذاب کے مستق ہوئے اور دنیا میں اپنا رزق کو یا جو بلا مشقت اور بلا حماب اخروی ان کو ملتا تھا ۔

## بنی اسرائیل کی ما فرمانی

٥٨ - وَ إِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا لَهُ إِلَا الْقُرْيَةَ فَكُلُو ا مِنْهَا حَيْثُ شُنْتُمْ رَغُداً وَ أَفُولُوا مِنْهَا حَيْثُ شُنْتُمُ رَغُداً وَ قُلُولُوا حِطَّةً نَفْفِر لَكُمْ خُطَيْكُمْ وَ وَسُنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ مَ خُطَيْكُمْ وَ وَسُنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ مَ

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ہم نے کہا کہ اس بستی میں داخل ہو جاؤ اور اس میں جہاں سے چاہو یا فراغت کھاؤ اور بستی کے دروازے میں سجدہ کرتے ہوئے اور این کے دروازے میں سجدہ کرتے ہوئے اور این گناہوں سے توبہ کرتے ہوئے داخل ہونا ۔ ہم تہاری خطائیں معاف کر دیں گے اور منقریب ہم نکی کرنے والوں کو اور زیادہ دیں گے ۔

رُ غَداً . جی بر کر ۔ خوب انجی طرح ۔ با فراخت ۔ مصدر ہے ، صفیت شبہ کے معنی دیتا ہے ۔

حِطْد الله معافى كى در فواست ، بخشش ما نكنا - توب -

مُحْسِنْیِنَ ۔ احسان کرنے والے - بھلائی کرنے والے ، نیکی کرنے والے - اِضاًنُ کے سِنْدِینَ کے اسم فاعل ۔ اِضاًن

تشریکے ۔ اس آیت میں سمجے قول کی بنا پر قریہ سے مراد بیت المقدس ہے ۔ جب بن اسرائیل حضرت موسیٰ کے ساتھ معر سے نکلے تو اللہ تعالیٰ نے ان کو حکم دیا کہ تم شام جاكر عُمَالُعةُ ( يه قوم عاد ك يج بوت اوك تف ) سه جهاد كر ك ان كو مسلمان كرويا ان كو وبان سے فكال دويا قنل كر ۋالو اور خود شام ميں آباد ہو جاؤ ۔ مكر انہوں نے عُمالعة کے مقابلہ میں بزدلی دکھائی اور جہاد سے انکار کیا ۔ پھر ان کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے الیم سزا ملی کہ وہ ایک مدت تک دادی تید میں حیران و بریشان میرتے رہے مگر اس سے نکلنے کا راستہ ند ملتا تھا۔ ای وادی میں بنی اسرائیل کے بورھے لوگ مع حضرت مویٰ و ہارون علیجما السلام انتقال کر گئے ۔ حضرت مویٰ کے بعد حضرت توشع عليه السلام پيغمبر ہوئے - جب بن امرائيل سفر كى مشقت سے محمرا محتے تو حضرت توشع نے یالیس سال کے بعد بنی سے نکل کر بنی اسرائیل کے باقی ماندہ نوجوانوں کو ہمراہ لیکر عُمالَعة كے ساتھ جہاد كيا ۔ اللہ تعالىٰ نے ان كو فع دى اور فع كے بعد حكم ديا كه تعظيم ك سائق سجده كرت بوئ اور زبان سے رطن كيت بوئے اس بستى ميں داخل بو جاة -اگرتم نے اس بدایت ہر عمل کیا اور فتے کے دقت اپنی پہتی اور اللہ تعالی کی نعمت اور المن المنابون كا اقرار كيا اور محد سے بخشش طلب كى تو چونكه يد چيزين محجے بہت بى لسند بیں اس لئے میں بہاری خطاؤں سے در گزر کر لوں گا ۔ اور بہارے حق میں اپنی نعمت زیاده کر دوں گا ۔ ( ابن کٹیر ۱/۹۸ ، مظہری ۱/۲۳ ) ۔

### ما فرمانی کی سزا

09 - فَبَدَّلَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوْ ا قُولاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَحُمْ فَا نُزُلْنَا عَلَى الَّذِي قِيلَ لَحُمْ فَا نُزُلْنَا عَلَى الَّذِينَ فَلْلَمُوْ ا رِجْزَا مِنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوُ ا يَفْسُقُونَ \* عَلَى الَّذِينُ ظُلَمُول إ رَجْزا مِنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُو ا يَفْسُقُونَ \* عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

فیدل ۔ میراس نے تبدیل کردیا کیڈیل سے مامنی ۔

رِ جُوزاً ۔ عذاب ، آفت ، بنی اسرائیل پر یہ عذاب آسمان سے طاعون کی شکل میں اتر جس سے بہت سے لوگ مرگئے ۔

یَفْسُقُونَ ۔ وہ نا فرمانی کرتے تھے ۔ یہ فِٹنَ سے بنا ہے جس کے معنی نا فرمانی کرنا اور حکم نہ ملننے کے بس ۔

تشریکے ۔ بنی امرائیل کو ٹواب اور مغفرت کی بھائے گیہوں وغیرہ کی زیادہ خواہش تھی اس لئے وہ بستی میں داخل ہوتے وقت حطہ کی بھائے حنطہ کہنے گئے ۔ اس الند تعالیٰ نے ان طالموں پر ان کے فسق کی وجہ سے مزا کے طور پر آسمانی عذاب نازل فرمایا جس سے ان میں طاعون کی بیماری پھوٹ پڑی اور ان کے بہت سے آدمی بلاک ہو گئے ۔

بخاری شریف میں حضرت ابو ہر ریم ہے مردی ہے کہ رسول الند صلی الند علیہ وسلم نے فرمایا کہ بنی اسرائیل کو حکم ہوا کہ تم دروازہ میں سجدہ کرتے ہوئے اور چِطَّۃ بہوئے داخل ہونا مگر انہوں نے ( نفظ ) چِطَّۃ کو بدل دیا اور شرین کے بل گھٹے ہوئے اور چِطَّۃ کی بجائے جَہّۃ فی شُعِیْرة ( گیہوں جو میں ) کہتے ہوئے جانے گئے ۔ ( ابن کثیر 199/ اسطہری ۲۵/)۔

## پانی کا مطالبہ

٣٠ - وَ إِذِ اسْتَسْقَىٰ مُوْسَىٰ لِقَوْمِهٖ فَقُنْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ ، فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةً عَيْنًا ، قَدْ عَلِمَ كُلُّ اثْنَاسٍ مَّشْرَبُهُمْ ، كُلُوْا وَا شُرَبُوْ امِنْ رِزْقِ اللهِ وَلاَ تَعْتَوْا فِى الْاَرْضِ مُفْسِدِيْنَ ،

اور ( وہ وقت یاد کرد ) جب ( حضرت ) موسی نے اپنی قوم کے لئے پانی طعب کی تو ہم فی کے بان طعب کی تو ہم فی کے کہا ( اے موسی ) اپنا عصا اس پتھر ہر مار کس ( جب حضرت موسی نے پتھر ہر اپنا عصا مارا ) تو اس میں سے بارہ چھے بھوں نظے اور سب لوگوں نے اپنا اپنا گھاٹ ( پانی چھنے کی جگہ ) معلوم کر لیا ۔ ( پھر ہم نے بر کہ ) ان کے عطا کئے ہوئے رزق میں سے کھاڈ اور بیو اور زمین میں فساد چھیائے نہ پہرو

اِسْتَسْقَى ۔ اس نے پانی مانگا ۔ اِسْتِسْقاً اِسے ، صلی ۔ اِنْفَجَرُتْ ، وہ پھوٹ لکل ، وہ بہر لکلی ، اُنفِهَارُ ہے ، نی اُناکس ۔ لوگ ۔ انسان ۔ یہ جمع ہے اس کا واحد انس ہے ۔ تُعَثَّوا ۔ تم پیرو ، تم پھیلاؤ ، جبی ہے مضارع ۔

ربط آیات ۔ بہاں تک اللہ تعالی نے ان انعامات کا ذکر فرمایا ہے جو اس نے بی اسرائیل پر کئے بعنی ( ۱) ان کو ان کے لینے زمانے کے تمام الل جہان پر فضیلت دی ( ۲ ) آل فرحون سے نہات ، فرحون ان کو سخت تکلیفیں دیتا اور ان کے بیٹوں کو ذرح کرتا اور ان کی جورتوں کو زندہ رکھتا تھا ۔ ( ۳ ) دریا کو پھاڑ کر اس میں بنی اسرائیل کے لئے خشک راستہ بنا دیا ، ان کو نہات دی اور آلِ فرحون کو ان کی آنکھوں کے سئے خشک راستہ بنا دیا ، ان کو نہات دی اور آلِ فرحون کو ان کی آنکھوں کے سئے غرق کر دیا ۔

(٣) حضرت موی کو چالیس دن کی عبادت کے لئے کوہ طور پر بلایا تو ان کی عدم موجودگی میں بنی اسرائیل نے پچھرے کو معبود بنا لیا -

( ۵) پکھرے کو معبود بنانے جسے نا قابلِ معافی جرمِ مظیم کے باوجود اللہ تعالیٰ نے بی امرائیل کو معاف فرما دیا اور آلِ فرمون کی طرح ان کو ہلاک نہیں کیا ۔

( ۱) الند تعالیٰ نے حضرت موئی کو توریت دی جو احکام البیٰ کی جامع تنمی اور عق و باطل میں فرق کرنے والی تنمی ۔

( ) ۔ انگرت کی بوجا جسے جرم سے توبہ کا پید طریقہ تجویز فرمایا کہ بوجا نہ کرنے والے ،
بوجا کرنے والوں کو قبل کریں ، صفرت علی کی روایت کے مطابق اس میں ستر بنزار آدمی
قبل ہوئے ۔ مچر صفرت مومی کی وعا سے توبہ قبول ہوئی ، مقتولین کی مغفرت ہوئی
انہوں نے شہادت کا درجہ پایا ۔ اور زندہ مینے والوں کو معاف کر دیا گیا ۔

( A) بنی اسرائیل نے یہ گستائی کی کہ انہوں نے اللہ تعانی کو علائیہ طور پر دیکھے بغیر اس پر ایبان نہ لانے کا اعلان کردیا۔ اس گستائی پر ان کو بھلی نے اس طرح آپگڑا کہ وہ اس کو آتے ہوئے دیکھ رہے تھے ، بھر ان کے مرنے کے بعد اللہ تعالی نے ان کو اپنی رحمت سے دوبارہ زندہ کر دیا۔

( 9 ) بنی اسرائیل کو قوم عُمَالَعة سے جہاد کا جو حکم طا تھا اس پر عمل ند کرنے کے جرم طی وادی تنیہ میں چالیس سال تک حیران و پریشان میرنے کی سزا ملی ۔ میر صفرت موس کی دعا سے اللہ تعالیٰ نے ان کو دحوب کی تکلیف سے بہانے کے لئے ان پر ایک سفید ابر کا سایہ کر ویا اور کھانے کے لئے من و سلوی نازل کیا اور پانی طلب کرنے پر ن

ك باره قبيلوں كے لئے بتمر سے باره چشے تكالدتے ـ

( ۱۰ ) مجر ان کو حکم دیا کہ حِلَّ کہتے ہوئے اس بستی میں داخل ہو جاؤ تو انہوں نے حِلَّا ؛ کو بدل کر جِنْفَدُ کر دیا ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے ان بر عذاب نازل فرمایا ۔

ان انعان کے ذکر کے بعد آئندہ آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے بی اسرائیل کی شرارتوں ، بد اعمالیوں اور ان کو طفے والی سزاؤں کو بیان فرمایا ہے تاکہ انعامات کو یاد کر کے ان کے دنوں میں اللہ تعالی کی محبت اور اس کی اطاعت کی مخریک پیدا ہو ۔ اور شرارتوں اور بد اعمالیوں کو یاد کر کے ان کے دلوں میں نفرت پیدا ہو ۔

گشری سے بی اسرائیل کو بیاس کی تو انہوں ہے ہی دادی ہیں جب بنی اسرائیل کو بیاس کی تو انہوں نے حضرت موسی علیہ اسلام سے پانی طلب کیا ۔ حضرت موسی نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے ایک پتھر پر اپنی لا تھی ماری ۔ اس دقت پتھر سے بحکم خدا بنی اسرائیل کے بارہ خاندانوں کی مناسبت سے بارہ چشے پھوٹ نکلے ۔ ہم خاندان نے نیپنے استعمال کے لئے ایک چشمہ مخصوص کر لیا ۔ اس آیت میں کھانے سے مراد من و سکوی اور پینے سے مراد بہی پانی ہے ۔ اس اللہ تعالی نے فرمایا کہ تم مُن و سکوی کھاتے رہو ، ان چشموں کا پانی چینے رہو اور اس بے محنت روزی کو کھا پی کر ہماری عبوت میں گئے رہو ۔ نافر پنی پانی ہے ۔ اس فساد مت پھیلاؤ ورنہ یہ تعمیں بھی جائیں گی ۔

اگرچہ سب رزق اللہ تعالیٰ کے دئے ہوئے بیں مگر اور رزقوں میں بظاہر آدمی کے کسب اور محنت کو کچے یہ کچے دخل ہوتا ہے مگر اس مَنّ و سَلُویٰ میں کسی کی محنت و مشقت کو دخل مہس ۔ یہ بغیر محنت کے ملنا ہے اس لئے اس کے بارے میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے دئے ہوئے رزق میں سے کھاؤ ہیو اور زمین میں فساد برپا نہ کرو (ابن کٹیر ۱/۱۰۱۰)۔

## کفران نعمت اور اس کی سزا

الا - وَ إِذْ قُلْتُمْ يُمُوْسِىٰ لَنْ نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَاحِدٍ فَادُعُ لَنَا رَبِّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُتَبِتُ الْاَرْضُ مِنْ بِقَلِهَا وَقِثَّا بُهَا وَفُومِهَا وَعَدَّ بُهُا وَقُومِهَا وَعَدَ سِهَاوَ بَصَلِهَا ءَقَالَ اتَشْتَبُدِلُوْنَ الَّذِي هُوَادُنَى بِاللَّذِي هُوَ خَيْرٌ وَإِمْرِيُتَ عَلَيْهِمُ الذِّلَّ عُنِيرٌ وَإِمْرِينَ عَلَيْهِمُ الذِّلَة أَ

وَأَلْمُسْكُنَهُ وَ بَالَمُ وَ بِغَضَبِ مِّنَ اللَّهِ ، ذَٰلِكَ بِاَ نَّهُمُ كَانُو ا يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ، ذَٰلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ،

( وہ وقت یاد کرو ) جب تم نے ( صرت ) موئ سے کہا کہ ہم ایک ( طرح ) کے کھانے پر ہر گر مبر نہ کریں گے ۔ لیں لینے دب سے دعا کیجے کہ وہ ہمارے لئے زمین سے لگنے وائی سبزی اور گرئی ، اور گیوں اور مسور اور بیاز پیرا کرے ( صرت موئ نے ) کہا کہ کیا تم اعلیٰ درجہ کی چیز کو اوئی درجہ کی چیز کو اوئی درجہ کی چیز سے بدلنا چلہتے ہو ( اگر تم بہی چلہتے ہو تو ) کسی شہر میں اترد ۔ لیں جو تم نیز سوال کیا ہے ( وہ سب ) متبارے لئے ( وہاں ) موجود ہے ۔ اور ان پر ذلت اور محتبی مار دی گئی ( مسلط کر دیگئی ) اور وہ اللہ کے ضعب کے مستن ذلت اور محتبی مار دی گئی ( مسلط کر دیگئی ) اور وہ اللہ کے ضعب کے مستن ہو گئے ۔ یہ اس لئے ( ہوا ) کہ وہ اللہ کی نشانیوں ( احکام ) کا الگار کرتے تھے اور نبیوں کو ناحق قبل کرتے تھے ۔ نیزیہ اس لئے ہوا کہ انہوں نے نا فرمانی کی اور حد سے تھاوز کیا ۔

تُنْبِتُ ۔ وہ ( زمین ) اگاتی ہے ۔ اِنْباَتُ سے مضارع ۔ بَقْلِهَا ۔ اس ( زمین ) کی ترکاری ۔ اس کی سبزی ۔ جمع بَقُولُ ۔

یں ہے۔ قِتُنَا فِیصا ۔ اس کی ( زمین ) گری ۔ اسم جنس ہے واحد اور جمع دونوں کے لئے استعمال ہوتا ہے ۔

فُومِهَا . اس ( زمن ) كاكيون - اس كالسن - بيع فوان -

عَدَسِهَا ۔ اس ( زمن ) کے صور ، واحد عَدَنَهُ اُ

يَصَلِعًا . اس ( دين ) كي ياد - الله ه

ا منطق ا من الرو، تم سب واخل بوجاد معوط سے امر م

بُاءُ وَا ۔ وہ مستق ہوئے ۔ انہوں نے رجوع کیا ۔ بُواُء کے مامنی ۔ کمجی بھلائی کے صلہ کے ساتھ اور کمجی برائی کے صلہ کے ساتھ آتا ہے ۔ عباں برائی کے صلہ کے ساتھ ہے ۔ عَصُوا ۔ انہوں نے نا فرمانی کی ۔ مَغْطِسَۃُ و عِصْیَانُ سے ماضی ۔ بعتدون ، وہ دیاوتی کرتے تھے ، اِعْتِدا کے مضارع بعتدون ، وہ دیاوتی کرتے تھے ۔ وہ حد سے تجاوز کرتے تھے ، اِعْتِدا کے مضارع

تشریکے ۔ یہ واقعہ بھی وادئ تیہ کا ہے جب بنی اسرائیل پر اس وادی میں جب کسی قسم کا سامان خور و نوش نہ تھا اللہ تعالی کی طرف ہے من و سلوی اجرنے لگا تو یہ بد بخت شکر گزاری کی بھائے حضرت موسی علیہ اسلام ہے بھگڑنے گے کہ تو نے ہمیں مصر سے نکال کر اس وادی میں لا کر ڈامدیا ہے جباں من و سلوی کے سوا اور کچے بنیں ملت بم مصر میں زمین کی ہر قسم کی پیداوار ، ساگ ، بھاجی ، گری ، گیبوں مسور ، پیاز ، اسن وغیرہ کھاتے چیتے تھے ۔ اب تو لینے رب ہے ہمارے لئے ان چیزوں کی دعا مانگ ۔ اس گستانی پر بھی اللہ تعالی نے ان سے در گزر فرمایا اور حضرت موسی کے ذریعہ ان کو حکم ویا کہ اس وادی کو طے کر کے آبادی میں جلے جاؤ جہاں تہیں سب مطلوبہ چیزیں فی جائیں گ

یہاں تک الند تعانی نے بنی اسرائیل پر ہونے والے اپنے وی انعابات شمار کرائے ہیں ۔ یہ لوگ وقت انعابات کے باوجود کفران نعمت ہی کرتے رہے اس سے الند تعانی کی طرف سے ان کی سرزنش ہوئی اور ان کو ہمیشہ کے لئے ذلیل و خوار کر کے اپنے خفب کا مستحق قرار دیا ۔ کیونکہ انہوں نے اللہ تعانی کی نشانیوں کو جھٹلایا اور اللہ تعانی خفب کا مستحق قرار دیا ۔ کیونکہ انہوں نے اللہ تعانی کی نشانیوں کو جھٹلایا اور اللہ تعانی کی نظرمانی میں حد سے بڑھے رہے ۔ یہ لوگ کے نہیوں کو ناحق قبل کیا اور اللہ تعانی کی نفرمانی میں حد سے بڑھے رہے ۔ یہ لوگ نہ صرف ونیا میں ذلیل و خوار ہوتے اور ان کی سلطنت و شوکت جاتی رہی بلکہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کا غضب اور ناراضگی بھی حاصل کی جس کی ابدی سزا جہنم ہے ۔

حضرت عبداللہ بن مسعود ہے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشد فرمایا کہ قیامت کے روز سب سے زیادہ سخت عذاب اس شخص کو ہوگا (۱) جس کو نبی نے قتل کیا ہوگا ۔ (۲) یا اس نے کسی نبی کو قتل کر دیا ہو (۳) اور گراہی کا امام (۳) اور تصویریں بنانے والا (حقائی ۳۳۰ ، ۱/۳۳۱) -

#### مومنین کااجر

١٢ - إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوْاوَالَّذِيْنَ هَادُوْ اوَ النَّصْرَى وَالصَّبِئِيْنَ مَنْ
 الْمَنَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْأَرْخِرِ وَ عَمِلَ صَالِحاً فَلَهُمْ اَجْرُهُمْ عِنْد

## رُبِّهِمْ وَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخَزُّنُونَ ،

بیشک جو لوگ ایمان لائے اور جو لوگ مجودی اور عیمانی اور صائبین (سارہ پرست) بیں (ان میں سے) جو اللہ پر اور روز قیاست پر ایمان لایا اور نیک عمل کے تو الیے لوگ لینے (اعمال کا) اجر لینے رب کے پاس پائیں کے اور (قیاست کے روز) ان کو خوف اور غم نہ ہوگا۔

امَّنُوا ۔ وہ ایمان لائے ۔ ایمان لانے سے مراد مسلمانوں کی جماعت میں شامل ہونا ہے ۔

ھَادُ وَا ۔ وہ میمودی ہوئے ۔ فَوُدُ ہے ماضی ۔ وہ تمام لوگ مراد ہیں جو میمودی عقائد رکھتے ہوں نواہ وہ بنی اسرائیل میں سے ہوں یا کسی اور قوم میں سے ۔ سے ۔

قُصٰریٰ ۔ عیبانی ۔ فلسطین میں ناصرہ نامی ایک قصبہ ہے جہاں صفرت عینی علیہ السلام پیدا ہوئے تھے ۔ ای قصبہ کی نسبت سے صفرت عیبی کو میج ناصری کہتے ہیں اور ان کے ملئنے والوں کو نصاری کہتے ہیں جس کا مطلب یہ ہے کہ ناصریہ میں پیدا ہوئے والے میج کی امت ۔

صابی ہے ایک سارہ پرست قوم ۔ صابی فرقہ ۔ ایک سارہ پرست قوم ۔ صابی کے لفظی معنی ہیں لینے دین سے مند موڑ کر کسی اور دین کی طرف مائل ہو جانے والا ۔ عرب میں صابی ایک فرقہ تھا ۔ یہ لوگ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو ملنظ ، فرشتوں کی پرستش کرتے ، زبور پڑھنے ، اور عبادت میں کعبہ کی طرف منہ کرتے تھے ۔ عرب الہمیں ہے دین کھتے تھے ۔

کشر سے اس سے وہلے بنی امرائیل کی نافرمانیوں اور بے احتدالیوں پر عذاب کا ذکر تھا۔ یہاں ان میں سے جو لوگ نیک بھے ان کے اجر و ثواب کا بیان ہے ۔ یہود ہوں میں سے ایماندار وہ ہے جو توریت کو مانتا ہو اور صفرت موی علیہ السلام کی سنت پر عمل کرتا ہو ۔ پھر صفرت عین علیہ السلام کے آنے کے بعد ان کی اتباع کرے اور ان کی نبوت کو ہر حق سمجھے ۔ اگر وہ صفرت عین علیہ السلام کے آنے کے بعد بھی توریت کی نبوت کو ہر حق سمجھے ۔ اگر وہ صفرت عین علیہ السلام کے آنے کے بعد بھی توریت ور صفرت موسی کی اتباع د کی اتباع د کی ور صفرت موسی کی شریعت پر قائم رہا اور حضرت عین کا انکار کیا اور انکی اتباع د کی ور صفرت موسی کی شریعت پر قائم رہا اور حضرت عین کا انکار کیا اور انکی اتباع د کی

تو وہ ہے دین ہو جائے ۔ پر ان بن ہے جو لوگ آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ
پائیں اور نہ تو آپ کی نبوت کو مائیں اور نہ آپ کی اتباع کریں تو وہ بھی ہے دین ہیں۔
اسی طرح نصرانیوں میں سے ایماندار وہ ہے جو انجیل کو اللہ تعالی کا کلام مانے ، حضرت
علییٰ علیہ السلام کی شریعت پر عمل کرے ۔ پھر وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ
پائے تو آپ کی نبوت کی تصدیق کرے اور آپ کی شریعت پر عمل کرے ۔ اگر اس نے
آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ پایا اور پھر بھی انجیل اور حضرت علین کی اتباع چور
کر آپ کی تصدیق اور آپ کی شریعت کی اتباع نہ کو وہ بلاک ہو گا ۔ محتصریہ کہ ہر
نبی کا تابعدار اور اس کا ملنے والا ، ایماندار اور صائح ہے اور اللہ تعالیٰ کے بال نجات
پائے والا ہے لیکن جب دوسرا نبی آ جائے اور وہ اس کا انگار کرے تو کافر ہو جائے اللہ ابن خوات

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا کہ ہدایت کا دروازہ سب کے لئے کھلا ہوا ہے ۔ اس کے لئے کھلا ہوا ہے ۔ اس کے لئے کسی قوم اور کسی شخص کی خصوصیت بہیں ۔ بنی اسرائیل سنے بھی ایک زمانے میں اپنے ایمان اور اچھے اعمال کی بدوات دنیا پر فضیلت حاصل کی تھی ۔ کیر یہی لوگ ہے ایمانی اور بد کاری کے سبب ذلیل اور مغضوب ہوگئے (حقائی ۱۳۳۲/

#### رفع طور

٦٣ \_ وَاذْ اَخَذْنَا مِيْتَاقَكُمْ وَرَفَفْنَا فَوْقَكُمُ الطَّوْرَ ﴿ خُذُوْا مَا الْكُلُورَ ﴿ خُذُوْا مَا الْكُنْكُمُ بِتَقَوُنَ ﴿ الْكُورِ وَالْمَافِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقَوُنَ ﴿ الْمُلْكُمُ تَتَقَوُنَ ﴿

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ہم نے تم سے عہد لیا اور ہم نے تہارے او پر کوہ طور کو ( اٹھا کر ) بلند ( معلق ) کر دیا کہ جو کچہ ہم نے تہیں دیا ہے ( توریت ) اس کو قوت کے ساتھ پکڑے رہو اور جو ( احکام ) اس میں ( لکھے ) جی ان کو یاد رکھو تا کہ تم متنی بن جاؤ ۔

الطُّوْرُ: طور بہاڈ ۔ عملی میں ہر بہاڑ کو طور کہتے ہیں ۔ جزیرہ نمائے سینا کے ایک خاص بہاڑ کا نام بھی طور ہے جس پر اللہ تعالیٰ نے حضرت موئ سے کام فرمایا تھا ۔ اے جبلِ شِینا بھی کہتے ہیں ۔

مَيْتُ الْمُكُمِّ: مِهادا عبد - منهادا بيان ، وَ ثَاقَدَ على اسم آلد -رَ فَعَنْاً: بم ف بلند كيا - بم ف اونها كيا - بم ف معلق كر ديا - رَفع ك مامنى -

مُاأَنَيْنَكُمُ : جو كُهر بم نے تبين ديا - اس سے مراد توريت ب -

بِقُولَةٍ: قوت کے ساتھ ۔ اس سے مراد اطاعت ہے ۔ بعنی توریت پر مفہوطی سے جم کر عمل کرنیکا وعده کرو ورند تم مر بهباز گرا دیا جائیگا ۔

كشرك : اس آيت مين الله تعالى في بي اسرائيل كو ان كاعبد و بيان ياد ولايا ب كر ميں نے تم سے اپنى عبادت اور اپنے نبى كى اطاعت كا وعدہ ليا تھا اور اس وعدے كو اورا کرانے اور منوانے کے لئے میں نے کو و طور کو تبارے سروں سر ساتبان کی طرح لا كراكياتها - بهرجب تبين يقين ہوگياكہ اب يه كركر تبين بلك كردے كاتو ہم نے کما کہ ہماری دی ہوئی چیز کو مضبوطی سے تھام لو اور اس میں جو کیے ہے اس کو یاد رکھو

يعني اس كو يرشصت ربو تو ني جاد ك ـ

علامہ بغوی فرماتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ کو توریت عطا فرمائی تو انہوں نے اپنی قوم کو اس کو قبول کرنے اور اس کے احکام پر عمل کرنے کا حکم ویا مر انہوں نے صاف کمدیا کہ اس کتاب میں دیتے ہوئے احکام سخت ہیں اس لئے ہم سے اس بر عمل بہیں ہوسکتا ۔ اس انکار بر حضرت جرائیل نے اللہ تعالی کے حکم سے کوہ طور کے ایک حصہ کو اٹھا کر ان کے سروں بر معلق کر کے ان سے کہا کہ اگر تم توریت کو منسی مانو سے تو یہ بہاڑتم بر چور دیا جائے ۔ آخر چارو ناچار انہیں ماننا پڑا۔ ابن ابی حاتم نے بھی اس واقعہ کو حضرت ابن عبائ سے اس طرح نقل کیا ہے ۔ ( ابن کثیر ۱۰۲ / ۱ ، مظیری ۸۵/ ۱) -

بنی اسرائیل کی عہد شکنی

تُوَلَّيْتُمْ مِنْ بَعْدِ ذُلِكَ فَلَوْ لَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرُخْمُتُهُ لَكُنْتُمْ مِنْ ٱلخُسِرِيْنَ }

ميراس كے بعد بھى تم ( لين عبد سے ) مير كتے - لي اگر بتبارے اور اللہ كا فضل اور اس کی رحمت یہ ہوتی تو تم ضرور خسارہ پانے والوں میں سے ہو جاتے ۔

تَوُلَّيْتُمْ: ثَمَ مِرِمِحَ - ثَمَ نَ مَدْ مُودُ لِيا - ثَوَلِّنَ عِسَامَی -خُسِرِیْنَ : خسارہ پانے والے - نقصان اٹھائے والے - خُسْرُ اور خُسْرَانَ سے اسم فاعل -

آفشری : بھاہر اس آیت کے مخاطب آنمسزت میلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے کے عبود بیں ۔ آخسرت میلی اللہ تعالیٰ بیں جد شکنی ہے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اے بنی امرائیل تم لوگوں نے لئے پختہ مجد اور اس قدر زبردست وعدے کی بھی کچہ پرواہ نہ کی اور مجد شکنی کر ڈائی ۔ اس کے باوجود بم نے تم پر دنیا میں کوئی ایسا عذاب نازل مبس کیا جیسا تم سے فہلے سے ایمانوں اور مجد شکنوں پر ہوتا رہا ۔ یہ تم پر محض اللہ تعالیٰ کی رحمت اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے وجود باجود کا فضل ہے کہ کے اللہ تعالیٰ نے آپ کو کر تمری آلفائمنین بنا کر بھیجا ہے ۔ اگر اللہ تعالیٰ خباری توب کہونا نے فرماتا اور نہیوں کے سلسلہ کو برابر جاری نہ رکھتا تو لیجینا تہیں زبردست قبول نہ فرماتا اور نہیوں کے سلسلہ کو برابر جاری نہ رکھتا تو لیجینا تہیں زبردست نقصان پہنچتا اور تم اس مجد شکنی کی بنا پر دنیا اور آخرت میں برباد ہو جاتے ۔ ( ابن نقصان پہنچتا اور تم اس مجد شکنی کی بنا پر دنیا اور آخرت میں برباد ہو جاتے ۔ ( ابن کھیر ۱۱/۱ مظیری ۱۱/۱ مظیری ۱۱/۱ ما ۱۱/۱ ما ۱۱/۱ مطابری ۱۱/۱ ما ۱۱ ما ۱۱/۱ ما ۱۱ ما ۱۱/۱ ما ۱۱/۱ ما ۱۱ ما

#### صورتیں مسح ہو ما

٦٥ - وَلَقَدُ عَلِمُتُمُ الَّذِيْنَ اعْتَدَوْا مِنْكُمْ فِي السَّبَتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوْ ا قِرَدَةً عَاسِئِيْنَ ،

اور الدبة تم الهنة ميں سے ان لوگوں كو خوب جلنة ہو جو بھنة كے دن ( مجلى الله الله على الله الله على الله الله كا شكار كرنے ) ميں مدسے نكل كئے ۔ لي بم نے ان سے كما كم تم ذليل بندر بو جاؤ ۔

اعْمَتُدُوا \_: وه حد سے لکے - انہوں نے زیادتی کی - اِنْجِدَاءً سے مامنی -

السنبت : بغت کا دن - سنچر - مبود کے ہاں ہفتہ ایک مقدس دن شمار ہوتا ہے -ان کے ہاں یہ دن مرف اللہ تعالیٰ کی حبادت کے لئے مخصوص ہے اور اس روز دنیاوی کام مثلاً تجارت ، ذراحت ، یاشکار وغیرہ ممنوع ہیں -

المسينين : وليل كة بوئ - نوار كة بوق - خُستاً ع اسم فاعل بمعنى معول -

آفشر سے نانے میں بنی اسرائیل کے ساتھ پیش آیا ۔ بغید کا دن بنی اسرائیل کے لئے السلام کے زمانے میں بنی اسرائیل کے ساتھ پیش آیا ۔ بغید کا دن بنی اسرائیل کے لئے معرر تھا ۔ اللہ تعالیٰ نے بغید کے دن ان پر تھلی کا معظم و محرم اور عباوت کے لئے معرر تھا ۔ اللہ تعالیٰ نے بغید کے دن ان پر تھلی کا شکار حرام فرادیا تھا ۔ ان کی آزمائش کے لئے بغید کے دن تمام چھلیاں دریا کی سطح پر بھی بو جائیں ۔ یہ چھلیاں اس کرت سے بوتیں کہ دریا کا پائی بھی دکھائی نہیں دیتا ۔ بہ لوگ چھلی کے حوقین بغید کے علاوہ اور دنوں میں ایک چھلی بھی دکھائی نہ دیتی ۔ یہ لوگ چھلی کے حوقین سختے اس لئے انہوں نے اللہ تعالیٰ کے عکم کی ظاہری صورت برقرار رکھتے ہوئے حلیہ سازی سے ایک تد بیر نکائی ۔ وہ بغید کے دن دریا کے قریب گڑھے کھود کر دریا کا پائی ان میں چوڑ دیتے ۔ پائی کے ساتھ چھلی بڑی مقدار میں ان گڑھوں میں جائی ۔ جب ان میں جوڑ دیتے ۔ پائی کے ساتھ چھلی بڑی مقدار میں ان گڑھوں میں جائی ۔ جب اور انگر دور ان گڑھوں سے بھر جاتے تو دریا سے گڑھوں میں پائی آنے کا راستہ بند کر دیتے اور انگر دور ان گڑھوں سے بھی نکال لیتے ۔ اس مسلسل نافرمائی پر اللہ تعالیٰ نے ان اور ان کی صور تیں سے کرنے دان کو بندر بنا دیا ۔ بھر تین دن کے بعد وہ سب مرگنے ( مظہری 49 / ۱ ) ۔

#### عبرت كاسامان

٦٦ . فَجُمَلُنْهَا ثَكَالا ثَيِّمَا بَيْنَ يُدَيْهَا وَمَا خُلُفَهَا وَ مُوْعِظَةً \* لِلْمُتَعِيْنَ د

لی ہم نے اس ( واقعہ ) کو اس زمانے کے لوگوں کے لئے اور ان کے بعد آنے والوں کے لئے عبرت اور ( اللہ سے ) ڈرنے والوں کے لئے نصیحت بنا دیا۔

نَكُالاً : عذاب ، سزا ، عبرت ، اليي سزا اور واقعه جو دوسروں كے لئے عبرت كا باحث ہو اور جس كو د مكھ كر لوگ نمين پكڑيں ۔

موعِظةً: فعيمت - وه نعيمت جس من عاطب كو دُرايا جائے -

تعظرتے: اللہ تعالیٰ نے قرآنِ کریم میں بنی اسرائیل کی تاریخ کے ایم واقعات اس غرض سے بیان کئے ہیں کہ ایک طرف تو خود بنی اسرائیل کو نداست و شرمندگی ہو اور وہ اپنی حقیقت کو پہچان کر راہ راست پر آجائیں ۔ دوسری طرف ان واقعات میں مسلمانوں کے لئے تبدیہ ہے کہ وہ ان واقعات سے عبرت پکڑیں اور قرآنِ کریم کی تعلیمات کو اختیار کریں ۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر اعلان فرما دیا ہے کہ اگر چہ صور تیں مع ہونے کا واقعہ گزشتہ زمانے میں پیش آیا تھا مگر وہ اس زمانے کے لوگوں اور بعد کے زمانوں میں ہونے والے لوگوں کے لئے باعث عبرت اور مرمایہ نصیحت ہے ۔ تاکہ لوگ اللہ تعالیٰ کی نا فرمانی کے انہم ہے آگاہ رمیں ۔ اور اس بات سے ڈرتے رہیں کہ جو عذاب و سزا بنی اسرائیل پر ان کے مگر و فریب اور حیلے بہانے سے حرام کو طائل کر لینے عذاب و سزا اسی قسم کا حلیہ کرنے پر کمیں ان پر نہ آجائے ایک صحیح حدیث میں صفرت ابو ہر پر و مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک محیح حدیث میں صفرت ابو ہر برہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تم وہ نہ کرو جو یہود نے کیا ۔ پس تم حیلے حوالوں سے اللہ تعالی کے ارشاد فرمایا کہ تم وہ نہ کرو جو یہود نے کیا ۔ پس تم حیلے حوالوں سے اللہ تعالی کے حرام کو طائل نہ کر لیا کرد ۔ یعنی شری احکام میں حملیہ جوئی سے بچو ۔ (ابن کثیر ۱۰۵) ۔

بلا شبہ اللہ تعالی کی نا فرمانی اس کے عذاب اور فصد کا سبب بنتی ہے۔ اس کے عذاب اور فصد کا سبب بنتی ہے۔ اس کے النے السے واقعات سے سبق حاصل کرتے ہوئے ان تمام امور سے بچنا چاہئے جن سے اس کی نافرمانی ہوتی ہو اور السے امور اختیار کرنے چاہئیں جن سے اس کی رضا حاصل ہو۔

گائے ذیح کرنے کا حکم

الله تعالیٰ سے پناہ مانکہ ہوں کہ من جالموں میں سے ہو جاؤں ۔ انہوں کے ایک کی کا کہ اللہ کا کہ کا کہ کا کہ بیٹک اور ( وہ وقت یاد کرد ) جب ( صفرت ) مویٰ نے اپنی قوم سے کہا کہ بیٹک اللہ تعالیٰ تہمیں ایک گائے ذرح کرنے کا حکم ویٹا ہے ۔ انہوں نے ( صفرت مویٰ نے ) کہا ۔ کیا تو ہم سے مذاق کرتا ہے ۔ ( صفرت مویٰ نے ) کہا کہ میں اللہ تعالیٰ سے پناہ مانکہ ہوں کہ میں جالموں میں سے ہو جاؤں ۔

ایا مُوکم : وہ تہیں طکم دیا ہے ۔ اَمْرَ اُسے مفارع ۔ تَدُبُحُوا : تَم ذُن كرتے ہو ۔ دُن كا سے مفارع ۔ تَدُبُحُوا : تَم ذُن كرتے ہو ۔ دُن كا سے مفارع ۔

بَقَرُ لَا : كات - بيل - اسم جنس ب - مذكرو مونث وونوں بر بولا جاتا ہے -

مُحُرُواً : مذاق - بنسي ، مسحرًا بن ، معدر بمعني مفعول -

الجولين : جال - نادان ، ب عقل - زهل سے اسم فاعل - جھل ك نغوى معنى بين كسى كام كو اس ك مقرر و صحح طريق ك خلاف كرنا -

آتشری : بہاں سے گائے ذرئے کرنے کے واقعہ کا بیان شروع ہوا ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے بی اسرائیل کو مخاطب کر کے فرمایا ہے کہ تم میری اس نعمت کو بھی یاد رکھو کہ میں نے ذرئے کی ہوئی گائے کے ایک حصہ کو مقتول کے مردہ جسم پر مارنے سے ، خلاف عادت اور معجزے کے طور پر اس مقتول کو زندہ کر دیا اور اس نے لینے قاتل کا پتہ بتادیا ۔ اس طرح ایک بڑا فقنہ جو اس قبل کی بناء پر ابجرنے والا تھا ، وب گیا ۔

اس واقعہ کے ابتدائی صد کا بیان اگے رکوع کے شردع میں ہے ۔ اس کے بعد کا صد بہاں بیان کیا گیا ہے ۔ اس تقریم و تاخیر کی وجہ یہ ہے کہ قرآن کریم کا مقصد کوئی باقاعدہ قصد بیان کرنا نہیں کہ اس کی ترتیب کا خیال رکھا جاتا بلکہ اللہ تعالیٰ بہاں بن امرائیل کا ، حکم الیٰ کے ساتھ تشوز کرنا ، اس کی تعمیل نہ کرنا اور اس میں جشیں نگالنا بیان فرماتا ہے ۔ یہ واقعہ اس طرح ہوا کہ بنی امرائیل میں ایک خون ہوگیا تھا اور قاتل کا پتہ نہیں چل رہا تھا ۔ جب یہ مقدمہ صفرت موئی علیہ السلام کے سامنے پیش ہوا تو انہوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے بنی امرائیل کو ایک گائے ذرئ کر کے اس کے موا تو انہوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے بنی امرائیل کو ایک گائے ذرئ کر کے اس کے قاتل کو حضرت موئی کی اس بات پر تعجب ہوا اور وہ یہ قاتل کو علیہ کر دے گا ۔ لوگوں کو صفرت موئی کی اس بات پر تعجب ہوا اور وہ یہ گئے کہ صفرت موئی ان سے مذاق کر دہے ہیں ۔ صفرت موئی کی اس بات پر تعجب ہوا اور وہ یہ کھیے کہ صفرت موئی ان سے مذاق کر دہے ہیں ۔ صفرت موئی نے فرمایا کہ معاذ اللہ ول گئی اور مذاق کرنا تو جاہلوں کا کام ہے ۔

## گائے کی صفات

١٨ - ١١ - قَالُوْا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَّنَا مَاهِيَ ، قَالُ اِنَّهُ يُقُولُ النَّهَا بَقَرَ لَا قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَاهِيَ ، قَالُوا ادْعُ لَكَ اللَّهُ الْمَا لَا يَعْلَوُا مَا تُواْ مُرُونِ ، قَالُو ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَالُونُهَا ، قَالُ اِنَّهُ كُونُهَا تَسُرُّ النَّظِرِيْنَ ، قَالُوا اذْعُ لَيُقُولُ إِنَّهَا النَّظِرِيْنَ ، قَالُوا اذْعُ لَكُنَّهُ النَّظِرِيْنَ ، قَالُوا اذْعُ لَنَا مُاهِي إِنَّ الْبُقَرُ لَشَبَهَ عَلَيْنَا ، وَ إِنَّ إِنْ شَاءَ لَنَا مُاهِي إِنَّ الْبُقَرُ لَشَبَهَ عَلَيْنَا ، وَ إِنَّ إِنْ شَاءَ لَنَا مُاهِي إِنَّ الْبُقَرُ لَشَبَهَ عَلَيْنَا ، وَ إِنَّ إِنْ شَاءَ

انہوں نے کہا کہ آپ لینے رہ ہے ہمارے لئے دعا کریں کہ وہ ہمیں یہ بتائے کہ وہ گائے کیسی ہے۔ ( حضرت ) موئ نے کہا کہ تحقیق اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ وہ گائے الی ہو کہ جو یہ تو بالکل بوڑھی ہو اور یہ بالکل بی ( بلکہ ان وونوں ( بڑھا ہے اور جوانی ) کے درمیان ہو ۔ پس اب تم کر ڈالو جس کا تہمیں حکم دیا گیا ہے ۔ انہوں نے کہا کہ ( اس موسی ) لینے رہ سے ہمارے لئے دعا کیجئے کہ وہ ہمیں یہ بتائے کہ ( اس گائے ) کا رنگ کیسا ہے ( حضرت ) موسیٰ نے کہا کہ تحقیق اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ وہ گائے الیہ گہرے زرو رنگ کی موسیٰ نے کہا کہ دکھیے والوں کو خوش کر دے ۔ انہوں نے کہا ( اس موسیٰ ) ہونی چلہے کہ دکھیے دالوں کو خوش کر دے ۔ انہوں نے کہا ( اس موسیٰ ) کسی ہے ۔ تحقیق اس گائے نے ہمیں چہ ہمیں یہ بتا دے کہ وہ ( گائے ) کسی ہے ۔ تحقیق اس گائے نے ہمیں شک و شہ میں ڈال دیا اور اگر اللہ نے کسی ہوسی نے ) کہا بیشک اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ وہ ایک الیم گائے ہے جو نہ تو رمین میں جوتی گئی اور نہ اس سے کھیج کو سیراب کیا گیا ، صحیح و سالم ہے ، دسین میں جوتی گئی اور نہ اس سے کھیج کو سیراب کیا گیا ، صحیح و سالم ہے ، نہوں نے اس میں کوئی دائے دھبہ نہیں ۔ انہوں نے کہا اب آپ نے صحیح بات بتائی ہے۔ اس میں کوئی دائے دھبہ نہیں ۔ انہوں نے کہا اب آپ نے صحیح بات بتائی ہے۔ اس میں کوئی دائے دھبہ نہیں ۔ انہوں نے کہا اب آپ نے صحیح بات بتائی ہے۔ اس میں کوئی دائے دھبہ نہیں ۔ انہوں نے کہا اب آپ نے صحیح بات بتائی ہے۔ اس میں کوئی دائے دھبہ نہیں ۔ انہوں نے کہا اب آپ نے صحیح بات بتائی ہے۔ اس میں کوئی دائے دھبہ نہیں ۔ انہوں نے کہا اب آپ نے صحیح بات بتائی ہے۔ اس کی ایس کی فرائے کیا اور دہ ایس کرنے والے منہیں تھے ۔

فَارِ ضَ : بوڑھی جو بچہ دینے کے قابل نہ ہو ۔ یہ فُروَٰں سے مشتق ہے جس کے معنی منقطع ہو جاتے ہیں معنی منقطع ہو جاتے ہیں اس لئے اس کو فَارِضْ کہتے ہیں ۔

مِنگُونَ: کنواری ، بن بیابی ، مبال مراد نکھیا ہے جس نے ابھی بچہ نہ جتا ہو۔ فارض اور بکر دونوں سے تانیث کی تا اس لئے حذف کردیگئی ہے کہ یہ دونوں صفتیں مونٹ کے ساتھ مخصوص ہیں ۔

عَوَانَ : درمياني ، ادحير عمر ، وه ماده جو کئي وفعه بچه دے حکي بو - جمع عون -

لَوْنُهَا: اس كارنك، جع الْوَانَّ -

صَفْرَاءُ: زرد، بالا، مُغْرَةً ع صفتِ مشه -

فَاقِعَ : گِرا زرد رنگ ، خالص زرد ، حوخ زرد ، فَعَعُ و فَعَوْعَ سے اسم فاعل ۔

تَسُونُ : وه مردر وي ب - وه بملى لكى ب - مُرُدر ك مفارع -

فَشْبَهُ : وه مشابه بو ، اس في شبه مين والديا ، تَشَابُوك مامني -

ذَكُولُ: جوتا بوا - بل مين طلا بوا - جس سے محنت لي كن بو - وُلَّ و وَلَّ سے معنت لي كن بو - وُلَّ و وَلَّ سے صفت مشہ جمع وَلَلَّ -

تَشِيْرُ: وہ جو تی ہے ۔ اِثَارَةً سے ماض ۔

كُوْنَ : كُلين ، مصدر ہے .

مُسَلَّمَةً : صحح و سالم ، ب واغ ، تدرست ، تُسْلِيم ك اسم مفعول -

شِيعة : واغ ، وحب ، جمع شِيات -

تشریکی جب ان لوگوں کو یقین ہو گیا کہ گائے ذرع کرنے کا حکم اللہ تعالیٰ کی طرف ے اور اب اس کا ذرع کرنا طروری ہے تو ان کو خیال ہوا کہ جس گائے کے ذرع کرے کا حکم ہوا ہے وہ کوئی بڑی عجیب گائے ہوگی اور اس کی شان تمام گاہوں سے نرالی ہوگی ۔ اس لئے وہ حضرت موسیٰ سے اس کی صفات بوچھنے گئے ۔ یہ ان کی بہت بڑی تماقت تھی ۔ اگر وہ بغیر کسی بحث و تحیث کے کوئی بھی گائے لیکر ذرئے کر دیتے تو کافی ہو جاتی مگر انہوں نے حسب عادت اس میں جسیں نگائنا شروع کر دیں جس کے نتیج میں ان پر سکی ہوتی علی گئی ۔ آخر کار انہوں نے گائے کو ذرئے کر دیا ، اگر چہ وہ الیا کر نے کے لئے تیار نہ تھے ۔ جیا کہ حضرت موسیٰ کے ساتھ ان کی بحث و تحیث سے کرنے کے لئے تیار نہ تھے ۔ جیا کہ حضرت موسیٰ کے ساتھ ان کی بحث و تحیث سے

مغرین نے لکھا ہے کہ یہ گائے ایک الیے شخص کی ملیت تھی جس نے مرتے وقت یہ گائے اور ایک لڑکا چوڑا تھا ۔ اور اللہ تعالیٰ سے عرض کیا تھا کہ میں اس گائے کو آپ کے سپرد کرتا ہوں ۔ یہ لڑکا اپنی والدہ کا نہایت فرماں بردار تھا ۔ جب بی اسرائیل میں یہ واقعہ پیش آیا تو وہ تمام صفات جو بی اسرائیل نے حضرت موی کے اسرائیل میں یہ واقعہ پیش آیا تو وہ تمام صفات جو بی اسرائیل نے حضرت موی کے

ذریعہ اللہ تعالیٰ سے معلوم کی تھیں صرف اس گائے میں پائی گئیں ۔ بی
اسرائیل نے اسے خریدنا چاہا تو لڑکے نے اسے اپنی والدہ کی اجازت پر مخصر
رکھا ۔ اس کی والدہ نے گائے کی اس قدر قیمت لی کہ وہ اس سعادت مند
لڑکے اور اس کی والدہ کے لئے ایک طویل مدت تک کافی ہوگی ۔ یہ اس
نیک مرد کے توکل اور فرماں بردار لڑکے کی اطاعت کا ٹمر تھا ۔

#### مقتول کا زندہ ہو نا

اور ( وہ دقت یاد کرو ) جب تم نے ایک آدی کو قبل کر دیا ۔ پھر تم اس بارے میں باہم اختلاف کرنے گئے اور جو چیز تم چھپا رہے تھے اللہ تعال اس کو ظہر کرنے والا تھ ۔ پس ہم نے کب اس ( مردے ) کو اس ( گائے ) کے کسی فلہر کرنے والا تھ ۔ پس ہم نے کب اس ( مردے ) کو اس ( گائے ) کے کسی فکڑے سے مارو ۔ اس طرح اللہ تعالی مردوں کو زندہ کرتا ہے اور تہس اپنی فشانیاں دکھاتا ہے تاکہ تم عقل ہے کام لو ۔

إِنْ الرَّادُ عُنَمُ مَ فَ اَخْلَاف كَيا - تَمْ فَ الكَ دوسرے بر والا - تَمَارُ وَ سَاسَ - تَكَارُ وَ اللهِ عَلَا اللهِ عَلَامُ وَ اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهُ عَلَامُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ

کشر سے کو خرے کا عکم دیا گیا ۔ جس میں گائے ذرج کرنے کا عکم دیا گیا ۔ حضرت موسی علیہ السلام کے زمانے میں بنی اسرائیل میں سے کسی نے ایک آدمی کو قتل کر دیا ۔ قاتل کا پہند بہیں چل رہا تھا اس لئے وہ اس کا الزام ایک دوسرے پر لگانے گئے ۔ اللہ تعالی کو اس قاتل کا نام ظاہر کرنا منظور تھ اس لئے ان کو حکم دیا کہ تم ذرج کی ہوئی گائے کے ایک حصہ کو مقتول کی لاش کے ساتھ میں کرو ۔ اس سے مردہ ذرج می ہوئی گائے کے ایک حصہ کو مقتول کی لاش کے ساتھ میں کرو ۔ اس سے مردہ زندہ ہو کر اپنے قاتل کو بتا دے گا ۔ پہنائی جب مردہ کے ساتھ یہ محاملہ کیا گیا تو اس فے زندہ ہو کر اپنے قاتل کو بتا دیا اور پھر فوراً ہی مرگیا اس طرح ایک بہت بڑی مشکل حل ہوگئی ۔ پھر فرمایا کہ اللہ تعالی نے جس طرح اس مردہ کو زندہ کر دیا اس طرح وہ مردوں کو زندہ کرے گا ۔ اور وہ تہیں اپنی نشانیاں دکھاتا ہے تاکہ تم ایمان لاؤ

اور الله تعالیٰ کو قادر مطلق مجھو کیونکہ جس طرح وہ ایک مُردہ کو زندہ کرنے پر قادر ہے۔ ہے اس طرح وہ تمام مردوں کو زندہ کرنے کی قدرت پر کھتا ہے۔

يهود كى قساوتِ قلبي

الْهُمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللل

پر اس کے بعد بہارے دل پتمرکی مائند یا اس سے بھی زیادہ سخت ہو گئے۔
اور بعض پتمر تو الیے بھی ہیں جن سے بہریں چھوٹ نگلتی ہیں اور ان میں الیے
پتمر بھی ہیں جو پھٹ جاتے ہیں اور پھر ان سے پائی نگل آتا ہے۔ اور ان میں
الیے ( پتمر ) بھی ہیں جو اللہ تعالی کے ڈر سے گر پڑتے ہیں۔ اور اللہ تعالی
تہارے اعمال سے غافل مہیں ۔

قَسَتُ : وه ( دل ) سخت پڑ گئے ۔ وه سیاه ہو گئے ۔ ول کی قساوت یہ ہے کہ اس بی میں خوف و عبرت کی جگہ ند رہے ۔

الْحِبَّارَ فَوْ : پتمر - كنگريال - يه جمع كا صغيه به اس كا واحد جُرُنه - وه چوث پرتا به - وه جارى بوتا به - تفجُرُنُ مضارع - يَشَعُنَّ : وه شق بوتا به - وه جات به - تشَعُنَّ كه مضارع - يَشَعُنَ : وه شق بوتا به - وه بحث جاتا به - تشَعُنَّ كه مضارع - يَشَعُنَ الله وه لا مكتا به ، وه كر پرتا به - بَبُطُ و بُرُوط كه مضارع - يَشَعُنُ الله ضارع - خَشَيْت اس خوف كو كهته جي جس مي خَشَيْتِ اس خوف كو كهته جي جس مي المحتَّقَ الله علي بوئي بويعني جس نه ورا جائے اس كي مظمت دل مي بو -

تشریکے: اس آیت میں مبود کی تساوتِ قلبی بیان کی گئی ہے کہ الیے الیے واقعات و مجانبات قدرت و کھینے کے بعد متبارے ول نرم اور اللہ تعالیٰ کی طرف مائل ہونے کی بعائے ، گناہ کرتے کرتے پتمریا اس سے بھی زیادہ سخت ہو گئے ہیں۔ اس لئے انبیاء کی

نصیحت تم پر کوئی اثر مبس کرتی ۔ تم سے تو پتمری بہتر ہیں کہ بعض پتمروں میں سے بنریں پھوٹ نگلتی ہیں جن سے خلق خدا فائدہ اٹھائی ہے اور ان میں سے بعض السے ہیں کہ جب وہ پھٹتے ہیں تو ان سے پائی جمرتا ہے اور بعض السے ہیں کہ خشیتِ الی سے زمین میں آگرتے ہیں ۔ تہارے ولوں میں تو یہ وصف بھی نہیں ۔ لہذا وہ پتمروں سے بھی ذیادہ سخت ہیں اس کے نصیحت کی کوئی بھی بات ان پر اثر نہیں کرتی ۔

## كلام الهي ميں تحريف

48 - أَفَتَطْمَعُونَ أَنْ يَّوْمَنُو الْكُمْ وَ قَدْ كَانَ فَرِيْقُ مِّنْ مِّمُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُولُا وَمُمْ يَعْلَمُونَ .

لی کیا تم امید رکھتے ہو کہ یہ ( یہود ) تہارے کہنے سے ایمان لے آئیں گے ( حالانکہ ) ان میں کچے لوگ الیے بھی گزرے ہیں جو اللہ تعالیٰ کا کلام سنتے تھے ۔ مہر اس ( کلام ) کو سمجھنے کے بعد جان بوجھ کر اس میں تخریف کر دیتے تھے ۔

اَفَتَكُلُمُعُونَ : كياتم طمع ركحت بو - كياتم توقع ركحت بو - كياتم امير ركحت بو - طمع اَفَتَكُلُمُعُونَ : كياتم امير ركعت بو - طمع

معر فونه: وه اس مي عريف كرت بي - ده اس كو بدل ديت بي - خريف س

آفشری : بن اسرائیل کی تاریخ کے اہم واقعات کے بیان کے بعد گزشتہ آیت میں یہ بتایا گیا تھا کہ یہود کے ول ہتمر ہے بھی زیادہ سخت ہو چکے بیں اس لئے ان پر عبرتناک واقعات کا کوئی اثر مبنیں ہوتا۔ اس آیت میں اللہ تعالی نے مسلمانوں کو تسلی دی ہے اور ان کو بتادیا ہے کہ یہود سے اسلام قبول کرنے کی امید رکھنا حبث ہے ۔ یہ شریر قوم ہے ۔ ان کے بڑوں میں صفرت موئی علیہ السلام کے زمانے میں اور ان کے بعد بھی ایک گروہ ایسا تھا جو اللہ تعالیٰ کا کلام سننے اور کھنے کے بعد بھی جان بوجھ کراس میں کردیا تھا۔ حالانکہ وہ خوب جلنتے تھے کہ ایساکرنا سخت گناہ ہے۔

حضرت ابن عباس عمادی ہے کہ حضرت موی علیہ السلام سر آدمیوں کو منحب کر کے وعدے کی بگہ لے جہاں انہوں نے اللہ تعالیٰ کا کلام سنا۔ بھر جب یہ

اوگ وہاں سے واپس آئے تو ان میں سے جو سچے تھے انہوں نے تو جس طرح سنا تھا اس طرح قوم کو چہنچا دیا اور جن کے ولوں میں فساد تھا انہوں نے آگر یہ کہا کہ ہم نے تو یہ سنا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ( لینے کلام کے ) آخر میں یہ بھی فرمایا کہ اگر تم ان احکام کے کرنگی طاقت رکھتے ہو تو کرو ورنہ نہ کرو ۔ پس یہی تخریف تھی حالانکہ وہ جلنتے تھے کہ کلام الی ایسا نہیں ہے ( مظہری ۱۸۷ ) ۔

جب ان کے بڑوں کا یہ حال تھا تو ان سے کس طرح امید ہو سکتی ہے کہ یہ اسلام قبول کرلیں گئے ۔ یہ لوگ بد بخت اور بد طینت ہیں ۔ یہ ہر گز ایمان نہیں لائیں گئے ۔

#### يهودكي منافقت

٧٧ - وَإِذَ اللَّهُوا اللَّذِينَ امْنُوْ ا قَالُوْ ٓ الْمَنَّا وَ إِذَا خَلاَ بِعَضْهُمْ إِلَىٰ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضُ قَالُوْ ٓ اللَّهُ عَلَيْكُمُ لِيُحَاجُّوْكُمْ بِهِ عَنْدُ رُبِّحُمْ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ لِيُحَاجُّوْكُمْ بِهِ عَنْدُ رُبِّحُمْ وَافَلا تَغَقِّلُونَ وَ

اور جب یہ ( منافقین یہود ) مسلمانوں سے طنے ہیں تو یہ ان سے ) کہتے ہیں کہ ہم ( جمی ) ایمان نے آئے ہیں اور جب یہ ایک دومرے سے تہا طنے ہیں تو کہتے ہیں کہ کیا تم مسلمانوں کو وہ سب باتیں بتا دیتے ہو جو اللہ تعالی نے تم پر ظاہر کر دی ہیں تاکہ اس سے وہ تمہیں تمہارے رب کے رو برد الزام دینے گئیں ۔ کیا تم مہیں مجھتے ۔

تنظری : اس آیت میں ان یہودیوں کا حال بیان کیا گیا ہے جو منافق نے ۔ یہ لوگ جب مسلمانوں سے طبح تو ان پر اپنا ایمان ظاہر کر کے انہیں نوش کرنے اور لینے ایمان کو بچ ثابت کرنے کے لئے ، آنحصرت صلی اللہ علیہ دسلم کی تائید و تصدیق کے لئے وہ تمام پیش گوئیاں اور بشارتیں بیان کرتے جو توریت میں موجود تھیں ۔ پھر جب یہ لوگ آپس میں طبح تو ایک دومرے کو لعنت و طامت کرتے اور کہنے کہ تم اپنی تعلیمات

مسلمانوں پر ظاہر کر کے خود اسپنے خلاف انہیں ہتھیار مہیا کرتے ہو۔ مسلمان مہی دلائل تہارے خلاف استعمال کرتے ہیں۔ اور بتہاری ہی باتوں کو سند بنا کر قیامت کے روز وہ اللہ تعالیٰ کے باں گواہی دیں گے کہ یہود سب کچے جائے تھے بھر بھی ان لوگوں نے اسلام قبول نہیں کیا۔

>> - أَوُلاَ يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَايُسِرٌّ وْنَ وَ مَا يُعْلِنُونَ مَ

کیا یہ ( یہودی ) اتنا بھی منہیں جانتے کہ اللہ تعالیٰ وہ سب کچہ جانا ہے جو کچہ وہ بوشیدہ رکھتے ہیں اور جو کچہ وہ ظاہر کرتے ہیں ۔

يُسِرُّ وُنَ : وه جهات بين - أَسُرارُ سے مضارع -

أمَانيّ :

يَعْلِنُونَ : وه علانه كرت بين - وه ظلير كرت بين - إُعْلاَنُ ع مضارع -

آتشری : اس آیت میں یہود کے پڑھے لکھے منافقوں کے بارے میں بتایا گیا ہے کہ دہ مومنوں سے اپنا کفر بھی چھپاتے ہیں اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق توریت میں جو بشارتیں اور پیش گوئیاں آئی ہیں وہ بھی چھپاتے ہیں مگر اس سے ان کو کچہ فائدہ حاصل مبسی کو نکہ اللہ تعالیٰ ان کے تمام بوشیدہ اور ظاہری امور سے باخبر ہے اور جب چاہے وہ ان کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں پر ظاہرفرہا دے ۔

جھوٹی آرزو ئیں

٨> - وَ مِنْهُمْ اُمِّيَوُّنَ لَا يَعْلَمُوْنَ الْكِتْبَ اِلَّا اَمَانِيَّ وَ إِنْ هُمْ الِلَّا يُطُلُنُونَ مَا يَكُلُنُونَ مَا اللَّا اَمَانِيَّ وَ إِنْ هُمْ اللَّا يُطُلُنُونَ مَا

اور ان میں سے بہت سے ان پڑھ بھی ہیں جو کتاب کا علم بہیں رکھتے سوائے دل نوش کن باتوں کے اور وہ محض انگل پچ باتیں بناتے ہیں ۔

اميون: ان بره ، ناخوانده - يه جمع كا صفيه ب - اس كا دامد أبي ب -

جوٹی آرزوئیں ، تمنائیں ، یہ بھی جمع ہے اس کا واحد اُلِی جہے ۔ النیہ اس آرزو اور تمنا کو کہتے ہیں جہے افسان اپنے دل بی دل میں پختہ کرتا ہے ۔ مہاں وہ جوٹی باتیں مراد ہیں جو بہود کے علماء نے گوڑل تمیں (مطبری > ۱/۸۷) ۔

تشریکے: اس آیت میں مبود کے ان پڑھ لوگوں کا حال بیان کیا حمیا ہے کہ ان کی یہ كيفيت ب كد وه توريت كو تو جلنة ي بسي - انبول في مرف يتد خيالى ، سن سنائي من گھڑت اور بے بنیاد باتیں اپنے ولوں میں جما رکمی ہیں جیبا کہ وہ کما کرتے تھے۔

لَنْ يَكَدُّخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُوْداً أَوْ نَصَارَى . لَمْ اللهِ

جنت میں عبود و نصاری کے سوا اور کوئی ہرگز نہیں جائے گا۔

اس کا سبب ان کی کم مقلی اور کم جبی تھی ۔ ان کو یہ معلوم بی نہ تھا کہ توریت میں کیا لکھا ہوا ہے ۔ انہوں نے لینے بزرگوں سے چند بے بنیاد باتیں سنکر لینے دلوں میں پخت کر رکمی تھیں اور وہ توقع رکھتے تھے کہ ان کے بزرگ ان کے محناہ بخشوا

### توریت میں تحریف پر وعبد

49 - فَوَيْلُ لِلنَّذِيْنِ يَكُتُبُونَ الْكِتُبَ بِاَيْدِيْهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ مُذًا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنَّا قَلِيْلا ۚ ﴿ فَوَيْلَ لَكُمْمُ مِمَّا كَتَبَتُ اَيْدِيْهِمْ وَوَيْلُ لَّهُمْ مِمَّا يَكُسِبُونَ ١

اس بڑی خرابی ہے ان کی جو لینے باتھوں سے کتاب ( توریت ) لکھ کر کہتے ہیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے ۔ تاکہ اس سے کچے قیمت عاصل کرانی ۔ میر تف ہے ان کے باتوں سے اکھنے یر اور تف ہے ان کی کمائی یر -

ویل: بلاک ہے۔ یہ کلمہ زجر و عذاب ہے۔

ثَمُنا : قیت ۔ وام ، جمع اُفاک ہے جو چیز بھی کسی چیز کے معاوضہ میں حاصل ہو وہ اس کا ممن ہے بہاں ممن سے مراد ولیوی معادضہ ہے۔

كَتُشْرِيح : علماه مبود خوب جلنة في كه أنحفرت صلى الله عليه وسلم نبئ برحل بين مكر ایمان لانے ے اس لئے گریز کرتے تھے کہ کس وہ آمدنی ند بند ہو جائے جو وہ توریت س عریف کر کے عام لوگوں کو ان کی حسب خشاء مسائل بناکر ماسل کرتے تھے ۔ اس کے علاوہ ان کو یہ بھی اندیشہ تھا کہ اگر حوام کو یہ بات معلوم ہو گئی کہ نبی آخرالزمان صلی اللہ علیہ وسلم کی جو صفات توریت میں نکمی ہوئی ہیں وہ تمام محمد صلی اللہ علیہ وسلم میں موجود ہیں تو تمام مہود ، مسلمان ہو جائیں کے اور اس طرح ان کی سب کائی جاتی دہاں ہو جائیں دہاں آپ کی صفات تھیں دہاں خریف کر دی ۔ اس لئے انہوں نے توریت میں جہاں جہاں آپ کی صفات تھیں دہاں خریف کر دی ۔ اس آیت میں علماہ بود کی اس حالت کا ذکر ہے کہ وہ تحوری سی قیمت کے صول کے لئے ، لینے امراء کی خواہش کے مطابق لینے ہاتھوں سے جوٹی روایات لکھ کر چیش کر دیا کرتے تھے اور کمدیتے تھے کہ یہ اللہ تعالی کی طرف ہے ہیں لینی توریت کی مہارت ہے ۔ اس کی نے اللہ تعالی کی طرف ہے ہیں اور تف ہے اس کی مہارت ہے ۔ اس کئے اللہ تعالی نے فرمایا کہ تف ہے اس کی جو اور تف ہے اس کی مہارت ہے ۔ اس کی اللہ تعالی نے فرمایا کہ تف ہے اس کی جو اور تف ہے اس کی ہی ۔

منکرین عذاب کے دعوے کی تردید

٨٠ - وَقَالُوالَنُ تَمُسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّاماً مَّعَدُودَةً ، قُلُ ٱتَّخَذُ تُمُ
 عِنْدَاللهِ عَهْداً فَلَنْ يُخْلِفَ اللهُ عَهْدَةً أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ
 مَالاً تُعْلَمُونَ ،

اور وہ یہ جی کہتے ہیں کہ ہمیں گئتی کے چند روز کے موا دوزخ کی آگ ہر گز نہ چھوتے گی ۔ ( اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم ) آپ ان سے بوچھنے کہ کیا تم نے اللہ تعالیٰ سے کوئی عہد کرالیا ہے کہ مچر وہ لینے مہد کے خلاف ہر گز نہ کرے گا یا تم اللہ تعالیٰ کے ذمر الیں باتیں لگاتے ہو جن کا تنہیں خود بھی علم نہیں ۔ یا تم اللہ تعالیٰ کے ذمر الیس باتیں لگاتے ہو جن کا تنہیں خود بھی علم نہیں ۔

عِنْد: الزويك - قريب - پاس - اسم ظرف -

عُنْفُدًا: عبد - قول - اقرار - پيان - اسم جي سه مصدر جي -

آتشری : اس آیت میں مہود کے اس دھوے کا بیان ہے کہ ان کو دوزخ کی آگ ہتد روز سے زیادہ نہیں چوئے گی ۔ حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ مہود کما کرتے تھے کہ دنیا کی کل عمر سات ہزار برس ہے ۔ ہر ہزار برس کے عوض ہمیں ایک دن عذاب ہوگا قبادہ اور صطا فرماتے ہیں کہ چند روز سے مبود کی مردا وہ چالیس دن ہیں جن میں ان کے آباد و اجداد نے گائے کی بوجا کی تھی ۔ (مظہری ۱۸۸ ) ۔

بنی اسرائیل لینے آپ کو اللہ تعالیٰ کے لاڑلے اور مجبوب مجھتے تھے۔ اس کی سند میں وہ اللہ تعالیٰ کے ان انعامات کو بیان کرتے تھے جو اللہ تعالیٰ نے وقتاً فوقتاً ان پر

کے ۔ اس سلیط میں انہوں نے اپنی طرف سے کئی ہاتیں گر رکمی تھیں ۔ انہیں میں سے ایک بات یہ بھی تھی کہ اگر ان کی ہد اعمالیوں کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان کو کوئی سزا دی بھی تو وہ مرف گنتی کے چند روز کے لئے ہوگی ۔ لہذا وہ بمیشہ ووزخ میں نہیں رہیں گئے ۔ اللہ تعالیٰ نے ای آیت میں یہ کمکر ان کی تکذیب کر دی کہ کیا تم نے اللہ تعالیٰ سے این آیت میں یہ کمکر ان کی تکذیب کر دی کہ کیا تم نے اللہ تعالیٰ سے حبد لیا ہے کہ تمہیں اس قدر عذاب ملے گا جو تم وحویٰ کرتے ہو ۔ اگر تم اللہ تعالیٰ سے ایسا عبد لے لیتے تو وہ ہرگز لینے عبد کے خلاف نہ کرتا ۔

ابل جنت و دوزخ

اَحُاطَتُ: اس في محرايا - اس في اعالم كرايا - إعَالَمَةُ عن عامني - خَطِلْيَةً عن اس كى جمع خُطِلْيَةً عنه - حَطِلْيَةً عنه - يد واحد ب - اس كى جمع خُطِلْيَةً عنه -

آفشری : حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ میماں برائی سے مراد کفر ہے ۔ اور ایک روایت ہیں ہے ہیں کہ اس سے کبرہ گناہ مراد ہیں ہیں کہ اس سے کبرہ گناہ مراد ہیں جو نہ بہ نہ ہو کر دل کو گندہ کر دیں ۔ مسئد احمد میں صفرت عبداً لللہ بن مسعود سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ گناہوں کو حقیر نہ کھو وہ جمع ہو کہ انسان کی بلاکت کا سبب بن جاتے ہیں ۔ ہر آپ نے ایک مثال بیان فرمائی کہ اگر لوگ ایک مثال بیان فرمائی کہ اگر لوگ ایک ایک مثال بیان فرمائی کہ اگر لوگ ایک ایک مثال بیان فرمائی کہ اگر لوگ ایک ایک کری ہے آئیں تو ابنار لگ جاتا ہے ہم اگر اس میں آپ لگائی جاتا ہے کہر اگر اس میں آپ لگائی جاتا ہے کھر اگر اس میں آپ لگائی جاتا ہے کہر اگر اس میں آپ لگائی جاتا ہے کہر اگر اس میں آپ کی دیائی کی دو دیائی کی دیائی کی دیائی کی کی دیائی کی دیائی کی دو دیائی کی دیائی کی

ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے یہود کے مذکورہ بالا دھوے کو کہ ان کو دوزخ کی آگ چند روز سے زیادہ نہ چھوتے گی رد فرمادیا ہے ۔ اور واضح طور پر بتایا ہے کہ کفر

کی وجہ سے کافر کا کوئی بھی عملِ صالح قبول بہیں ہوتا بلکہ اگر کسی نے کفر سے جہلے کچے نیک کام کتے ہوں وہ بھی کفر کی بنا پر ضائع ہو جاتے ہیں ۔ اس لحاظ سے کافر سرتا پا بدی میں گھرا ہوا ہوتا ہے جس کی سزا ابدی جہنم ہے ۔ دوسری طرف الل ایان ہیں ۔ اول تو ان کا ایان ہی بہت بڑا عملِ صالح ہے بھر جو اعمالِ صالحہ ان سے سرزد ہوتے ہیں وہ بھی ان کے نامرہ اعمال میں درج ہوتے ہیں اس لئے وہ جنت کے مستق ہیں اور وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے ۔

پی فرکورہ آیات کی رو سے کافر کا ابدی بہنی ہونا ٹابت ہے اور چونکہ صرت موئی آخری نبی بہس بی بلکہ ان کے بعد صرت عین نبی ہوئے اور آخر میں صرت محمد ملی اللہ علیہ وسلم مبحوث ہوئے اور آپ پر سلسلہ نبوت ختم ہو گیا ۔ اور اب قیامت تک یہ کوئی نبی آئے گا اور نہ کوئی نبی شریعت ۔ اور عبود نے صرت عین علیہ السام اور آخصرت ملی اللہ علیہ وسلم دونوں کا الکار کیا لہذا وہ کافروں میں شامل ہو گئے ۔ اس لئے اس ضابط کی رو سے وہ بھی ابدی جہنی ہیں ۔ پی ان کا مذکورہ بالا دمویٰ بلا دلیل ہی جہنی ہیں ۔ پی ان کا مذکورہ بالا دمون بلا دلیل ہی جہنی ہیں ۔ پی ان کا مذکورہ بالا

نبی اسرائیل کی عبد شکنی

٨٣ - وَإِذْا خُذْنَا مِيْثَاقَ بَنِيَ اِسْرَاءِ يَلَ لاَ تَعَبُدُونَ إِلاَّ اللَّهُ تَعَلَيْهِ وَالْمَسْكِيْنِ
وَبِالْوَالِدَيْنِ إِخْسَاناً وَ ذِى الْقُرْبِي وَالْيَتْلِي وَالْمَسْكِيْنِ
وُقُوْلُوْالِلِنَّاسِ جُسْنَا وَاقَيْعُوا الضَّلُولَا وَ أَتُوا الزَّكُولَا ما ثُمْ ثَوَلَيْتُمُ إِلاَّ قَلِيلًا مِّنْكُمْ وَائْتُمْ مُعْرِضُونَ ما

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ہم نے بنی امرائیل سے عبد لیا کہ تم اللہ تعالیٰ کے مواکسی کی عبادت ید کرنا اور ماں باپ سے اور رشتہ داروں سے اور یقیموں سے اور مسکینوں سے حسن سلوک کرنا اور لوگوں سے ایجی بات کمنا اور نماز قائم کرنا اور ذکوۃ ادا کرنا ۔ ہمرتم میں سے چند آدمیوں کے مواسب منہ موڈ کر پھر مختے ۔

مِیْتُاقٌ: اقرار، عبد، پیان، وَنَافَدُ ہے اسم آلہ۔ یہ دامد ہے اس کی جمع مُنِیْتُاقٌ: مُوَاثِنِّنَ آتی ہے۔ يُتْمِينَ: يتيم بيج ، يه جمع ب اس كا واحد يَتِيم ب - يتيم اس بيج كو كهت بيس جس كا باب اس ك بالغ بون سے وَبِط مرجائے -

مسكين : مسكين - غريب - محتاج - اس كا واحد شبكين ها - مسكين وه مغلس مسكين وه مغلس ها واحد شبكين ميار بويا تدرست -

ورد م حسنا: اجما ہونا ۔ عمدہ ہونا ، مصدر ہے ۔

تشریکے: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو لینے پانچ احکام یاد دلائے ہیں۔ (۱) سب سے پہلے تعظیم الی کا ذکر فرمایا کیونکہ یہی (توحید ہی) تمام نیکیوں کی بنیاد ہے۔

(۲) ای ہے متصل ماں باپ کے ساتھ حسنِ سلوک کی تاکید فرمائی ۔ گو یا توحید کے بعد ماں باپ کی تعظیم و حرمت دو مرے درجہ کا حکم ہے اور والدین ہی جبس بلکہ ان کے سبب جو رشتے اور قرابتیں پیدا ہوتی ہیں خواہ وہ ماں کی طرف سے ہوں یا باپ کی طرف سے ، ان سب کے ساتھ بھی حسنِ سلوک کی تاکید ہے ۔ جس طرح ماں باپ کی تعظیم کے ساتھ ساتھ الی قرابت کی تعظیم کا حکم ہے اس طرح اللہ تعالی کی تعظیم کے ساتھ ساتھ اس کی مخلوق کے ساتھ خیر و بھلائی کی تاکید ہے ۔ خاص طور پر بتیموں اور مسکینوں کے ساتھ حسن سلوک کر نا ۔ اگر وہ قرابت دار ہیں تو اور بھی زیادہ حسن سلوک کے مستی ہیں ۔

ایک صحیح عدیث میں ہے کہ کسی نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں کس کے ساتھ سلوک اور ہمطائی کروں ۔ آپ نے فر مایا کہ اپنی ماں کے ساتھ ۔ اس نے عرض کیا پھر کس کے ساتھ ۔ آپ نے فرمایا کہ اپنی ماں کے ساتھ اس نے پھر عرض کیا کہ پھر کس کے ساتھ ۔ آپ نے فرمایا کہ اپنی ماں کے ساتھ اس نے پھر عرض کیا کہ پھر کس کے ساتھ ، پھر اور آپ نے ارشاد فرمایا لہنے باپ کے ساتھ ۔ پھر اور قریب دالے کے ساتھ ، ساتھ ، پھر اور قریب دالے کے ساتھ ( ابن کھیر 100 ) ۔

(۳) بنی نوعِ انسان کے لئے عمدہ بات کہنا ، انچا مشورہ دینا ، فحش اور بد کاموں سے نرمی اور اخلاق کے ساتھ منع کرنا ، ترش روئی سے پیش ند آنا ۔

مسند احمد میں حضرت ابو ذر سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اچی چیز کو حقیر نہ مجھو اگر اور کچہ نہ ہو سکے تو لینے بھاتی سے بنستے ہوئے چبرے کے ساتھ بی ملاقات کرلو ( ابن کٹیر ۱/۱۲۰) ۔

(٣) نماز قائم كرو \_ سجده كرو اور دعا كرو \_ معيبت ك وقت اى سے التجاكرو \_

( ۵ ) اس کے بعد زکوہ بعنی مالی حبادت کا حکم ہے جس سے یتیموں اور مسکینوں کا حق مجی اوا ہو تا رہے ۔

عبود میں سے چند لوگوں کے سواسب نے ان احکام سے مند موڑ لیا تھا ممر بھی وہ اللہ تعالیٰ کے محب ہونے کے دعوا برار تھے۔

AF - وَا فَاخَذُنَا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ الْمُعَدُونَ وَمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ النَّفُكُمُ مِنْ دِيَارِ كُمْ . ثُمُّ اقْرُرْتُمُ وَانْتُمُ تَشْعَدُونَ .

اور ( وہ وقت یاد کرد) جب ہم نے تم سے عبد لیا کہ تم آپس میں خونریزی نہ کرنا اور ند لینے لوگوں کو جلا وطن کرنا ۔ پھر تم نے اقرار کر لیا اور تم ( اس کی) شہادت بھی دیتے ہو ۔

تُسْفَكُونَ : تم (خون) بہائے ہو - تم خوزین كرتے ہو - سفك سے مضارع - دماء كم : تہارے خون - بہائے ہو - سفك مضارع - دماء كم : تہارے خون - تہارے إو - يه بتع كا صغر به اس كا داحد دم به - دماء كم : اس آیت میں خرید دو حكوں كا بیان ہے جو بن امرائیل پر فرض كے گئے تھے ۔ تقریع د

( ۱ ) آپی میں خونریزی نہ کرنا ۔ ( ۲ ) اپنی قوم کے لوگوں کو جلا وطن نہ کرنا ۔

٥٨ - ثُمَّ انتُمْ هُولاً عِتَقَتْلُونَ انْفُسَكُمْ وَتَخْرِجُونَ فَرِيقاً مُنْكُمْ وَيَوْ وَانْكُمْ وَيُو مِنْ يَالْمُونَ عَلَيْهِمْ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ، وَ إِنْ يَا تُوكُمْ أَسُلُ حَالَا تُمْ وَالْعُدُوانِ ، وَ إِنْ يَا تُوكُمْ أَسُلُ حَالَا تُمْ وَالْعُدُوانِ ، وَ إِنْ يَا تُوكُمْ أَسُلُ حَالَا لَهُ وَلَا عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ ، اَفَتَوْمِنُونَ وَالْمُنْوِنَ مِنْعُضِ الْخُرَاجُهُمْ وَهُو مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ ، اَفَتُولُونَ مِنْكُمْ الْحُراجُهُمْ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ بِبَعْضِ الْحَلْقِ وَلَا لِيَعْضِ الْحَلْقِ وَلَا اللّهُ مِنْ الْحَلْوقِ الدِّنْيَاء وَيُومُ الْقِلْمَةِ يُرَدُّونَ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الْحَلْوقِ الدِّنْيَاء وَيُومُ الْقِلْمَةِ يُرَدُّونَ اللّهُ مِنْ الْحَلْوقِ الدِّنْيَاء وَيُومُ الْقِلْمَةِ يُرَدُّونَ اللّهُ مِنْ الْحَلْمُ اللّهُ مِنْ الْمُحَلِّوقِ الدِّنْيَاء وَيُومُ الْقِلْمَةِ يُرَدُّونَ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ الْحُيْلُولُ عَمْا تَعْمَلُونَ وَاللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّه

مرتم بى تو بوج لهن لوگوں كو لهن آپ قتل كرتے بو اور لهن ايك كروه كو

ان کے گروں سے بہر نکالتے ہو۔ ان پر گناہ اور ظلم کے ساتھ چرمائی کرتے ہو۔ اور اگر ( وہی لوگ فیر قوموں کے ) قیدی ہو کر بہارے پاس آتے ہیں تو تم فدید دیکر ان کو چرا لیتے ہو حالا نکہ ان کا نکالدینا ہی تم پر حرام تھا۔ اور بھر کیا تم کتاب کے کچے حصہ پر ایمان رکھتے ہو اور کچہ کا انکار کرتے ہو۔ پر جو تم میں سے ایسا کرے اس کی سزا یہی ہے کہ وہ دنیا میں رسوا ہو اور قیامت کے روز بھی اس کو سخت عذاب میں ڈالا جائے۔ اور جو کچے تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ اس سے غافل نہیں۔

تَظْهُرُونَ : تم آلِس مِن مدد كرت بو - تَظَامُرُ الله مضارع -

عُدُوان : حد سے برحنا - ظلم - زیادتی - مصدر ہے -

اسری: گرفتار ہو کر ۔ قیدی بن کر ۔ یہ اُسِیْری جع ہے ۔

مُنَا وَهُمْ: تَمْ فَدِيهِ دِيكُرِ ان كو قيدِ سے جِهِواتے ہو - مُفَادَاةً سے مضارع -

خِرْی : ذات - خواری - رسوائی - مصدر ہے -

يُرَدُّونُ : وه لوالت جائين سے - رُدِّے معارح مجول -

آنشری : در سن میں انصار کے دو قبیلے تھے ۔ ایک اوس اور دوسرا خزرج ۔ دونوں بوں کی بوچا کرتے تھے ۔ اسلام سے دہنے ان میں لڑائیوں کا سلسلہ چلتا رہتا تھا ۔ یہود کے تین قبیلے تھے ۔ ایک بنو قبینقاع ، دوسرا بنو نُفیر اور تیسرا بنو قُرینگہ ۔ ان میں سے بنو قبینقاع اور بنو نفیر تو خزرج کے طرفدار اور حالی تھے اور بنو قریفہ قبیلہ اوس کے حلیف تھے ۔ جب اوس و خزرج کے قبیلوں میں جتگ و جدال ہوتا تو یہود کے یہ تینوں قبیلے بھی دینوں قبیلے دوسرے کے باتھوں مارے جائے اور موقع پاکر وہ ایک دوسرے کے کمودی کی ایک دوسرے کے باتھوں مارے جائے اور موقع پاکر وہ ایک دوسرے کے گروں کو اجاز دینے ، ان کے مال و دولت پر قبضہ کر لیتے اور ان کو دیس ثمال جمی دیدیتے تھے ۔ جب لڑائی رک جائی تو فریق مخلوب کے قبیدیوں کا فدیہ دیکر ان کو چھوا لیتے اور کہتے کہ از ان کہ جھوا لیتے اور کہتے کہ دیدیوں کا فدیہ دیکر ان کو چھوا لیتے اور کہتے کہ بمارے لئے اللہ تعالیٰ کا بہی حکم ہے کہ بم میں سے جب کوئی قیر ہو جائے تو بم اس کو فدیہ دیکر چھوالیں ۔ (ابن کئیر ۱۱۰۰) ) ۔

اس آیت میں آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے کے یہود کی ای حالت کا

بیان ہے کہ اس عبد و پیمان کے باوجود تم آپس میں خون ریزی بھی کرتے ہو اور تم میں سے ایک گروہ دو سرے کو بطا وطن بھی کرتا ہے ۔ اور یہ کتنی تجیب بات ہے کہ اگر ان جلا وطن کئے ہوئے لوگوں میں سے کوئی شخص دو سری قوم کے باتھوں قید ہو جائے تو تم اسرائیلی کا آزاد کرانا کارِ ثواب جان کر ، اس کو مال کے بدلے قید سے رہائی ولاتے ہو حالانکہ تم ان کو جلا وطن کرنے کے حکم سے انگار کرتے ہو ۔ پھر تم میں سے وکوئی ایسا کرے تو اس کی بہی سزا ہے کہ وہ ونیا میں رسوا اور ذلیل ہو اور قیامت میں وہ سخت عذاب میں جنگا ہو ۔ اور اللہ تعالیٰ تنہارے کرتوتوں سے غافل مہیں ۔

ونيا كو آخرت ير تربيح وينا ٨٧ - أُولَئِكَ الَّذِيْنَ اشْتَرَوُ النَّحَيُولَّ الدُّنْيَا بِالْأَخِرَةِ زَفَلاً يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَ مُمُ يُنْصَرُّونَ مَ

یمی وہ لوگ ہیں جنبوں نے آخرت کے بدلے دنیاوی زندگی کو خرید لیا ۔ اس نہ تو ان کے عذاب میں کمی ہوگی اور نہ ان کی کوئی مدد کی جائے گی ۔

اشْتُورُوا: انہوں نے بیچا - انہوں نے خریدا - اِشْتِرَادُ سے مامنی - ایک میں کی گئونے کے اس میں کی کی جائے گی - تُخْفَیْتُ ہے مندرع مجول - مندرع مجول -

کشری : یبی وہ لوگ بیں جن کو قیامت کی ذرا پرواہ بنیں اور انہوں نے آخرت کے عیش و آرام کے بدلے میں فانی دنیا کے صول کو مقدم جانا ۔ یہ لوگ احکام خداوندی کو جانتے ہوئے بھی پس پشت ڈالدیتے ہیں ، امانت و دیانت ان میں سے ایم گئی ہے ، آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی صفتیں ، آپ کی نشانیاں ، آپ کی نبوت کی تصدیق ، آپ کی بشانیاں ، آپ کی نبوت کی تصدیق ، آپ کی جائے پیدائش اور جائے بجرت وغیرہ سب توریت میں موجود تحمیل مگر یہ ان سب کو چھپاتے رہے اور آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مخالفت کرتے رہے ۔ یہ ان سب کو چھپاتے رہے اور آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مخالفت کرتے رہے ۔ یہ ان سب کو چھپاتے رہے اور آنحفرت میں گئے ۔ یہ ان کے عذاب میں کی کی جائے گ

## ا بہیاء کی تکذیب

٨٤ - وَلَقَدُ أَتَيْنَا مُؤْسَى الْكِتْبَ وَ قَفَّيْنَا مِنْ بعددٍ

بِالرُّسُلِ رَ وَ أَتَيْنَا عِيْسَى أَبِنَ مَرْيَمُ الْبَيِّنَٰتِ وَايَّدُنْهُ بِرُوحِ الْبَيِّنَٰتِ وَايَّدُنْهُ بِرُوحِ الْفَدُسِ مَ افْكُلُمَا جَاءَ كُمْ رُسُولٌ بِمَا لَا تَعَوْىَ الْفَسُكُمُ الْفُسُكُمُ الْفُسُكُمُ الْفُسُكُمُ الْفُسُكُمُ الْفَسُكُمُ الْفُسُكُمُ الْفَسُكُمُ الْفَسُكُمُ الْفَسُكُمُ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

اور بینک ہم نے موی کو کتاب دی اور اس کے بعد ہے در ہے رسول بھیج ۔
در ہم نے مریم کے بیٹے علی کو کھلے معجزے دنے اور پاک روح (جرائیل )
در ہم نے مریم کے بیٹے علی کو کھلے معجزے دنے اور پاک روح (جرائیل )
د اس کو قوت دی ۔ چر کیا جب کوئی رسول تنبارے پاس وہ حکم لائے جس
کو جنبارا دل نہ چاہے تو تم محبر کرنا شروع کر دو ۔ چر ایک گردہ کو تم بھٹلانے
اور ایک گردہ کو قبل کرنے گئو ۔

قد س قد س : پاک ہونا ، عبال مردا حفرت جرائیل علیہ اسلام ہیں ، یہ معدد ہمی ہے اسم بھی ۔

> مریک کیکھا: جب کمبی - جس وقت - اکثر - یہ لفظ کُلَّ اور کا سے مرکب ہے -

تکھولی : وہ خواہش کرتی ۔ وہ چاہتی ہے ۔ حوق سے مضارع ۔

آخشری اب بن امرائیل کے ای سلوک کا ذکر ہے جو وہ گزشتہ انبیاء اور رسولوں کے ساتھ کرتے تھے ۔ اللہ تعالیٰ فرائی ہے کہ ہم نے حضرت موئی علیہ السلام کو کتاب ( توریت ) دی تھی ۔ حضرت موئی کی وفات کے بعد ان کا دین توریت کے ذریعہ قاتم رہا اور اس کی تعلیم و ترویج کے لئے ہم نے ہے ور بے رسول بھیج اور ان سب کے بعد بیم نے حضرت علیم اور روح القدوس بعد ہم نے حضرت علیم و نبوت کی کھلی دلیلیں دیکر بھیجا اور روح القدوس کے ساتھ ان کی تائید کی ۔ حضرت علیم علیہ السلام کو نبوت کی جو کھلی دلیلیں دی گئی میں وہ یہ تھیں کہ مردوں کو بحکم خدا زندہ کر دینا ، بیماروں کو تحدرست کر دینا ، میں وہ یہ تھیں کہ مردوں کو بحکم خدا زندہ کر دینا ، بیماروں کو تحدرست کر دینا ، بیماروں کو تحدرست کر دینا ، بیماروں کو تحدرست کر دینا ، میں بیمونک مار کر اس کو بحکم خدا اڑا دینا وغیرہ ۔ اس سے تمام بنی اسرائیل میں کھلبلی میں پھونک مار کر اس کو بحکم خدا اڑا دینا وغیرہ ۔ اس سے تمام بنی اسرائیل میں کھلبلی میں کھالی دینا مکم کئی ۔ بنی اسرائیل نے اپنی ازلی بد بختی سے یہ کیا کہ جنب بھی کوئی رسول ایسا حکم

لایا جو ان کی خواہشات و توقعات کے خلاف ہو تو انہوں نے خف ہو کر اس ہے منہ پھیر ایا ہو اس ہے منہ پھیر لیا ۔ اس ب لیا ۔ اس پر بس بہیں کیا بلکہ انہوں نے بہت سے رسولوں کو تو صاف صاف جھٹلایا اور ان کی بے توقیری کی اور بہت سوں کو قتل کر ڈالا ۔ (حقائی ۲۳۲، ۲۳۲ / ۱ ابن کھیر ۱۲۲ / ۱۱) ۔

کافروں پر لعنت

٨٨ - وَقَالُوا قُلُوْبُنَا عُلْفُ ﴿ بَلَ لَكَنَكُمُ اللَّهُ بِكُنْرِمِمْ فَقَلِيْلا ۗ مَّا يُؤْمِنُوْنَ ؞

اور وہ کہتے ہیں کہ ہمارے دل غلاف میں محفوظ ہیں ۔ (نہیں) بلکہ اللہ تعالیٰ نے ان کے کفر کے سبب ان ہر لعنت کر دی ہے ۔ پس وہ بہت ہی کم ایمان لاتے ہیں ۔

> و د و غلف:

غلاف ۔ محفوظ ڈھے ہوتے ۔ یہ اَغَلَفُ کی جمع ہے ۔ اغلف اس قلب کو ہے ہیں جس پر خلقی پردہ پڑا ہوا ہو جس کی وجہ سے نہ وہ حق بات سے اور نہ کچے ۔ بعض مفسرین نے غلف کی اصل غُلُفُ لام کے ضمہ سے بتائی ہے ، پھر لام کو تخفیف کے لئے ساکن کر دیا ۔ حضرت ابن عباس کی قرائت سے اس کی تائید ہوتی ہے ۔ اس آیت کے معنی یہ ہوں گے ہمارے ول ہر قسم کے علم کے غلاف اور برتن ہیں لیعنی ان ہوں ہر قسم کا علم بجرا ہوا ہے ، ہمیں تہارے علم کی ضرورت نہیں میں ہر اور مظہری ۱/۹۲ کی صرورت نہیں ۔

آفشری : اس آیت میں بنی اسرائیل کا وہ رویہ اور سلوک بیان کیا گیا ہے جو انہوں فے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور قرآنِ کرم کے ساتھ روا رکھا تھا ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں ، یہود آپی نبوت اور قرآنِ مجید کو تسلیم نہ کرنے کا سبب یہ بیان کرتے تھے کہ ہمارے دل غلافوں میں محفوظ میں جو بات سنتے ہیں اسے محفوظ کر لیتے ہیں اور ہم اس پر سختی سے کار بند ہیں جو ہمیں ہمارے ہزرگوں سے آبنیا ہے ۔ اپنی ہے دھری اور ہم اس پر سختی سے کار بند ہیں جو ہمیں ہمارے ہزرگوں سے آبنیا ہے ۔ اپنی ہے دھری اور کی قبی کو وہ اپنی خوبی کے طور پر بیان کر رہے ہیں حالانکہ حق کی روشنی ہے وقول نہ کرنا کوئی خوبی اور استقامت نہیں بلکہ اس سے تو ان کے دلوں کی کیفیت

ظاہر ہوتی ہے کہ وہ اس قدر زنگ آلود اور سیاہ ہو گئے ہیں کہ اب ان میں انوارِ ہدایت کا اثر قبول کرنے کی صلاحیت ہی ہمیں رہی ۔ ان کے اس کفر و ضلالت کے سبب اللہ تعالیٰ نے ان پر لعنت فرمادی ہے اور ان کے دلوں کو ہر قسم کی خیر سے دور کر دیا ۔ اس لئے وہ بہت ہی کم تعداد میں ایمان لاتے ہیں ۔ چنائی مشرکین ان کے مقابلہ میں بہت زیادہ تعداد میں ایمان لائے (حقائی ۱/۳۲۸) ۔

#### يهود كاخسد وعناد

٨٩ - وَلَمَّا جَاءً مُمْ كِتَابٌ مِّنُ عِنْداللهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعُكُمْ ، وَكَانُو ا مِنْ قَبْلُ يُسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِيْنَ كَفَرُ وَا اللهِ فَلَمَّا جَاءً مُمْ مَا عَرَفُوا كَفُرُ وَاهِ إِن فَلَمْنَةُ اللهِ عَلَى الْخُفِرِيْنَ ،

اور جب الله تعالیٰ کی طرف ہے ان کے پاس ایک الی کتاب (قرآن) چہنی جو اس ( توریت ) کی تصدیق کرتی ہے جو ان کے پاس ہے طالا نکہ اس سے طہلے وہ ( اس کی برکت ہے ) کافروں پر فتح بھی مانگتے تھے ۔ پھر جب ان کے پاس وہ آیا جس کو انہوں نے بہجان بھی رکھا تھا تو وہ اس کے منکر ہو گئے ۔ سو منکروں می الله تعالیٰ کی لعنت ہو ۔

يَسْتَفْتِحُونَ : وه فَعْ كَ دعا ملنَّكَ بين - وه مدو چاہتے بين - اِسِّتَفْمَاحُ سے مضارع -

عَرَفُوا : انهول في بهانا - انهول في جانا - عُرفَانٌ و مُعْرفَةُ سے ماضى -

تشری : جب بہودیوں اور مشرکین عرب کے درمیان لڑائی ہوتی تو بہود کہا کرتے تھے کہ حنقریب اللہ تعالی کی ہی کتاب لیکر اللہ تعالی کے ایک عظیم الشان پیفمبر تشریف لانے والے بیں ۔ ہم ان کے ساتھ ہو کر نتہیں ایسا قبل و غارت کریں گے کہ نتہارا نام و نشان نہ دہ گا ۔ یہ لوگ اللہ تعالیٰ ہے دعا کیا کرتے تھے کہ اے اللہ! تو اس نبی کو بلد بھی جس کی صفتیں توریت میں بیان کی گئی ہیں تاکہ ہم ان پر ایمان لا کر ان کی معیت میں تیرے دشمن ہے انتقام لیں ۔ پھر جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مبعوث معیت میں تیرے دشمن ہے انتقام لیں ۔ پھر جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مبعوث ہوئے اور انہوں نے تمام نشانیاں آپ میں دیکھ لیں اور آپ کو بہجان بیا تو چونکہ آپ عرب میں ہوتے اور انہوں نے تمام نشانیاں آپ میں دیکھ لیں اور آپ کو بہجان بیا تو چونکہ آپ عرب میں ہے تھے اس لئے انہوں نے حمد و عناد کی بنا پر آپ کی نبوت کا انکار کر دیا ۔

اس کے بر عکس وہ مشرکین مدینہ جوان میہوو سے آپ کی بعثت کا زمانہ اور آپ کی صفات سفتے ملے آئے گئ صفات سفتے ملے آئے نقے ان کو ایمان کی دولت نصیب ہوئی اور با لا خروہ آپ کے ساتھ ہو کر میہود پر غالب آگئے ۔ ( ابن کثیر ۱۲۳/ ۱) ۔

امام احمد اور طرانی نے سلم بن قیس سے روایت کی ہے کہ ہمارے مملہ بن حبدالا شہل میں ایک بہودی رہا تھا۔ اس نے ہم سے عالم آخرت کے عذاب و ثواب کا ذکر کیا تو ہم نے اس ہو دلیل بوچی تو اس نے کیا صنقریب کلہ کی طرف سے ایک بنی معبوث ہوگا وہ اس بات کو ثابت کر دے گا۔ ہم نے بوچھا کہ وہ کب ظاہر ہوگا اس سفر کہتے ہیں طرف نظر کر کے کہا کہ اگر یہ لڑکا اپنی طبعی عمر تک زندہ رہا تو دیکھ لے گا۔ سفر کہتے ہیں کہ کچے روز بعد آنصرت صلی اللہ طیہ وسلم کی خبر مشہور ہو گئی۔ پھر جب سفر کہتے ہیں کہ کچے روز بعد آنصرت صلی اللہ طیہ وسلم کی خبر مشہور ہو گئی۔ پھر جب آپ مدینہ میں آئے تو ہم نے اس مجودی سے کہا اب تو ان پر ایمان کیوں خبیں لاتا۔ آپ مدینہ میں آئے جو اس ( توریت ) کی اس نے خبل ہو کر کہا ہے وہ شخص خبیں ۔ اس کے بارے میں اللہ تعالی نے فرمایا کہ جب ان کے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے وہ کتاب ( قرآن ) آئی جو اس ( توریت ) کی تصدین کرتی تھی جو ان کے پاس تھی تو انہوں نے یہ جلنتے ہوئے بھی کہ یہ وہی کتاب اور دی نبی ہے جس کے ہم منظر تھے ، ان کا انکار کردیا ۔ پس ایسے منکروں پر اللہ تعالی کی لعنت ہے ( حقائی ۱۳۲۸ ) ۔

# حسد و عناد کی سزا

٩٠ بِنْسَمَا أَشْتَرُوا بِمَ أَنْفُسُكُمُ أَنْ يُكُفُّرُوا بِمَا أَنْزُلُ اللَّهُ مِنْ يَكُفُرُوا بِمَا أَنْزُلُ اللَّهُ مِنْ قَضْلِم عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادِم فَبَاءُ وَ يَغْمَلُ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادِم فَبَاءُ وَ يَغْمُ بِعَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادِم فَبَاءً وَ يَغْمُ بِعَلَى عَنْ يَشَاءً مَنْ عَذَابًا مُجْدَينًا .
 بِغَضْبٍ عَلَى غَضْبٍ ، وَلِلْكُفِرِيْنَ عَذَابً مُجْدَينًا .

انہوں نے لینے آپ کو بہت ہی بڑی چیز کے بدلے بچ دیا۔ ( وہ یہ کہ ) وہ اللہ تحالیٰ نے اس ( وی ) کو لینے اللہ تحالیٰ نے اس ( وی ) کو لینے فضل سے بندوں میں سے جس پر چاہا کوں اثار دیا۔ سو وہ لوگ خضب بالائے خضب کے مستق ہو گئے اور کافروں کے لئے ذات کا عذاب ہے۔

بِنْسَمًا: براہے ہو کچ کہ۔

بغیباً: حد کرنا ۔ بغاوت کرنا ۔ سرکشی کرنا ۔ فساد کرنا ۔ ظام کو بائل اس لئے کہتے ہیں کہ وہ فساد کرتا ہے ۔ جو امام وقت کی مخالفت پر مقابلہ کے لئے نگلے اسے بھی بائل اس لئے کہتے ہیں کہ وہ فساد کرتا ہے ۔ حاسد کو اس لئے بائل کہتے ہیں کہ وہ فساد کرتا ہے ۔ حاسد کو اس لئے بائل کہتے ہیں کہ وہ جس پر حسد کرتا ہے اس کی نعمت کا زوال چاہتا ہے ۔ (مظہری 90/ ا) ۔

بَاءُ وَا: انبول نے كمايا - وہ مستق بوئے - بَوَارَ ع مامنى -

مُعِينُ : وليل كرن والله رسوا كرف والله وإهان إحال اسم فاعل -

کشری : بہود نے قرآنِ مجید اور آنحضرت صلی اللہ علیہ دسلم کی نبوت کا جو الکار کیا تھا ، اس آیت میں اللہ تعالی کے ان کے انکار کو تجارت سے تشبیبہ دی ہے کہ انسان ونیا س ایک تاجر کی حیثیت ہے آیا ہے اس کا مال تجارت اس کی عمر ہے اور جو کچے اچے یا بڑے کام وہ کر رہا ہے ، یہ وہ مال ہے جو وہ اپنی بیش قیمت عمر کے بدلے میں کما رہا ہے ۔ مہود نے اپنی قیمتی عمر کے بدلے میں جو کھیر کمایا یا کیا وہ اللہ تعالی کی نازل کی ہوئی چیزوں کا انکار ہے ۔ لمدایہ بہت بڑا سودا ہے ۔ حضرت علی اور انجیل کا انکار كرفي ، توريت يرعمل يد كرفي ، فكموت كى يوجا كرفي اور مفتد ك دن حد سے تجاور كرنے يہود وليلے بى خضب الى ميں بملائے اب اس خضب ير مزيد خضب يہ بو كيا ك انہوں نے قرآن کریم اور آنحطرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت و نبوت کا بھی انکار کر دیا اور اس کی وجہ ان کا تکمر ، حسد اور بغض و عناد ہے کہ آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم ان میں سے نہ تھے بلکہ آپ عرب میں سے تھے حالانکہ اللہ تعالی فوب جانا ہے کہ وہ این نبوت و رسالت کس کو عطا فرمائے اور کس بر اپنے ففل و کرم ہے وجی نازل فرمائے ۔ بنی اسرائیل کے کفر کے نتیجہ میں ، قیامت کے روز ان یر ذلیل ورسوا کرنے والا عذاب ہوگا ۔ اس کے برعکس محنی ار مومنوں کوجو عذاب ہوگا وہ ذات ورسوائی کے لتے بہیں بلکہ وہ ان کو مختابوں سے پاک کرنے کے لئے ہوگا۔ (حقانی ۱/۳۲۹، ابن نخر ۱۲۵ / ۱۱) ـ

حق كا الكر

91 - وَاذِا قِيلُ لَكُمْ أُمِنْوا بِمَا أَنْزُلَ اللَّهُ قَالُوْا نُوْمِنُ بِمَا أَنْزِلَ

عَلَيْنَا وِيَكُفُرُ وَنَ بِمَا وَرُاءَ لَا هَ وَهُوَالْحَقَّ مُصَدِقاً لِمَا مَعُهُمْ ﴿ عَلَيْنَا مُعُهُمْ ﴿ وَلَا فَكُلُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنْيِنَ ﴿ قَلُ اللَّهِ مِنْ قَبُلُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنْيِنَ ﴿ وَلَا عَلَمُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنْيِنَ ﴿ وَالْحَالَ اللَّهِ مِنْ قَبُلُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنْيِنَ ﴿

اور جب ان سے كما جاتا ہے كہ تم اس پر ايان لے آؤ جو اللہ تعالىٰ نے نازل فرمايا ہے تو وہ كہتے ہيں كہ ہم تو اس (كتاب) پر ايان ركھتے ہيں جو ہم پر اثارى كئى اور اس كے علاوہ وہ سب كا اثكار كرتے ہيں ۔ حالانكہ وو (قرآن) برحق ہے اور تصديق كرتا ہے اس (كتاب) كى جو ان كے پاس ہے ۔ آپ ان سے بوچھتے اگر تم اياندار تھے تو فبلے سے اللہ كے نبيوں كو كوں قبل كرتے سے بوچھتے اگر تم اياندار تھے تو فبلے سے اللہ كے نبيوں كو كوں قبل كرتے

ور آء لا: اس ك سوا - اس ك علاده -

تشری : جب بہود ہے کہا جاتا کہ تم قرآنِ جمید اور آنحضرت مسلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لاؤ تو وہ کمدیتے کہ ہم تو ای پر ایمان لائیں گے جو ہم پر نازل کیا گیا ہے بعنی توریت ۔ اس ہے ان کے حد کا پتے چلتا ہے ۔ اور اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ چونکہ دومری کتابیں ہم پر نازل مبلیں کی گئیں اس لئے ہم دومری کسی کتاب پر ایمان نہیں لائیں گئے ۔ یہی ان کے دعوے کی تردید ہے کہ جب وہ قرآن کرم کو نہیں ملئے جو توریت کی تلدیب لازم آتی ہے ۔ اللہ تعالی کا اور اس کی تعدیق کرتا ہے تو اس سے تو خود توریت کی تگذیب لازم آتی ہے ۔ اللہ تعالی کا اور اس

النَّذِينَ أَتَيْنًا مُمُ الْكِتْبُ يَغْرِ فُونَهُ كَمَا يَغْرِ فُونَ أَبْنَاءُ مُمْ . الرَّه ١٣١

الل كتاب آپ كو اس طرح جائتے ہيں جس طرح كوئى اپنى اولاد كو بہي نتا ہے ۔

الله كتاب آپ آنحطرت صلى الله عليه وسلم كے انكار سے تو توريت پر ہمى ايمان ند

رہا ۔ اس كے بعد فرمایا كم انبیاء كا قتل تمام آسمانى كتابوں كى رو سے كفر ہے ۔

اگر توریت پر متبارا ایمان ہے تو تم نے اگھ انبیاء كو جو نئى شریعت اور نئى كتاب كے بغیر آئے اور توریت كی تصدیق و اتباع كرتے تھے ، كوں قتل كیا ۔

الله متبارا ایمان نہ تو اس كتاب پر ہے اور نہ اس كتاب پر ، تم تو محض نواہش كے بندے ، نفس كے ظام اور اپنى رائے اور قباس كے ماتحت ہو ۔

فرامش كى بندے ، نفس كے ظام اور اپنى رائے اور قباس كے ماتحت ہو ۔

فرامش كسى المبلو سے متبارا قول وفعل صحح اور درست نہيں مظہرى ( ١٩١/ ١) ،

پھرے کی پوجا

٩٢ - وَلَقَدْ جَا ءَكُمُ مُّوْسِلَ بِالْبِيَنْتِ ثُمَّ الْخَذْتُمُ الْمِجْلَ مِنْ، بَعْدِةٍ وَ انْتُمُ ظَلِمُوْنَ ،

اور بیشک بہارے پاس موٹ کھلے معجزے لیکر آتے میر بھی اس سے بعد تم فے پیکر میں اس سے بعد تم فے پیکرے کو (معبود) تجویز کر لیا اور تم نے تو ظلم پر کر باندہ رکمی تھی ۔

آفشر سی کے اس آیت میں یہود کو بتایا گیا ہے کہ تم دعویٰ تو ایان کا کرتے ہو گر بوت کی کھلی نشانیاں ویکھنے کے باوجود تم مرزع شرک میں بسلا ہو جس سے صفرت موٹی علیہ السلام کی تکذیب بھی لازم آئی ہے۔ تم نے صفرت موٹی سے بڑے مخبرے ویکھے مثلاً طوفان ، ٹڈیاں ، جوئیں ، ینڈک ، خون ، وغیرہ جو صفرت موٹی کی بد دعا سے ان کے معجزے کے طور پر ظاہر ہوئے ۔ اس طرح لکڑی کا سانپ بن جانا ۔ باتھ کا روشن ہو جانا ، سمندر کو چیر کر اس میں خفک راستہ بنا دینا ، بادلوں کا سایہ کرنا ، من وشکی اترنا ، پتھر سے بنریں جاری ہونا وغیرہ تمام معجزات صفرت موٹی سے ظاہر ہوئے اور تم نے اپنی آنکھوں سے ویکھے ۔ یہ سب ان کی نبوت اور ائلہ تعالیٰ کی توحید کی روشن دلیلیں تھیں اس کے باوجود اوھر صفرت موٹی کوہ طور پر گئے اوھر تم نے نہمرد کو معبود بنا لیا ۔ بنجتا نہ تو توریت پر بتبارا ایمان رہا اور نہ صفرت موٹی پر ۔ کہمرے کو معبود بنا نیا ۔ نتیجتا نہ تو توریت پر بتبارا ایمان رہا اور نہ صفرت موٹی ہی ہوئے اوھر کے معاود کے ماجود کو معبود بنانے کا واقعہ اگرچہ ان یہود کے ساتھ پیش منبیں آیا تھا جو نہمرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں نزول قرآن کے وقت موجود تھے مگر چو کلہ یہ آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں نزول قرآن کے وقت موجود تھے مگر چو کلہ یہ لوگ لین اجداد کے عالی اور ان کے دین کے پرو ہونے کے دھویدار تھے اس لئے یہ لوگ لین اجداد کے عالی اور ان کے دین کے پرو ہونے کے دھویدار تھے اس لئے یہ اور این کے دین کے پرو ہونے کے دھویدار تھے اس لئے یہ بھی ان کے دور میں شامل ہیں ۔ ( ابن کئیر ۱۲۷۱ ) ، معارف القرآن ۱۲۲۲ ) ) ۔

رفع طور

9٣ - وَ إِذْ اَخَذُنَا مِيْثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطَّوْرَ وَخُذُواماً النَّيْنَكُمْ بِقُولَةٍ وَالسَّمُعُوا وَقَالُوا سَمِعْنَا وَ عَصَيْنَا تَ وَ الشَّرِبُوا فِي النَّيْنَكُمْ بِقُولَةٍ وَالسَّمُعُوا وَقَالُوا سَمِعْنَا وَ عَصَيْنَا تَ وَ الشَّرِبُوا فِي النَّيْنَكُمْ الْمُؤْمِدِمُ الْمُعْمَلُونِهِمُ الْمُؤْمِدِمُ مَا قُلُ بِنْسَمَايا مُرُكُمْ بِهِ الْمِعَانَكُمْ أَنِ الْمُنْتَمُ مُؤْمِنِيْنَ وَ المُحَانَكُمُ أَنِ اللَّهُ الْمُلْكُمْ اللَّهُ الْمُنْتَمُ مُؤْمِنِيْنَ وَ السَّمَانِكُمْ أَنِ الْمُنْتَمُ مُؤْمِنِيْنَ وَاللَّهُ اللَّهُ السَّمَاءَ اللَّهُ اللْمُعْلَى اللَّهُ اللَّ

اور ( وہ وقت یاد کرد ) جب ہم نے تم سے جبد لیا اور کوہ طور کو تہارے

اور بلند كر ديا ( اور تبين حكم ديا ) كه جو كي بم تبين دي اس كو مفهوطى اور بلند كر ديا ( اور تبين حكم ديا ) كه جو كي بم تبين دي اس كو مفهوطى اور اور سنو! انبول في كما كه بم في سن تو ليا مكر كر اليا تما - آپ كمديخة اور ان ك كفر كر اليا تما - آپ كمديخة كه اگر تم اياندار بو تو بتهارا ايان تبين بهت بى برا حكم دے رب ب -

گفتری : اس آیت میں اللہ تعالیٰ بی اسرائیل سے فرانا ہے کہ بتبارا یہ وعوی کہ تم اسی پر ایمان رکھتے ہو جو تم پر نازل کیا گیا یہ بھی صریحاً غلط ہے ۔ کیونکہ تم نے تو خود صرحت موسی علیہ السلام کے معجزات بھیات کا انگار کیا اور انبیاء کو قتل کیا اور توریت کا انگار کیا طال نکہ جب وہ تہمیں دی گئی تھی تو اس وقت کوہ طور کو تم پر بلند (معلق) کیا گیا تھا اور تم نے یہ جان لیا تھا کہ اب اگر اس کو نہ لیا تو یہ بہماڑ تم پر آگرے گا۔ اس وقت بھی تہماڑ تم پر آگرے گا۔ اس وقت بھی تہم نے مان لیا ) کہا اور اس وقت بھی تہماڑا یہ حال تھا کہ زبان سے تو تم نے سمعنا (ہم نے مان لیا ) کہا اور دل میں مصینا (ہم نے باوجود پر شرے کی بوجا کی برائی تہمارے دلوں میں اس طرح رہی بس کرامتیں ویکھنے کے باوجود پر شرے کی بوجا کی برائی تہمارے دلوں میں اس طرح رہی بس گئی تھی جس طرح زمین پنی کو پی لیتی ہے اور پھر اس سے گھاس پھونس اگاتی ہے ۔ اس طرح تہمارے دل میں اللہ تعالی کی نا فرمائی ، انبیاء کا قتل کرنا اور دل میں قشیننا کہنا ، ایند تعالی کی نازل کردہ کہ بوت کا انگار کرنا ، آنحفزت صلی النہ علیہ وسلم اور قرآن کرم کا جان بو بھکر انگار کرنا ، النہ تعالی کی عبادت اور صلہ رہی کو توژنا وغیرہ خبیث ، زہر ملی اور خاردار بھی ڈھنکار اگتے ہیں جن کے کڑوے اور زہر لیے پھل تہمیں خبیث ، زہر ملی اور خاردار بھی ڈھنکار اگتے ہیں جن کے کڑوے اور زہر لیے پھل تہمیں وینا و آخرت میں اٹھانا پڑیں گے ۔ اگر تہمارا ایمان تہمیں جبی حکم دیتا ہے کہ تم ایس باتیں کرد تو آپ ان سے کہ جیئے کہ یہ بہت برا حکم ہے (حقائی ۱۵۱۱ / ۱۱) ۔

موت كى تمناكا چيلنج - تُمَالُ إِنْ كَانَتُ لَكُمُ الدَّارُ أَلاْ خِرَةٌ عِنْدَ اللهِ خَالِصَةً

٩٣ - قَلْ إِنْ كَانَتُ لَكُمُ الدَّارُ أَلاْ خِرَةً عِنْدَ اللَّهِ خَالِصَةً مِنْدَ اللَّهِ خَالِصَةً مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَدِقِيْنَ ،

آپ کمدیجئے کہ اگر ( بعول بہارے ) اللہ تعالیٰ کے نزدیک آخرت کا گھر دو سروں کے علاوہ خاص بہارے ہی لئے ہے تو تم موت کی آرزو کرد اگر تم نہنے دعوے میں سچے ہو۔ آفٹری : اے محد صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان سے کمدیجے کہ اگر تم اس وجوب میں سے ہو کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک آخرت کا گر اوروں کے مقابلہ میں خاص تجارے ہی لئے ہے تو تم موت کی تمنا کرو اس لئے کہ جس شخص کو یہ یقین ہو جائے کہ وہ جنتی اور اللہ تعالیٰ کا پسندیدہ اور بیارے لوگوں میں سے ہے تو وہ طرور ونیا کی پریشائی اور مصائب والے گر سے نجات کی تمنا کرے گا اور اللہ تعالیٰ سے ملاقات کا مشآق ہوگا ۔ (مظہری ۱۹۸ ا) ۔

هه . وَلَنْ يَتَمَنَّوُهُ اَبِدَا بِمَا قَدَّمَتُ اَيُدِيْهِمْ ﴿ وَاللَّهُ عَلِيْمُ مَا وَاللَّهُ عَلِيْمُ مَ بِالظَّلِمِيْنَ ﴿

اور وہ تو لینے ان اعمال کے سبب جوانبوں نے لینے ہاتھوں سے کئے ہیں ہر گز ہر گز کمی اس کی نمنا نہ کریں گے ۔ اور اللہ تعالیٰ تو ظالموں کو خوب جانبا ہے۔

گنشر سکے: اس آیت میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہود کے بارے میں پیشن گوئی ہے کہ وہ لینے ان گناہوں کے سبب جن کا وہ ارتکاب کرتے رہے ہیں مثلاً آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ کا رسول اور قرآن کریم کو اللہ تعالیٰ کا کلام نہ مائنا توریت میں عریف کرنا وغیرہ ، ہر گز موت کی تمنا نہیں کریں گے۔

طویل عمر کی حرص

99 - وَلَتَجِدَ نَعُمُ اَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَلُونَةٍ وَ مِنَ الَّذِيْنَ الْمُولِينَ اللهُ اللهُ المُعِلِينَ الْمُعَمَّلُونَ اللهُ اللهُ المُعِلِينَ الْمُعَمَّلُونَ اللهُ اللهُ المُعِلِينَ اللهُ اللهُ المُعَمَّلُونَ اللهُ اللهُ اللهُ المُعِلِينَ اللهُ اللهُونَ اللهُ اللهُ

اور الدید آپ ان کو دنیوی زندگی کا دومرے سب لوگوں سے زیادہ حریص پائیں کے خاص کر مشرکوں سے بھی زیادہ ۔ ان میں سے ہر ایک چاہتا ہے کہ کاش اس کی عمر ہزار برس ہو جائے اور اس کی عمر کا اس قدر طویل ہو جانا بھی اس کو عذاب سے مہیں بچا سکتا اور جو کچہ بھی وہ کر رہے ہیں اللہ تعالیٰ اس کو خوب دیکھ رہا ہے ۔

تَجِيدُ مُعَمِّ : توان كو طرور پائے كا - وَجُودُ عَدَ مضارح با نون تأكيد -

اَحْوَ صَ . برا حريص - برا لإلى ، مِرْمَنَ سے تفضيل - يود مَن سے تفضيل - يود من الله عند كرتا ہے - ورد و مودة في مضارع -

بِعُزَ حَرْجِهِ الله كا بهائ كالله و رُفْرَدُ الله الم فاعل -

تغفری کے بہار اور عیش عمی وہ دنیا ہی میں عمی لہذا اگر وہ طویل عمری بمنا کریں تو کچے جب
ہمار اور عیش عمی وہ دنیا ہی میں عمی لہذا اگر وہ طویل عمری بمنا کریں تو کچے جب
ہمیں ۔ اس کے ہر عکس بہود نہ صرف آخرت کے قائل تھے بلکہ وہ صرف اپنے آپ ہی
کو آخرت کی نعمتوں کا مستحق کہنے تھے ۔ بھر بھی اگر وہ دنیا میں رہنے کی بمنا کریں تو یہ
حیرت اور تعجب کی بات ہے ۔ حقیقت یہ ہے کہ اپنے اعمال بدکی سزا ہے ڈر کر موت
سے بھاگتے ہیں اور ہزار ہرس کی عمر چاہتے ہیں تاکہ ان کے اعمال بدکا نتیجہ پیش نہ آئے
صالانکہ یہ لوگ اہلیں کے ہرابر بھی عمر پالیں تو عذاب الهیٰ سے بہیں نی سکتے اللہ تعال
ان کے اعمال سے بے خبر بہیں وہ تمام بندوں کے بڑے ، بھلے اعمال کو خوب جانیا ہے
اور وہ ان کو ویسا می بدلہ دے گا۔ ( معارف الحدیث الحدیث ۱۲۲۹ ، حقائی ۱۲۵۱ ) ،

جنرائیل سے وظمیٰ

٩٤ ، ٩٩ - قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوَّا لِجِبْرِيلَ فَانَّهُ نَزَّ لَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِالْمُؤْمِنِيْنَ ، وَهُدَّى وَ بُشْراَ لِلْمُؤْمِنِيْنَ ، بِاذْنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَ هُدَّى وَ بُشْراَ لِللْمُؤْمِنِيْنَ ، مَنْ كَانَ عَدُوَّالِلهِ وَ جِبْرِيْلَ وَ مِيْكُلَ فَإِنَّ اللهِ وَ جِبْرِيْلَ وَ مِيْكُلَ فَإِنَّ اللهِ عَدُوَّ لِللهِ وَ جِبْرِيْلَ وَ مِيْكُلَ فَإِنَّ اللهَ عَدُوَّ لِللهِ وَ جَبْرِيْلُ وَ مِيْكُلَ فَإِنَّ اللهَ عَدُوَّ لِللهِ وَاللهِ وَ جَبْرِيْلُ وَ مِيْكُلُ فَإِنَّ اللهَ عَدُوَّ لِللهِ لِللهِ اللهِ عَدُوَّ لِللهِ اللهِ عَدُولًا لِللهِ عَلَى اللهُ عَدُولًا لِللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالْمُولِلْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

فشان نزول: مغرب كاس برانفاق بك كه جب يهود في حضرت جرائيل كو النا وشن اور حضرت جرائيل كو النا وشن اور حضرت ميكائيل كو النا دوست بآيا تو اس وقت ان كے جواب ميں يد آيت ان ل بوتى - اس آيت كے شان نزول كے بارے ميں متعدد روايتيں بيں -

تنظرت : اس آبت میں اللہ تعالیٰ نے بہود کو جواب دیا ہے کہ جرائیل جو کچہ کرتا ہے وہ حکم الین سے کرتا ہے ۔ اس نے آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قلبِ اظہر پر جو قرآن نازل کیا ہے وہ بھی ہمارے ہی حکم سے کیا ہے لبذا جو اس کا دشمن ہے وہ اللہ تعالیٰ کا دشمن ہے ۔ اب تم خود قرآن میں خور کرو کہ یہ کیسا ہے ۔ یہ سابقہ انبیاء کی تمام کتابوں کی تصدیق کرتا ہے ۔ اس کے اصولی و مطالب حرف یہ حرف ان کے مطابق ہیں۔ لہذا الیہ صورت میں اس کا انکار گویا ان تمام انبیاء کی کتابوں کا انکار ہے ۔ یہ سراسر بدارت ہے اور مومنوں کے لئے اس میں نوشخری ہے ۔ ان اوصاف کے ہوتے ہوئے بدایت ہے اور مومنوں کے لئے اس میں نوشخری ہے ۔ ان اوصاف کے ہوتے ہوئے بدایت ہے اور مومنوں کے بیت ہوتے ہوئے

کف اس وجہ سے ان کا انکار کرنا کہ اس کو جرائیل الے بیں مرامر جماقت ہے۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جو شخص اللہ تعالیٰ اور اس کے رسولوں اور فرشتوں ، خاص خور بر جبرائیل و میکائیل کا دشمن ہے تو اللہ تعالیٰ ان کافروں کا دشمن ہے (حقائی سے میلا / ۱) ۔

## فاستنبن كأكفر

99- وَلَقَدُ ٱنْزُلْنَا ۚ إِلَيْكَ أَيَاتِ بَيِنَاتٍ ۚ وَمَا يَكُفُرُ بِهَا اِلَّا الْفَاسِقُونَ ۚ ۥ

اور بیٹک ہم نے آپ پر کھلی آیتیں نازل کی بیں اور بدکار لوگ ہی ان کا انکار کرتے ہیں ۔

فَاسِقُونَ : کفر میں برصے والے - سرکش کرنے والے - فِنْنَ و فُنُونَ سے اسم فاعل - اگر فسق کا اطلاق معصیت پر ہو تو یہ معصیت کی عظمت پر ولالت کرتا ہے -

شان نزول: ابن ابی ماتم نے سعید اور عکرمہ کے طریقہ سے صفرت ابن عجد سے روایت کی کہ ابن صوریا بہودی نے آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا اے محد ( مسلی اللہ علیہ وسلم ) بخدا آپ کی جو نشانیاں ہمیں معلوم ہیں ان جی سے کوئی ہمی علامت آپ جی بہیں پائی جاتی ۔ آپ اپنی نبوت کی نشانی کے طور پر کوئی الیبی چیز نہیں لائے جس سے ہم بہمان لیس اور نہ اللہ تعالیٰ نے آپ بی ہونے کی کوئی روشن دلیل بیان فرمائی ۔ اس بر یہ آیت نازل ہوئی ( مظہری ۱۹۳۷ ) ۔

آئٹ میں جو اللہ تعالی فرماتا ہے کہ اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم و کھینے والوں کے لئے تو آپ کے نبی ہونے کی بیشمار ولیلیں موجود ہیں اور قرآن کا معجزہ تو قیام قیامت تک باتی اور ظاہر رہے گا ۔ جس میں مہود ہوں کی مخصوص معلومات کا ذخیرہ ہے ، ان کی کتاب کی پوشیدہ باتیں ہیں ۔ ان کی طرف سے اللہ تعالیٰ کے احکام اور کلام میں فریف کرنا مذکور ہے ۔ یہ سب آپ کی نبوت کی روشن ولیلیں ہیں ۔ یہ اور بات ہے کہ مبود ہوں کو ان کا حمد و بغض آپ کی تصدیق سے روکدے ورنہ ہم شخص جان سکتا ہے کہ ایک ای ای شخص سے ایسا پاکیزہ ، خوبوں اور حکمتوں والا کلام منبیں بن سکتا ۔ ایسے کلام پر ایمان نہ شخص سے ایسا پاکیزہ ، خوبوں اور حکمتوں والا کلام منبیں بن سکتا ۔ ایسے کلام پر ایمان نہ

لانا تری جالت ، کم مقلی اور کج نبی ہے لبذا اس کا الکار کرنا نافرمانوں ہی کا کام ہے ۔ میرو کی عہد فشکی

أَكْثَرُهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَمَّا جَاءُهُمْ رُسُولٌ مِّنْ عَنْدِاللَّهِ مُصَدِّقٌ لَمُ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لَيْ مُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَمَّا جَاءُهُمْ رُسُولٌ مِّنْ عِنْدِاللَّهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ نَبُذُ فَرِيْقٌ مِّنَ النَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَٰبَ قُرِيْتُ اللَّهِ وَرَآءَ طُبُورِ فِم كَانْكُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴿

اور کیا ( انہوں نے یہ بنیں کیا کہ ) جب انہوں نے کوئی جمد باندھا تو ان میں سے ایک فریق نے اس کو ( تو رُ کر ) پھیکدیا ۔ بلکہ ان میں سے ابہت سے تو ایمان ہی جنیں رکھتے ۔ اور جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان کے پاس وہ رسول آیا جو اس ( کتاب ) کی تصدیق کرتا ہے جو ان کے پاس ہے تو ایل کتاب میں سے ایک فریق نے اللہ تعالیٰ کی کتاب کو اپنی چیٹھ کے بچھے ایسا پھینک دیا گویا کہ وہ اس کو جانتے ہی جنیں ۔

فَیک کا : اس نے اسکو پھینک دیا ۔ اس نے اس کو پس بیٹ ڈالدیا ۔ نُبُر کے مامنی ۔ شمال نرول : ابن ابی ماتم نے صفرت ابن مباس سے روایت کی کہ آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے مالک بن الصغب میودی سے فرمایا کہ دین محدی کے بارے میں تم سے مہد و پیمان لیا عمل ہے کہ جب وہ ظاہر ہو تو تم اس کی اتباع کرنا ۔ یہ سنکر مالک نے کہا کہ ندا کی قسم ہم سے ہرگز اس کا مبد نہیں نیا عمیا ۔ اس کی محفیب میں اللہ تعالیٰ نے یہ قیت نازل فرمائی ۔ (مظیری ۱۰۴ / ۱، ابن کئیر ۱۳۳ / ۱) ۔

کھرنے: عبود نے جب بھی رسول کی معرفت اللہ تعالیٰ سے کوئی جد باندھا یا لوگوں سے جد کیا تو ان میں سے ایک گروہ نے فورا اس کو توڑ دیا ۔ یہی ہیں بلکہ ان میں سے اکثر کو تو اس پر ایمان ہی نہ تھا ۔ اب ان کے پاس اللہ تعالی کا وہ رسول آیا ہے جو توریت ، ذہور اور انجیل کی تصدیق کرتا ہے اور جس کی خبر اور نشانیاں توریت میں موجود تھیں ۔ عبود نے بھارتوں اور نشانیوں کو جہائے کے لئے توریت میں ہی خریف موجود تھیں ۔ عبود نے بھارتوں اور نشانیوں کو جہائے کے لئے توریت میں ہی خریف کر ڈالی اور چر الیے انجان بن محلے تو یا انہیں معلوم ہی نہیں کہ اس میں آنصورت میلی اللہ علیہ وسلم کی تائید و تصدیق موجود ہے ۔ اس طرح انہوں نے نہ مرف توریت ب

عمل منیس کیا بلکہ اس کو پس ایشت ڈالدیا اور جادو کے پیچے پڑ گئے ۔ اور پھر خود آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم پر بھی جادو کیا جس کی اطلاع آپ کو اللہ تعالیٰ نے دی ۔ ( حقائی ۳۵۳ \ ا، ابن کثیر ۱۱۳۴ ) ۔

#### جادو اور اس کے تقصانات

١٠١- وَاتَّبِعُوْ ا مَاتَتُلُوا الشَّيْطِينُ عَلَى مُلَكِ سُلَيْمُنُ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمُنُ وَمَا كَفَرَ وَ مَا لَيْطُنُ وَلَكِنَ النَّاسُ السِّحُرَة وَ مَا أُنْوِلَ عَلَى النَّاسُ السِّحُرة وَ مَا أُنْوِلَ عَلَى الْمَلَكُيْنِ بِبَابِلُ هَارُوتَ وَ مَارُوتَ وَ مَارُوتَ وَ وَمَا يُعَلِّمُن أَنْوَلَ عَلَى الْمَلَى السِّحُرة وَ وَمَا يُعَلِّمُونَ مَا يُعَلِّمُونَ مَا يُعَلِّمُ وَلَا الله عَلَى الْمُلَى الله عَلَى ال

اور وہ ( المبود ) اس ( علم ) کے بیچے پڑگتے جس کو شیاطین سلیمان ( علیہ السلام ) کے ( عبد ) سلیمان نے تو کفر بنیس کیا بلکہ وہ شیاطین ہی کافر نجے جو لوگوں کو جادہ سکھایا کرتے تھے اور وہ ( عبود ) اس کے جی ( بیچے پڑگتے ) جو بابل شہر میں باروت و ماروت وو فرشتوں پر انارا گیا تھا ۔ اور وہ دونوں ( فرشتے ) کسی کو مہیں سکھاتے تھے جب تک یہ نہ کہدیتے کہ ہم تو صرف آزمائش کے لئے ہیں ایس تو کافر نہ بن ۔ جب تک یہ نہ کہدیتے کہ ہم تو صرف آزمائش کے لئے ہیں ایس تو کافر نہ بن ۔ پس لوگ ان سے وہ بات سکھتے تھے جس سے نماوند اور اس کی بیوی میں جدائی ڈالدیں ۔ طالانکہ وہ اللہ تعالیٰ کے حکم کے بغیر اس سے کسی کو ذرا بھی فقصان مہیں ( بنیس ( بنیس اور وہ بھی جائے تھے کہ جس نے جادو خریدا اس کے بیٹ جادو خریدا اس کے کئے آخرت میں کچہ بھی حصہ مہیں اور وہ بہت بی بڑی چرز ہے جس اس کے لئے آخرت میں کچہ بھی حصہ مہیں اور وہ بہت بی بڑی چرز ہے جس کے بدلے انہوں نے لینے آپ کو بچا ۔ کاش ان کو مجھ ہوتی ۔

فِنْنَهُ: قَنْد - آزمانش - خورش - معدر ب -

#### خَلَاق: صه ـ نغيلت ـ

فشان شرول: یمبود حضرت سلیمان علیه السلام کی طرف سحر کی نسبت کیا کرتے تھے۔ بحب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت سلیمان علیه السلام کا ذکر کیا تو یمبود کہنے گئے کہ محمد ( صلی اللہ علیہ وسلم ) کو تو دیکھو کہ وہ حضرت سلیمان علیہ السلام کا ذکر انبیا، علیم السلام کے ساتھ ملا رہے ہیں انبیا، علیم السلام کے ساتھ ملا رہے ہیں حالانکہ وہ بڑے چالاک جادو گرتھے ۔ اور جادو کے زور سے ہوا پر اڑا کرتے تھے ۔ ان حالانکہ وہ بڑے چالاک جادو گرتھے ۔ اور جادو کے زور سے ہوا پر اڑا کرتے تھے ۔ ان کی تردید میں یہ آیتیں نازل ہوئیں ۔ ( جلالین بحوالہ ابن جریر ۔ سس) ۔

آتشری : ان آیات میں برآیا گیا ہے کہ یہود کرآب اللہ کو پس پشت ڈال کر جادو جسیں وابیات شعبدہ بازیوں میں لگ گئے ۔ حضرت سلیمان کے عہد حکومت میں شیاطین لوگوں کو جادو سکھایا کرتے تھے اور اس کو حضرت سلیمان کی طرف منسوب کرتے تھے ۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت سلیمان کی طرف منسوب کرتے تھے ۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت سلیمان کی برآت میں فرمایا کہ حضرت سلیمان نے اس کفر کا ارتکاب بہیں کیا تھا بلکہ وہ شیاطین ہی تھے جو کفر کے مرتکب ہوئے اور وہ لوگوں کو جادو سکھایا کرتے تھے (حقائی ۲۵۵) ا

سکیمنا اور میر اس بر ثابت قدم ربنا الیا د ہو کہ تم ہم سے کمکر سکیے لو کہ ہم است دین کو بہائے کیلئے بوچ رہے ہی اور میرخود اس خرابی میں پڑکر اپنا ایمان برباو کر نو ( معارف القرآن ۲۵۱ - ۲۷۴ ۱) ۔

توریت میں جادو کی ممانعت پڑھنے کے بادجود ، یہود اس علم کو سکیھتے ہتے ہی کا کچے ہی نقع نہ تھا ۔ وہ نوب جلسنتے ہے کہ جو کوئی اس جادد کو سکھ کا دہ آخرت کی فعمتوں سے محروم دہے گا ۔ لبذا بن کا ہم سکیمنا جو انہوں نے اپنی بیش قیمت مرکا ایک حصد ویکر سکیما تھا ، بہت بری چیز تھی ۔ کاش ان کو اس کا علم ہوتا ( حقائی ایک حصد ویکر سکیما تھا ، بہت بری چیز تھی ۔ کاش ان کو اس کا علم ہوتا ( حقائی ۱ کے اس کا علم ہوتا ( حقائی ۔ کاش ان کو اس کا علم ہوتا ( حقائی ا

## حصول خير كامعيار

١٠١٣ - وَلَوْ أَنْهُمُ أَمُنُوا وَالْمَتُوا لَمَتُوْبَةً مِنْ عِنْدِاللَّهِ خَيْرٌ ، لَوْ كَانُوْ ا يُعْلَمُونَ ،

اور اگر وہ ایمان لائے اور پر بیزگار بنتے تو البہ اللہ تعالیٰ کے ہاں کا اجر ان کے لئے بہتر تھا ۔ کاش ان کو علم ہو؟ ۔

ر رم ربي لمعتوية : اله: تواب ، اله: بدل ، اله: معادض -

تحریکے: اللہ تعالیٰ فرمانا ہے کہ اب جی اگر وہ آلحظرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان اللہ آتی اور وجھ کام کریں اور معامی اور سحر کو چوڑ کر بربیز گاری الفتیار کریں تو ان کے للے آخرت میں بہت اچھا اجرو ثواب ہے۔ کاش ان کو علم ہوتا ۔

## رَاعِمَا كِيعِ كَى ممالعت

٣٠١٦ يُّا يُنُّمَا الَّذِينَ امْنُوْ الاَ تَقُوْلُوْا رَاعِنَا وَقُولُوْا أَنْظُرُنَا وَالْمُولُوْا أَنْظُرُنَا وَالْمُعُولِينَ عَذَابُ اَلِيْمُ ،

اے ایمان والو! تم ( آخطرت صلی اللہ علیہ وسلم سے لفظ ) رَامِنَا نہ کما کرو بلکہ اُنظرنا کما کرو اور ( توجہ سے ) سنا کرو اور کافروں کے لئے دردناک عذاب

- 4

آپ کا کام مجد لیں - مراعاة عے امر -

افظر گا: ہماری رعایت کر۔ ہماری طرف متوجہ ہو۔ یہودی آنحطرت ملی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں حاضر ہو کر وصط و نصیحت سفتے ۔ اگر کوئی بات یہ سن سکتے اور اس کو دوبارہ بو چھنا چلہتے تو رَاعِنَا کہتے ۔ ان کی تقلید میں کہی کہی مسلمان مجی یہ کلمہ کہ دیتے تھے ۔ اللہ تعالی نے ان کو منع فرمادیا کہ یہ لفظ نہ کہا کرو ۔ اگر ضرورت پڑے تو اُلظرنا کہا کرو ۔ یہودی اس کلمہ کو بڑے معنی میں استعمال کرتے تھے ۔

شمان ترول: بعض مبودی آنحفرت سلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر شرار تا آپ کو لفظ رَامِعَا ہے خطاب کرتے تھے جس کے معنی عبرانی زبان میں ایک بد وعا کے بیں اور وہ اس نیت سے یہ لفظ کہتے تھے ۔ مگر عربی زبان میں اس کے معنی بماری طرف توجہ فرمانے ، بماری طرف خیال فرمانے کے بیں اس لئے عرب ان کی اس مشرارت کو نہ ہم سکے اور بعض مسلمان ہمی اچے معنی کے خیال سے آپ کو اس کلم شرارت کو نہ ہم سکے اور بعض مسلمان ہمی اچے معنی کے خیال سے آپ کو اس کلم مسلمانوں کو خطاب کرنے گئے ۔ جس سے یہ شریر بہت خوش ہوتے ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو خطاب کر کے فرمایا کہ تم ان کی تقلید میں رَاحِنا نہ کہا کرو بلکہ اگر طرورت پر بیت تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ پڑے تو اُنظرنا کہا کرو ( یعنی بماری طرف نظر شفقت فرمانیے ، بمارا انتظار فرمانیے ، فرما توقف فرمانیے تاکہ بم آپ کا کلام سمجھ لیں ) ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ اور تبہیں تو اس کی بھی طرورت نہیں ۔ القرآن ۱/۲۵۰ ، مظہری اللہ ا) ۔

تختری : اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے مومنوں کو کافروں کی بول چال اور ان کے کاموں کی مطاب میں اللہ تعالیٰ نے مومنوں کو کافروں کی بول چال اور ان کے کاموں کی مطاب ہے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص کسی قوم کی مشابہت کرے وہ انہیں میں ہے ہے ۔ ( ابن کثیر ۱۲۸۸ ) ۔

عبودی بعض الفاظ زبان دبا کر بولتے تھے اور ان سے بڑا مطلب لیتے تھے۔ جب امبیں یہ کمنا ہوتا کہ ہماری طرف توجہ فرمائے یا مکرد فرمائے تو وہ دَاجِناً کھتے اور اس سے رجونت اور سرکھی مراد لیتے۔ قرآنِ کرم میں ادشاد ہے۔ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِم وَ يَتُولُونَ سَعِفْنَا وَ عَصَيْنَا وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَرَاعِنَا لَيَّا بَالسِنَتِهِمْ وَطَغْنَا فِي الدِّيْنِ وَاسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَرَاعِنَا لَيَّا بَالسِنَتِهِمْ وَطَغْنَا فِي الدِّيْنِ وَاسْاء ٢٦) .

بعض بہودی الیے بھی ہیں جو کلام کو لینے موقع سے بدلتے اور زبان مروث کر سُمْعَ وَصَعِیناً ( سن اور بھر سننا نصیب سُمُعَنَا وَحَصَیناً ( سن اور بھر سننا نصیب یہ بھر) اور رَاحِنا کہتے ہیں تاکہ دین ( اسلام ) میں حیب نگائیں -

ایک حدیث میں ہے کہ جب یہ لوگ سلام کرتے ہیں تو اسام علیکم کہتے ہیں اور سام کے میں اور سام کے میں اور سام کے معنی موت کے ہیں تو تم ایکے جواب میں وعلیکم کہا کرو ۔ ہماری دعا ایکے حق میں قبول ہوگی اور انکی بد دعا ہمارے حق میں قبول ہیں ہوگی ۔( ابن کثیر ۱۳۸۸ / ۱)۔

اس آیت میں اُنظُرنا کے ساتھ اِسْمَعُوا بھی کہا گیا ہے جس سے ست چھ چاتا ہے کہ آئھورت سلی اللہ علیہ وسلم کی ہاتوں اور نصیحتوں کو توجہ اور خور سے سننا چاہئے جو لوگ یہ کچھتے ہیں کہ انسانی ہدایت و رہنمائی کے لئے صرف قرآن مجید کافی ہے ان کا خیال صحیح نہیں ۔ ان کو اس قرآنی فیصلہ سے سبق حاصل کرنا چاہئے ۔ اور و کیھنا چاہئے کہ اس آیت اور دوسری آیات میں آپ کے ارشادات سننے اور ملئے پر کتنا زور دیا گیا ہے ۔ ایک جگہ ارشاد ہے ۔

مَنْ يَطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللهُ ( نساء ٨٠ ) - جس ف رسول كي اطاعت كي -

اس کے بعد فرمایا کہ جو لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تضحیک کر کے اور آپ کو مرب کا فر ہیں کو مرب کافر ہیں اور گستانی کا ارتکاب کرتے ہیں وہ کافر ہیں اور اس کی سزا کے لئے اللہ تعالیٰ نے بہت وردناک عذاب تیار کر رکھا ہے ۔

# **کفار و** مشرکین کا عناد

٥٠١- مَايُودٌ الَّذِيْنَ كَفَرُ وَا مِنْ اَهْلِ الْكِتْبِ وَلَا الْمُشْرِكِيْنَ اَنْ الْمُشْرِكِيْنَ اَنْ الْكَثْبِ وَلَا الْمُشْرِكِيْنَ اَنْ الْكَثْبِ وَلَا الْمُشْرِكِيْنَ اَنْ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِم مَنْ يَشَاءَ ، وَاللَّهُ يُخْتَصُّ بِرَحْمَتِم مَنْ يَشَاءَ ، وَاللَّهُ يَخْتَصُ بِرَحْمَتِم مَنْ يَشَاءَ ، وَاللَّهُ يَخْتَصُ بِرَحْمَتِم مَنْ الْعَظِيمِ ،

کافر لوگ ، خواہ اہل کتاب میں سے ہوں یا مشرکین میں سے وہ اس بات کو ذرا بھی پسند بنیں کرتے کہ متبارے رب کی طرف سے تم پر کوئی اچی بات نازل ہو ۔ اور اللہ تعالیٰ تو جس کو چاہتا ہے اپنی رحمت سے خاص کر لیتا ہے اور اللہ تعالی بڑا فضل کرنے والا

فَضْلِ: فَفُل ، مِربانی ، بزرگی - یہ واحد ہے اس کی جمع اَفْنُسال ہے ۔ یکختَصُ وہ خاص کرتا ہے ۔ اِخْتِمَاصُ سے مضارع -

کشری : بہاں اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی انہاع سے بہود کے الکار کی وجہ بیان کی ہے ۔ بہود اور مشرکین آپ کے دلی دشمن ہیں وہ یہ نہیں چاہتے کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت یعنی وحی آپ بر نازل ہو مگر ہوتا وہی ہے جو اللہ تعالیٰ چاہتا ہے ۔ وہ جس بر چاہتا ہے اپنی رحمتِ ضاصہ کو نازل فرمادیتا ہے اور وہ بہت بڑے فضل والا ہے وہ اس بات کا پابند نہیں کہ سلطنت یا نبوت ہمیشہ کسی ایک خاندان یا ایک قوم میں رکھے ۔ (حقانی ۱/۳۵۹) ۔

# آیات کی تنسیخ

١٠١ ، ١٠٠ - مَانَنْسَخُ مِنْ اللهِ الْوَنْنْسِهَانَاتِ بِخَيْرٍ مِّمْنَهَا الْوَمِثْلِهَا وَاللهِ الْمَنْ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قَدِيْرٌ وَاللهُ تَعْلَمُ اللهُ الْمُعْلَمُ اللهُ اللهُم

ہم جو کسی آیت کو مسوخ کرتے ہیں یا جملا دیتے ہیں تو ہم اس سے ہمتر یااس کے برابر لے آتے ہیں ۔ کیا آپ جہتر یا اس کے برابر لے آتے ہیں ۔ کیا آپ جہتی جانتے کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے ۔ کیا آپ جہتی جانتے کہ آس نوں اور زمین کی بادشاہت اللہ تعالیٰ ہی کے لئے ہے۔ عہارے لئے اللہ تعالیٰ کے سوانہ کوئی دوست ہے اور نہ مردگار ۔

نُنْسَخُ : ہم مسوخ کرتے ہیں ، ہم مثاتے ہیں ۔ آئے کے مضارع ۔ اس پر تمام مضرین کا اتفاق ہے کہ اس آیت میں نسخ سے مراد کسی حکم کا زائل کرنا یعنی مسوخ کرنا ہے ۔ اس لئے کتاب و سنت کی اصطلاح ، میں ایک حکم

## ک بجائے دوسرا مکم جاری کرنے کو نیا کھے ہیں ۔

فَنْسِهَا: ہم اس کو بھلا دسیتے ہیں ۔ ہم اس کو فراموش کردستے ہیں ۔ اِنْساَدَ کے مضارع ۔

وُلِيّ : دوست ـ مدو كار ـ

قَصِيْدِ: مدوكار ، بجائے والا - نَعُرُّے مباللہ .

شمانِ نرول: قرآنِ كريم كى بعض آيعي خوخ جي اس يهجود في امراض كياكه يه اچا خدا كا كلام ب - بحلا بهلي آيت حي كيا برائي حي كه خوخ بو حي اور دومري آيت اترى -

ابن ابی حاتم نے عکرمہ کے طریق ہے ابن عبائی ہے دوایت کی کہ مجمی مجمی آمحموت ملی ابن عبائی ہے دوایت کی کہ مجمی مجمی آمحموت مسلی اللہ علیہ وسلم پر رات کے وقت وی نازل ہوئی اور دن کو بھلا دی جائی ۔ اس پر عبود نے طعن کیا تو یہ آیت نازل ہوئی ۔ ( جلالین ۳۸) ۔

تعقری :اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے عبود کے ان شکوک و شبات کا جواب ویا ہے جن کو وہ لیل اسلام پر پیش کرکے ان کے دلوں میں وسوسہ ڈاننے کے اور کچے کے کہ اگر اللہ تعالیٰ کی طرف سے خیر (وتی) اور شریعت نازل ہوتی ہے تو خیر کو ضوخ کیوں کر دیا جاتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ کے اضام اور شریعت ہمیشہ یکساں دہتے ہیں ۔ ان میں سے ایک طوشہ بھی بدل نہیں سکتا ۔ اگر یہ قرآن شریف منجانب اللہ ہے تو توریت کے اضام کیوں ضوخ کر دیے ۔ پھر خود اس شریعت میں بعض اضام کو ایک خاص وقت تک کیوں ضوخ کر دیا گیا ( نعوذ و بائلہ ) اللہ تعالیٰ کو اس سے قبطے اس حکم کی قباصت کا علم یہ تھا ۔ عبان اللہ تعالیٰ نے ان کے شہد کا انجی طرح رد فرما دیا ہے کہ اگر ہم کمی معلوت سے موقوف کرتے ہیں یا مؤخر کرتے ہیں تو اس میں بندوں کے لئے سرائر بہتری ہوتی ہے ۔ ہم اس سے بہتر یا ای کی مائند کوئی اور حکم دیتے ہیں جس پر سرائر بہتری ہوتی ہے ۔ ہم اس سے بہتر یا ای کی مائند کوئی اور حکم دیتے ہیں جس پر عمل کرنا آسان ہو ( حقائی ۱۳۵۹ ) ) ۔

کیا تنبیں معلوم منبیں کہ افتد تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے ہکیا تم منبی جانتے کہ آسمان و زمین کی سلطنت اس کے افتیار میں ہے ۔ وہ جس طرح چاہتا ہے کرتا ہے ۔ جسے چاہے نیک بختی دے ، جسے جاہے بد بختی دے ، جسے حدر سنتی دے ، جسے

چاہے بیماری دے ۔ جبے چاہے توفیق دے ، جبے چاہے بے نصیب کر دے ، جبے چاہے طال کر دے ، جبے چاہے دوک دے ، طال کر دے ، جبے چاہے دول دے ۔ جبے چاہے دوک دے ، وہ حاکم مطلق ہے جو چاہے احکام جاری فرماتے ، کوئی اس کے حکموں کو رد نہیں کرسکتا ، وہ جو چاہے کرے کوئی اس سے حکموں کو رد نہیں کرسکتا ۔ وہ بندوں کو آزباتا اور دیکھتا ہے کہ وہ نہیوں اور رسولوں کے کیے تابعدار ہیں ۔ اس نے کسی چیز کا کسی مصلحت ہے حکم دیا چر مصلحت ہی کی دجہ ہے اس حکم کو بنا دیا ۔ اس میں لوگوں کی آزبائش ہو جائی ہے ۔ نیک لوگ تو جہلے بھی اطاحت کے لئے کر بستہ تھے اور اب بھی ہیں ۔ مگر بدظن لوگ باتیں بناتے ہیں اور اطاحت کی بھائے جلے مہانے کرتے ہیں حالانکہ تمام بدخل کو اپنا کو کہنا چاہئے اور جو دہ کے اسے دال کی اتباع کرنی چاہئے اور جو دہ کے اسے دل کے تانا چاہئے اور جو حکم دے اسے فورآ بھالانا چاہئے ۔ اور جو دہ کے اسے دل سے دل سے دلج جاننا چاہئے اور جو حکم دے اسے فورآ بھالانا چاہئے ۔

اس آیت میں گو آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم کو خطاب ہے مگر دراصل یہ کلام مبود ہوں کو سنانا ہے جو انجیل کو اور قرآن کریم کواس وجہ سے جسیں ملنے تھے کہ ان میں توریت کے بعض احکام سوخ ہو گئے تھے ۔ اس لئے وہ ان بیوں کی بوت کے بھی منكر ہو كئے تھے ۔ اور يہ الكار مرف ان كے عناد و كبركى بنا ير تما ، ورند مقلاً نيخ محال بنیں اس کے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ لینے کاموں میں با اختیار ہے اس طرح حکوں میں بھی با اختیار ہے ۔ جو چاہے اور جب چاہے اور جس طرح چاہے پیدا کرے ۔ جے چاہے جس طرح چاہے ، جس وقت چاہے اور جہاں چاہے رکھے ۔ اس طرح جو چاہے اور جس وقت چاہے حکم دے ۔ اس حاکوں کے حاکم کا کوئی حاکم بنس ۔ ای طرح نقلاً بھی من شاہت شدہ امر ہے اور گزشتہ آسمانی کتابوں اور شریعتوں میں موجود ہے ۔ مثلاً **حضرت** آدم علیہ السلام کے بیٹے اور بیٹیوں میں ، بھائی بہن ہونے کے باوجود نکاح جائز تھا ۔ میر بعد میں اسے جرام کردیا ۔ حضرت نوح علیہ السلام جب کفتی سے اترے تو تمام حیوانات کمانا طال تما مگر بعد میں بعض کی جلّت شوخ ہو گئی ۔ دو بہنوں کا نکاح اسرائیل اور ان کی اولاد پر طال تما میر توریت کی شریعت میں اور اس کے بعد حرام ہو گیا ۔ حنرت ابراہیم علیہ السلام کو بیٹے کی قربانی کا حکم دیا بھر قربانی کرنے سے وہلے ہی خوخ كر ديا \_ بني امرائيل كو حكم بواكه جو لوك فكرا يوجن سي شامل تق سب ايني جانون كو قتل کر ڈالیں ۔ لیکن ابھی بہت سے باتی تھے کہ حکم شوخ ہو گیا ۔ اس طرح کے اور بہت سے واقعات موجود ہیں اور خود یمبودیوں کو ان کا اقرار ہے ۔ پھر بھی یہ قرآن کریم

اور آنحضرت صلی الند علیہ وسلم کو منبیں ملنتے اور کہتے ہیں کہ اس سے خدا کے کلام میں نسخ لازم آیا ہے اور وہ محال ہے ۔ ( ابن کثیر ۱۵۰ ، ۱۵۱/ مظہری ۱۱۲/ ۱) ۔

#### راہ راست سے دوری

١٠٨ - أَمُ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْنَلُو ارْسُولَكُمْ كُمَا سُنِلَ مُؤسى مِنْ
 قَبْلُ لَ وَمَنْ يَتَبَدَّلِ الْكُفْرُ بِالْإِيْمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ .

اے مسلمانو! کیا تم بھی یہ چنہتے ہو کہ اپنے رسول سے ولیے ہی سوال کیا کرو صیے اس سے بہلے ( حضرت ) موی سے کئے گئے تھے ۔ اور جو شخص ایمان کے بدے میں کفر اختیار کر لے تو بیشک وہ سیدھے راستہ سے بھٹک گیا ۔

ضُلَّ دہ گراہ ہوا ، وہ بہنا ، وہ بھنکا ، ضَلَالُ سے مامنی ۔

سب

سب

سب

سب

سب اس سب سند اور جمع بنیں بنتا ۔

سنواء سب سب سند اور جمع بنیں بنتا ۔

سنتینیل راست ، جمع شبل ، مذکر و مونث دونوں کے لئے استعمال ہوتا ہے ۔

فشائ نرول اس ایت کے خان نزول کے بارے میں متعدد روایتیں ہیں۔ ابن ابی حاتم و خان سعید اور عکر مرک طریق ہے حضرت ابن عباس ہے روایت کی کہ رافعہ بن حریمہ اور وہب بن زید یہودی نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا اے تحمد (صلی اللہ علیہ وسلم اگر آپ سچے رسول ہیں تو ) آپ ممارے پاس آسمان ہے کوئی کمآب لائیے ہم اس کو پڑھیں گے یا زمین ہے چشے جاری کیجئے ( اگر آپ ایسا کریں گے تو ) ہم آپ کی انباع اور تصدیق کریں گے ۔ اس پر اللہ تعلی نے یہ آپ کی انباع اور تصدیق کریں گے ۔ اس پر اللہ تعلی نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ ( مظہری ۱۱۳ / ۱ ، جلالین ۱۳۹ ) ۔

علامہ بنوی نے اس آیت کا شانِ نزول اس طرح بیان فرمایا کہ یہود نے کہا تھا کہ آپ آسمان سے ساری کہ اب ایک ہی دفعہ لے آئے جسیے حضرت موسی علیہ السلام توریت لیکر آئے تھے اس کے جواب میں یہ آیت نازل ہوئی (مظہری ۱۱۳/۱۱) ۔

بنی امرائیل نے بھی صفرت موسی علیہ السلام سے ایسا ہی موال کیا تھا جس کا بیان مور ؓ و بقرہ کی آیت ۵۵ میں گزر چکا ۔

تغری : یہودی اللہ اسلام کو طرح طرح کے شکوک و شببات میں بھا کرتے دہتے ہے تاکہ یہ لوگ اسلام سے برگشتہ ہو جائیں حالانکہ ان کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کی بشار تیں توریت سے مل می تھیں مگریہ لوگ پھر بھی حسد کے مارے الی باتیں کرتے دہتے تھے جن سے منافر ہو کر بعض سیدھے سادے مسلمان بھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے لئے سیدھے سوالات کرنے گئے تھے ۔ اس لئے اللہ تعالی نے مسلمانوں کو مشبہ فرما دیا کہ تم لہنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے ایسے سوالات مت کرو جسے ان یہود کے بزرگوں نے حضرت موئی علیہ السلام سے کئے تھے اور خضب الیٰ کے مستحق ہو نے تھے ۔ کیونکہ یہ کفر ہے اور جو شخص ایمان چور کر کفر میں پڑتا ہے دہ نہات اور حیات ابدی کے سیدھے راستہ سے بھنک جاتا ہے (حقائی ۲۹۱۱ / ۲۹۲ میں اسلام اللہ کا کہ اللہ ۱۲۳۲ میں دہ نہات اور حیات ابدی کے سیدھے راستہ سے بھنک جاتا ہے (حقائی ۲۹۱۱ / ۲۹۲ میں ا

#### كفاركا حسد

9- - وَدَّ كَثِيْرٌ مِّنُ اَهُلِ ٱلكِتْبِ لُوْيَرُدُّ وَنَكُمْ مِنْ بَعْدِ اِيْمَانِكُمْ كُفُّ الْحَقُّ عَكُمْ الْحَقَّ عَلَى كُفَّارٌ الْحَسَدا مِّنْ عِنْدِانْفُسِهِمْ وَنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقَّ عَلَى كُلِّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَثْنَى يُأْتِى اللَّهُ بِامْرِ لا مَا إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قَدِيْرٌ مَا فَا اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْ قَدِيْرٌ مَا

اکثر اول کتاب اپنے صدی بنا پر حق ظاہر ہونے کے بعد بھی یہ چاہتے ہیں کہ کسی طرح تنہیں بھی ایمان لانے کے بعد پھر کافر بنا ڈالیں ۔ پس جب تک اللہ تعالی اپنا حکم بھیج تم اس وقت تک معاف کرد اور درگزر کرتے رہو ۔ بیٹک اللہ تعالی اپنا حکم بھیج تم اس وقت تک معاف کرد اور درگزر کرتے رہو ۔ بیٹک اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے ۔

و در اس نے دوست رکھا ۔ اس نے خواہش کی ۔ وو و موود اس علی ۔

واصفحوا: اورتم در گزر كرو - صَفَحُ امر -

حُسَدًا: حسد كرنا - مصدر ب - كس خوبى ، ترتى اور الجمائى كو د كيد كر دل مين كرسكا : كر حنا اور بير خوابش كرنا كه اس سے چنن كر مجمع مل جائے - جو شخص

کسی سے حمد کرتا ہے وہ صرف اس سے دشمنی نہیں کرتا بلکہ حقیت میں وہ اللہ تعالی کی وین پر اعتراض کرتا ہے ۔ حمد سے کچے حاصل نہیں ہوتا اللبہ اطلاق طرور بگر جاتا ہے اور ایمان زائل ہوجاتا ہے ۔

فشائ مرول: ابن ابی حاتم نے اس کا شان مزول یہ بیان کیا ہے کہ حضرت ابن حباس سے فرمایا کہ شی بن اخطب اور ابو یاس بن اخطب ، دونوں یہودی سے اور عربوں سے اس لئے بہت حسد کرتے تھے کہ ان میں پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کوں ہوئے اور رات دن لوگوں کو اسلام سے چھرنے کی کوشش میں گے دہتے تھے ۔ انبی کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۱۱۳/ ۱) ۔

کوب بن مالک نے کہا کہ ایک یہودی کعب بن اشرف ، جو شاعر بھی تھا آپ کی چو میں شعر کہا تھا ۔ یہ آیت اس کے بارے میں نازل ہوئی ہے ( ابن ابی حاتم ) معمر میں شعر کہا تھا ۔ یہ آیت اس کے بارے میں نازل ہوئی ہے اللہ علیہ وسلم کے فضائل نبوت و احکام امت الیسی تفصیل کے ساتھ مذکور تھے کہ جب اہل کتاب نے وہ سب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ، صحابہ کرام اور قرآنِ کریم میں بالکل اس طرح دیکھ سب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ، صحابہ کرام اور قرآنِ کریم میں بالکل اس طرح دیکھ سب آخصرت میں مذکور تھے تو ان پر حق ظاہر ہوگیا اور ان کے شکوک فی جس طرح توریت و انجیل میں مذکور تھے تو ان پر حق ظاہر ہوگیا اور ان کے شکوک و شہبات دور ہوگئے مگر صد و عناد نے ان کو جان ہوجھ کر انکار پر آمادہ کیا ۔

اس لنے اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ اسلام کی حقانیت اور کائی ظاہر موجانے کے باوجود الل کتاب کی اکثریت مسلمانوں کو کفر میں دالیں لانا چاہتی ہے کیونکہ صد و عناو کی بناء پر مسلمانوں کا وجود ان کو ذرا بھی گوارا مہیں ۔ اس اے مسلمانوں جہاں تک بوجود ان سے درگزر کرو عبال تک کہ اللہ معانی کی طرف سے ونیا و آخرت میں جو عذاب ان پر مقرر ہے وہ نازل ہوجائے ۔

آخرت كاتوشه

ال - وَاَقِيْمُوا الصَّلُولَا وَأَتُواالزَّكُولَا ﴿ وَمَا تُقَدِّمُو اللَّا نُفُسِكُمُ
 مِنْ خَيْرٍ تَجِدُولاً عِنْدَ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرٌ ﴿

اور نماز قائم کرو اور زکوٰۃ اوا کرو اور لینے لئے تم جو کچے نکی آگے بھیجو کے وہ تم اللہ تعالی کے پاس پاؤ گے ۔ بیٹک اللہ تعالیٰ متبارے کام دیکھ رہا ہے ۔

تَقَدِّمُوا: ثُمَّ لَكَ بَمِيم - تَقْرِثُمُ الله مضارع .

تَجِدُولاً: أَمْ اس كو باوَكَ ، وجُودات مضارع -

آفشری : اس آیت کا مضمون بھی سابقہ مضمون کے تسلسل میں ہے اور اس میں برآؤ بھی بایا گیا ہے کہ تم ان بہود کو ان کے حال پر چھوڑ وو اور کسی کے بہکاوے میں شہ آؤ اور لینے ایس پر بابت قدم رہتے ہوئے ان کی مخالفت اس طرح کرو کہ تم اللہ تعالیٰ کی عبادت میں گئے رہو ۔ بدنی عبادتوں میں سب سے اعلیٰ نماز ہے تم اس کو اوا کرتے رہو اور مالی عبادت سے بھی غافل نہ رہو اس لئے ذکوٰۃ دیتے رہو اور اس کے علاوہ ہر قسم کی نیکی کرتے رہو ، مخلوق خدا ہے بھلائی اور لینے پرائے سب سے نیک سلوک سے پیش آؤ ۔ تم ہو بھی نیک عمل کرو گے وہ ضائع نہیں ہوگا بلکہ تم لینے سب اعمال کو اللہ تعالی کی اللہ تم لینے سب اعمال کو اللہ تعالی کو اللہ تعالیٰ نہارے کسی عمل سے غافل نہیں ۔ جو کچھ اللہ تم لینے سب اعمال کو اللہ تعالیٰ کو اللہ تعالیٰ نہارے کسی عمل سے غافل نہیں ۔ جو کچھ اللہ تعالیٰ در ہے ہو اللہ تعالیٰ وہ سب دیکھ رہا ہے ۔ (حقائی ۱۲۹۲ / ۱) ۔

## یهود و نصاری کا وعوٰی

الله ، الله وقَالُو النَّ يَّدُ خُلُ الْجَنَّةَ اللَّهُ مَنْ كَانَ مُودًا أَوْ نَصْلَى اللهُ اللهُ مَنْ كَانَ مُودًا أَوْ نَصْلَى اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُل

اور وہ ( الل كتاب ) كہتے ہيں كہ مبود اور نصاراى كے سواكوئى ہر گز جنت ميں داخل جبيں ہوگا ۔ يہ ان كى ( من مائى ) آرزوكيں ہيں ۔ آپ كهديك كہ تم ( اس بات بر ) اپنى وليليں فاؤ اگر تم ( لينے دعوے ميں ) كے ہو ۔ بال جس كسى في اللہ تعالىٰ كے سلمنے اپنا منہ بھكا ديا اور وہ نيكى ہمى كرتا ہو تو اس كے لئے اس كا بدلہ اس كے رب كے پاس ہے اور نہ ان بر كچه خوف ہوگا اور نہ وہ محكين ہوں گے ۔

بُوْ كَمَا نَسْكُمْ . شهارى دليل - جمع براطِنْنَ -

اسلم ۔ اس نے تابعداری کی - اس نے جھکایا - اِسلام کے ماضی -

وُجْهَهُ ۔ اس كهرے كو .

مُحْسِنٌ . احسان كرنے والا - اِحْسانٌ سے اسم فاعل -

تشری سے اس وقت کا واقعہ ہے جب بخران کے نصاری اور یمبودی آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاصر تھے۔ اس وقت یمبود نے کہا کہ جنت میں سوائے یہود کے کوئی مبس جائے گا۔ بجہم ان پر حرام ہے خواہ وہ کچے ہی کریں اور دین حق یہودیت میں ہے۔ عیمانی کہنے گئے کہ ہمارے اگئے پھٹے سب گناہ حضرت عیسی عدیہ السلام نے لینے او پر لے لئے ہیں اور ہمری طرف سے وہ کفارہ ہوگئے۔ اب جہم کی آگ ہم کے لیے اور فعرانیت ہی سچا دین ہے۔ یہ لوگ مسلمانوں کے سامنے ایسی باتیں اسلئے کرتے تھے تاکہ انکو اسلام سے بد ظن کردیں۔

اس کے جواب میں اللہ تعالی فرماتا ہے کہ یہ ان کے دلی منصوبے اور ہے اصل خیالات ہیں۔ آپ ان سے کہہ وقت کہ اگر تم لینے وعوے میں سے ہو تو کوئی عقبی یا نقلی دلیل پیش کرو۔ حالانکہ ان کے پاس کوئی دلیل بنس کیونکہ توریت اور انجیل میں کمیں بھی یہ بات بنس ۔ یہ بات عقل کے بھی خلاف ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ تمام بنی آدم کا فعدا ہے۔ اس نے نجات کا جو معیار مقرر کیا ہے وہ یہ ہے کہ جو کوئی بھی نیکو کار ہے ، اللہ تعالیٰ کے آگے اپنا سرجھکاتا ہے اور اس نے جن چیزوں پر ایمان لانے کا حکم ویا ہے ان پر بلا چون و چرا ایمان لاتا ہے اور جن احکام پر عمل کرنے کا حکم دیا ہے ان پر عمل کرتے کا حکم دیا ہے ان پر عمل کرتا ہے اور جن چیزوں سے منع کیا ہے وہ ان سے دور رہتا ہے ، نواہ وہ یہ بودی ہو یا نصرفری ہو یا نصرفی ہو یا نصرفی ، عربی ہو یا قرائی ، عربی ہو یا خواہ کا مستق ہے ۔ اور السے لوگوں کو وہاں کسی قسم کا خوف اور رہتا ہوگا (حقائی سامتی ہے ۔ اور السے لوگوں کو وہاں کسی قسم کا خوف اور رہتا ہوگا (حقائی سامتی ہو یا ۱۱۱۵ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کوف اور رہتا ہاں ۔

مذهبی گروه بندی

الله وَقَالَتِ أَلِيَهُوْدُ لَيُسَتِ النَّطْرِي عَلَىٰ شَيْ وَقَالَتِ النَّطْرِي عَلَىٰ شَيْ وَقَالَتِ النَّطْرِي عَلَىٰ شَيْ مِ وَهُمْ يَتُلُوْنَ الْكِتْبَ، النَّطْرِي لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْ مِ وَهُمْ يَتُلُوْنَ الْكِتْبَ،

## كَذْلِكَ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَمْلَمُوْنَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ ءَ فَاللَّهُ يَحْكُمُ ' بَيْنَكُمْ يَوْمَ ٱلِقِيْمَةِ فِيْمَا كَانُوْا فِيْهِ يَخْتَلِفُوْنَ ﴿

اور عبود کہتے ہیں کہ عیمائی شمیک راستہ پر نہیں اور عیمائی کہتے ہیں کہ یہود راہ حق پر نہیں حالانکہ وہ سب کتاب بھی پڑھتے ہیں ۔ الیسی ہی ہاتیں وہ لوگ بھی کہتے ہیں جو بے علم ہیں ( بعض مشرکین عرب ) پس قیامت کے روز اللہ تعالیٰ خود ہی ان باتوں کا فیصلہ کردے گا جن میں وہ بھگڑ رہے ہیں ۔

فشان نزول: ابن ابی ماتم نے سعید اور عکرمہ کے طریق سے صغرت ابن عبائی سے روایت کی کہ جب بخران کے عیبائیوں کی ایک جماعت آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئی تو یہود کے بڑے بڑے علماء بھی حاضر خدمت ہوئے اور ان میں سے رافع بن حریملہ یہودی نے اللہ تعالیٰ کی مقدس کتاب انجیل کا انکار کیا اور صفرت عیبیٰ علیہ السلام کی شان میں گستائی کے کلمات کے اور عیبائیوں سے صاف صاف کمدیا کہ تہارا تو کیے بھی مذہب بہیں ہے ۔ اس پر عیبائیوں میں سے ایک شخص نے توریت کے آسمائی کتاب ہونے کا انکار کیا اور صفرت موسی علیہ السلام کی شان میں گستائی کی اور عبودی مذہب ہونے کا انکار کیا اور صفرت موسی علیہ السلام کی شان میں گستائی کی اور عبودی مذہب و کو لغو اور باطل بنایا ۔ اس وقت یہ آیت نازل ہوئی ۔ ( مظہری 1/1 میلائی کا ایک جودی مذہب و کو لغو اور باطل بنایا ۔ اس وقت یہ آیت نازل ہوئی ۔ ( مظہری 1/1 ا

گشریکے: یہود و نصاری دونوں نے دین کی حقیقت کو فراموش کر کے مذہب کے نام پر ایک قومیت بنا لی تھی اور ان میں سے ہر ایک اپنی ہی قوم کے جنتی اور مقبول ہونے اور لیخ سوا تمام اقوام عالم کے دوز فی اور گراہ ہونے کا معتقد تھا ۔ یہود و نصاری کے اس اختلاف کے نتیجہ میں مشرکین یہ کہنے گئے کہ یہودیت بھی بے بنیاد اور عیبائیت بھی بے اصل ہے ۔ صحح تو بس ہماری بت پرستی ہے ۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ لوگ بعثت میں جانے کے اصل سبب سے غافل ہیں ۔ مذہب خواہ یہود کا ہو یا نصاری کا یا اسلام ہو سب کی اصل روح دو چیزی ہیں ۔ ایک یہ کہ بندہ دل و جان سے لیے آپ کو اللہ تعالیٰ کے سپرد کر دے ۔ اس کی اطاعت و فرما نبرادی کو اپنا حقیدہ اور مذہب نود در مرے یہ کہ کو آپنا حقیدہ اور مذہب نود در گھڑے بیا خواد کہ کو آپنا حقیدہ اور مذہب نود در گھڑے بیکہ عبادت و اطاعت کے دبی طریقے اختیار کرے جو اللہ تعالیٰ نے لیے خود در گھڑے بیکہ عبادت و اطاعت کے دبی طریقے اختیار کرے جو اللہ تعالیٰ نے لیے درسول کے ذریعہ بیاتے اور متعین کتے ہیں ۔

نسلی مسلمان ہو یا یہودی یا نعرانی ، اللہ تعالیٰ کے ہاں اس کی کوئی قیمت ہیں اصل چیز ایمان اور عملِ صالح ہے ۔ یہود و نصاری کے اختلاف کو بیان کرنے کا مقصد مسلمانوں کو متنبہ کرنا ہے کہ کہیں تم بھی اس غلط نبی میں بنتلا نہ ہو جانا کہ ہم تو جدی بھتی مسلمان ہیں ، ہم زبان سے بھی لہنے آپ کو مسلمان کہتے ہیں اس لئے جنت اور ان تمام انعاموں کے ہم ہی مستق ہیں جن کے وعدے اللہ تعالیٰ نے آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کتے ہیں ( معارف القرآن ۲۹۱ ، ۲۹۲ / ۱) ۔

## مساجد ویران کرنے کا انجام

١١٢ - وَمَنُ اَظْلَمُ مِثَنْ ثَنْعَ مَسْجِدَ اللّٰهِ اَنْ يُّذْكُرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعِلَى فِيْ خَرَابِهَا ﴿ أُولَٰئِكَ مَاكَانَ لَحُمْ اَنْ يَدْخُلُوْ هَا اَلاّ خَالِفِيْنَ ۚ ﴿ لَحُمْ فِي الدُّنْيَا خِرْنَى وَلَكُمْ فِي الْأَخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيْمَ ۗ ﴿

اور اس سے بڑا ظالم کون ہوگا جو اللہ تعالیٰ کی مسجدوں میں اس کا نام لینے سے منع کرے اور ان مساجد کے اجازنے میں کوشش کرے ۔ ان لوگوں کے لئے تو یہی بہتر تھا کہ وہ ان میں درتے ہوئے داخل ہوتے ۔ ان کے لئے ونیا میں بھی رسوائی ہے اور ان کے لئے آخرت میں بھی بڑا عذاب ہے ۔

مَنْعَ : اس في منع كيا - اس في روكا - مَنْع ك مامنى -

معلى: اس في سعى كى - اس في كوشش كى - سَعَى اَ عاملى -

خَوَابِطَا: اس کا خراب کرنا ۔ معدد ہے ۔

مِعَوْمً : فانت ، خواری ، رسواتی ، معدر ہے ۔

فشان نرول: ابن جریے غربدالر حمل بن زید سے روایت کی ہے کہ حدیبہ کے دن جب مشرکین کے کہ مدیبہ کے دن جب مشرکین کے کہ میں نہ آنے دیا اور نہ آپ کو مسجد مرام میں نماز پڑھنے دی تو اللہ تعالی نے یہ آیت نازل فرمائی (مظہری 10 / 1) ۔

تشريح: ايام جابليت مين مشركين كمه خانه كعبه كى بزى تعظيم و تكريم كيا كرت م

مرب قبائل بھی کھبہ کا احرام بھلاتے تھے۔ جب اسلام کا نور کوہ فاران کی چائی ہے بلوہ خر بوا تو ان کی آنکھیں خرہ ہو محیں ۔ انہوں نے مسلمانوں کو کھبہ میں جاکر اللہ تعالیٰ کی حبوت کرنے اور اس کا نام لینے ہے منع کر دیا ۔ یہ بات ان کے مسلم اسولوں کے حوال کے حوال نے فرایا کہ اس سائے اللہ تعالیٰ نے فرایا کہ اس سے بور کر کون خالم ہو گا جو اللہ تعالیٰ کی مسھووں میں اس کا نام لینے ہے منع کرے اور ان کو اجازنے کی کوشش کرے ۔

قریش کے لوگ جب فارہ کھیہ میں جاتے تو نماز پڑھنے کی بھاتے تابیاں اور
سیٹیاں بہا کر بھوں کے آگے ناچھ اور کورقے تھے جو مسجد کی بڑی ہے اوبی ہے طالانکہ
وہاں اللہ تھائی سے ڈرتے ہوئے بڑے اوب سے بانا چلہتے تھا۔ لبذا مسجد میں نماز
پڑھنے سے ملع کرنا حرام ہے۔ ای طرح مسجدوں میں حباوت کے سوا ابو و انسب کے
اشغال بھی حرام بیں۔ جو لوگ اللہ تھائی کی مسجدوں کے ساتھ اس قسم کی ہے اوبی
کریں گے ان کے لئے وہا میں ذات و رسوائی ہے جیسا کہ قریش کو بدر وغیرہ محرکوں
میں بوئی اور الیے لوگوں کے لئے آخرت میں بھی عذاب مطیم ہے (حقائی ۱۳۱۷ / ۱)۔

### جهتِ قبل

١١٥ - وَلِلْهِ الْمُشْرِقُ وَالْمُغْرِبُ فَايَنْمَا تُولُوا فَثُمَّ وَجُهُ اللّهِ دَ إِلَّا اللّهِ دَ إِلَّا اللّهِ عَلِيْمٌ ،

اور مشرق و مغرب تو الله تعالى بى كا ب - سوجس طرف تم منه كرو تو الله تعالى كا رخ بهى ادهر بى ب ، بيفك الله تعالى وسعت والا خرواد ب -

شان مرول: کو مرد می آنصرت ملی الله علیه وسلم بهت المقدی کی طرف اس طرح مد کر کے نماز پرسے تھے کہ بیت الله بھی سامنے ہوتا تھا جب جرت کر کے دید منورہ تشریف لے آئے تو سولہ یا سترہ ماہ تک بیت المقدی ہی کی طرف مد کر کے نماز پرسے رہے ۔ اس پر عبود ابت نوش تھے ۔ پیر جب الله تعالیٰ نے آیت و برن تحیث فرکت .... کے لاول سے بیت المقدی کی طرف مد کر کے نماز پرسے کا حکم شوخ فرما کر نمانہ و کھی کر الله من کر کے نماز پرسے کا حکم منوخ فرما کر نمانہ و کھی دینے گے کہ یہ لوگ لیے قباد من کر کے نماز پرسے کا حکم اورا تو عبود طعنے دینے گے کہ یہ لوگ لیٹ قبلہ سے کوں بعث گئے ۔ اس پر التد تعالیٰ نے یہ آیت ناذل فرمائی کہ مشرق لوگ لیٹ قبلہ سے کوں بعث گئے ۔ اس پر التد تعالیٰ نے یہ آیت ناذل فرمائی کہ مشرق

و مغرب کا مالک تو اللہ تعالیٰ ہی ہے ۔ جدھر اس کا حکم ہو اس کی تعمیل میں اُدھر ہی میر جانا چلہتے ۔

بعض مفرین کے نزدیک یہ آیت ان لوگوں کے بارے میں نازل ہوئی جہنیں قبلہ معلوم ند ہوسکا اور انہوں نے اندازہ سے قبلہ کا تعین کرکے نماز پڑھی اور بعد میں ان کو قبلہ کی صحح سمت کا پتہ جلا ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی اور ان کی اس نماز کو ادا شدہ قرار دیا گیا ۔ ( ابن کثیر ۱۵۵ ، ۱۵۸ / ۱) ۔

تختری : اس آیت میں اللہ تعالی نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحاب کرام کو کہ سے نکالے جانے پر تسلی دی ہے کہ اگر یہ کافر تنہیں مسجد حرام میں جانے سے روکیں تو تنہیں کسی قسم کا رنج و طال کرنے کی ضرورت بہیں ، مشرق و مغرب سب اللہ تعالی ہی کے لئے ہے ۔ اللہ تعالی نے تنہرے لئے روئے زمین کو مسجد بنا دیا ہے ، تم جہاں چاہو نماز اوا کر سکتے ہو ۔

الله تعالیٰ کوئی جسم بنیں جو کسی خاص مکان یا کسی خاص سمت میں مقید ہو اور دوسرے کسی مکان یا سمت میں موجود نہ ہو وہ تو زبان و مکان سے بالا تر ، ہر وقت ، ہر جگہ اور ہر سمت میں موجود ہے ۔ اس لئے اس نے تہارے لئے جو قبلہ متحین کر دیا ہے تم اس کی طرف رخ کر کے نماز اوا کرو ۔ اگر فرائق کی اوائیگی کے وقت ، دشمن کے نوف سے قبلہ کی طرف من کر کے نماز نہ پڑھ سکو یا کسی اندھیری رات یا جنگل میں قبلہ کی سمت معلوم نہ ہوسکے اور تم اندازہ سے قبلہ کا تعین کرکے نماز پڑھ و اور بواری کا بعد میں معلوم ہو کہ قبلہ کا تعین صحح نہ تھا یا سفر میں نوافل پڑھنا چاہو اور سواری کا مند قبلہ کی طرف نہ ہو اور سواری سے اتر نے میں دھواری اور کسی قسم کا اندیشہ ہو تو ان تمام حالتوں میں نماز پڑھتے وقت جس طرف بھی اپنا منہ کر لو گے تو تہاری نماز درست ہو جائیگی اور تہیں اللہ تعالی کا قرب اور حضور حاصل ہو جائیگیا ۔ اللہ تعالی نے درست ہو جائیگی اور تہیں اللہ تعالیٰ کا قرب اور حضور حاصل ہو جائیگا ۔ اللہ تعالی نے درست ہو جائیگی اور تہیں اس لئے عطا فرمائی ہے کہ وہ بڑے وسیع علم والا ہے ۔

### فرزند و زن سے مُبرّادات

الله وَقَالُوا اتَّخَذَالله وَلدا أَسْبَحْنَه عَالَى لَه مَافِى السَّمُوتِ وَالْاَرْضِ عَكُلَّ لَهُ مَافِى السَّمُوتِ وَالْاَرْضِ عَكُلَّ لَهُ قُنِتُونَ ما الله الله وه ياك ب بكہ جو كِيم اور وہ كِنتے بين كہ اللہ تعالیٰ نے بین بنایا ہے طلائکہ وہ یاک ہے بكہ جو كِيم

آسمانوں اور زمین میں ہے سب اس کا ہے ۔ سب اس کے عابعدار ہیں ۔

النَّحُدُ: اس في بنايا - اس في اختيار كيا - اس في ليا - إنخَازُك مامني -

المُنْتُونَ : فرمان بردار - اطاعت كرف والله - عبادت كزار - فَوْتُ من اسم فاعل -

آتشرکے: اس آیت میں عیدائیوں کے فاسد خیالات کا رد ہے ۔ عیدائیوں کے حقید ہے مطابق صفرت عین کے مطابق صفرت عین علیہ السلام اللہ تعالیٰ کے بیٹے ہیں ۔ یہ حقیدہ صفرت عین کے حواریوں میں نہیں تھا بلکہ بعد میں پیدا ہوا ۔ اللہ تعالیٰ نے اس صفید کے رو میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی فات اس سے پاک ہے کہ وہ کمی کو بیٹا بنائے اس لئے کہ آمانوں اور زمین میں جو کچے بھی ہے وہ سب اس کا ہدا کرنے والا ، انہیں روزیاں دین ہیں ۔ اس کو کسی کی حاجت نہیں ۔ وہ ان سب کا پیدا کرنے والا ، انہیں روزیاں دین والا ، ان کے انداز سے مقرد کرنے والا اور انہیں قبضہ میں رکھنے والا ہے ۔ پھر بھلا اس مظلوق میں سے کوئی اس کی اولاد کیسے ہوسکتا ہے ۔ نہ تو صفرت عُریر علیہ السلام اور نہ صفرت عُریر علیہ السلام اللہ تعالیٰ کے بیٹے بن سکتے ہیں جیسا کہ مشرکین عرب کا حقیدہ تھا کیونکہ اور نہ بی فرش اس کا کوئی نظیر ، نہ اس کی عظمت و کیریائی میں اس کا کوئی نظیر ، نہ اس کی جنس کا کوئی اور ۔ وہ تو آسمانوں اور زمین کا پیدا کرنے والا کوئی بیوی اور نہ اس کی اولاد کیسے ہوگی ۔ وہ ہر چیز کا خالق اور ہر چیز کا عالم ہے ۔

صحیح بخاری کی ایک حدیثِ قدی میں ہے کہ صفرت ابن عباس نے بیان فرمایا کہ اللہ تحالیٰ فرمایا ہے کہ اللہ تحالیٰ فرمایا ہے کہ ابن آدم مجھے بھٹلاتا ہے ۔ اسے یہ لائق نہ تحا، وہ مجھے گالیاں دیتا ۔ اسے یہ بہنیں چاہئے تحا ۔ اس کا جھٹلانا تو یہ ہے کہ وہ خیال کر بیٹمنا ہے کہ میں اسے مرف کے بعد میر زندہ کرنے پر قادر مہنی ہوں اور اس کا گالیاں دینا یہ ہے کہ وہ میری اولاد بتانا ہے حالانکہ میں پاک ہوں اور بالا ہوں اس سے کہ میری اولاد

اور بوي ہو ۔

معیمین کی ایک روایت میں ہے کہ آنحطرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ بڑی باتیں سنکر مبر کرنے میں اللہ تعالیٰ سے زیادہ کوئی مبسی ، لوگ اس کی اولاد بنائی اور وہ امبسی رزق و عافیت دیتا رہے ۔ ( ابن کیر ۱۹۰/ ۱) ۔

## کن فیکون

١١٤ - بَدِيْعُ السَّفُوتِ وَأَلاَرُضِ ، وَإِذَا قَضَى آمَرًا فَإِنَّمَا يَتُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ،

وہ آسمان اور زمین کا موجد ہے اور جب وہ کسی کام کا ارادہ کرتا ہے تو وہ مرف یہی کہتا ہے کہ ہو جا ۔ اس وہ ہو جاتا ہے ۔

یہ بغیر مادے اور مخونے کے پیدا کرنے والا - ایجاد کرنے والا - اس سے الیا موجداور مناع مراد ہے جو حقیق معنی میں پیدا کرنے والا اور ایجاد کرنے والا ہور ایجاد کرنے والا ہے - جے نہ کسی آلہ کی ضرورت ہے اور نہ کسی مال مسالہ کی ، نہ وہ کسی منونہ کا محتاج ہے نہ کسی استاد کا ، وہ بغیر منونے کے ہر چیز کو وجود بخشنے والا ہے ، زمین و آسمان اور کائنات کی ہرشتے اس نے پیدا کی ہے -

قضی: اس نے فیصلہ کیا ۔ اس نے بورا کیا ۔ اس نے نواہش کی ۔ قضاء کے مامنی ۔ لفتر میکی : اللہ تعالیٰ کی ذات قدیم ، ازلی اور ابدی ہے اس نے تمام موجودات کو ایجاد کیا ہے ۔ زشن و آسمان اور کائنات کی ہر ہر شے کو بالکل نئے سرے سے بغیر نمونے اور بغیر مادے کے پیدا کیا ہے اور اس کے لئے یہ بات بہت آسان ہے کو ذکہ جب وہ کوئی بغیر مادے کے پیدا کیا ہے اور اس کے لئے یہ بات بہت آسان ہے کوذکہ جب وہ کوئی کام کرنا چاہتا ہے تو وہ کام اس کے "بو جا " کھنے سے بی بو جا تا ہے ۔ صفرت علی علیہ السلام میں الیم کوئی قدرت بنسیں بلکہ وہ نہ تو دشمنوں پر غلبہ پاسکے اور نہ ان کے باتھ السلام میں الیم کوئی قدرت بنسی بلکہ وہ نہ تو دشمنوں پر غلبہ پاسکے اور نہ ان کے باتھ سے اپنی جان بھا سکے ۔ ایسا مجور و معذور کیے خدا ہو سکتا ہے ۔

مشركين كى ماداني

١١٨ - وَقَالَ الَّذِيْنَ لَا يَمْلَمُوْنَ لَوْ لَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ اَوْتَاْ تِيْنَا أَيَّا اللَّهُ اَوْتَا تِيْنَا أَيَا اللَّهُ اَوْتَا تِيْنَا أَيَا اللَّهُ اَوْتَا تِيْنَا أَيْدُ اللَّهُ اَلْا يُكِّلُمُ اللَّهُ اَلْا يُتِ لِتَوْمِ يُوْقِئُوْنَ وَ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللل

اور بے علم (مشركين عرب) كيتے ہيں كہ اللہ تعالیٰ ہم سے كلام كيوں مبس كرتا يا ہمارے پاس كوئی نشائی كيوں مبس آتی - ان سے فيط لوگ ہى البى ہى ، تيں كرتے تھے ـ ان كے ول ايك ووسرے كے مشابہ ہوگئے - بيشك م ان وكوں

#### ك لنة نش نيال بيان كرم جويشن كرتيم -

" يكلِّمنا: ووجم سے كلم كرتا ہے - وہ بم سے بات كرتا ہے - تُكلِّم سے مضارع -

تَشَابُكُتُ : وه مشابه بو كتى - وه يكسان بو كتى - تَشَابُه ع ما منى -

كَيْنَا : يم في بيان كرويا - بم في كول ويا - رَبِيْنُ سے مامنی -

گفتر سے : عباں اللہ تعالیٰ نے عرب کے جابلوں کے اقوال نقل کے ہیں جو وہ آنحصرت ملی اللہ علیہ وسلم اور قرآنِ مجید کے بارے میں کہا کرتے تھے تاکہ معلوم ہو کہ دنیا میں کستدر جبل اور گرای کی تاریکی پھیلی ہوئی تھی ۔ مشرکین کہ دو اعراض کیا کرتے تھے ۔ ایک یہ کہ اللہ تعالیٰ خود ہم سے کلام کیوں نہیں کرتا اور بالمشافہ طور پر کیوں نہیں کہریٹا کہ ہم نے فلاں کو رسول بنا کر بھیجا ہے ۔ دوسرے یہ کہ اگر ایسا نہیں کرتا تو ہمارے پاس کوئی ایسی نشانی کیوں نہیں بھیج دیتا جس سے رسالت کی تصدیق ہو جائے ۔ ممارے پاس کوئی ایسی نشانی کیوں نہیں بھیج دیتا جس سے رسالت کی تصدیق ہو جائے ۔ اگر ہر شخص میں اللہ تعالی ان کے جواب میں فرماتا ہے کہ یہ ان کی ناوانی ہے ۔ اگر ہر شخص میں اللہ تعالی ان کے جواب میں فرماتا ہے کہ یہ ان کی ناوانی ہے ۔ اگر ہر شخص میں اللہ میں اللہ تعالیٰ سے براہ راست مرام و طال اور حبادت و ریاضت کے امور معلوم کر لیتا ۔ کیا دنیاوی اعتبار سے کوئی شخص کہہ سکتا ہے کہ تھے عکیم کی کیا طرورت میں بادشاہ یا محمران کی کیا طرورت ، ہر شخص بادشاہ یا محمران کی کیا طرورت ، ہر شخص بادشاہ یا محمران کی کیا طرورت ، ہر شخص بادشاہ یا محمران کی کیا طرورت ، ہر شخص بادشاہ یا محمران کے مقابلہ میں ایسی بی باتیں کرتے تھے ۔ یہ اور جبل ہے ۔ فیط زمانے کے جائل بھی انبیاء محمران کی مقابلہ میں ایسی بی باتیں کرتے تھے ۔ یہ اور وہ جبل میں یکساں ہیں ۔

اللہ تعالیٰ نے مشرکین کھ کے دو سرے اعتراض کا جواب یہ دیا کہ ہم نے یقین کرنے والوں کے لئے ایک جہت کی نشانیاں بیان کی ہیں ۔ جن لوگوں میں یقین کا مادہ ہی جنمیں ان کو سیکروں ، ہڑاروں ، معجزے اور قدرت کی نشانیاں بھی راہ راست ہے جنہیں لاسکتیں ۔ (حقائی ایکا ، ۴۲/۱) ۔

### تشيرو نذير

الله - إِنَّا أَرْسَلْنُكَ بِالْحَقِّ بَشِيْرًاوَ نَذِيْرًا الوَّلَا تُسْنُلُ عَنْ الصَّالَ عَنْ الْمُحْدِيمِ الْجَحِيْمِ الْ

اور ہم نے آپ کو دین حق دیکر خوشجری سنانے والا ڈرانے والا بنا کر ہمیا ہے اور جمنیوں کے بارے میں آپ سے پرسش مہیں ہوگی ۔

بالحق . حق کے ساتھ ، مراد یہ ہے کہ آپ کو راوِحق کی طرف بدایت کرنے والا بناکر بھیجا ہے ۔

بشیر ا: خوشمری سنانے والا ۔ جو لوگ ایمان لائیں اور اللہ تعالیٰ اور اس کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے اسکام پر عمل کریں اور نیک کام کریں تو آپ انہیں ونیا و آخرت میں فلاح و بہتری کی خوشمری دینے والے ہیں ۔

فذیر ا: ڈرانے والا ۔ خروار کرنے والا ۔ جو لوگ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے اسکام کا انکار کریں اور سرکشی کا راستہ اختیار کریں تو آپ انہیں ان کی بد اعمالیوں کی بنا پر ونیا و آخرت میں بُرے انہام سے خردار کرنے والے ہیں ۔

آتشری : اس آبت میں اللہ تعالیٰ نے آئمصرت صلی اللہ علیہ وسلم کو معاطب کرکے فرمایا کہ ہم نے آپ کو دین حق دیکر ہمجا ہے آگہ آپ ملنے والوں کو جدارت سنا دیں اور منکروں کو آنیوالی معیبت کا نوف دلا دیں اور اے نبی ! صلی اللہ علیہ وسلم آپ کا کام تو لوگوں کو اللہ تعالی کا حکم جہنچ دینا ہے اور اگر کسی بد بخت اور بد نصیب نے آپ کی بات کو نہ مانا تو آپ سے ان کے بارے میں کچے جس بوچھا جائےگا۔ کیونکہ انہوں نے خود ہی کفر و جہنم کی راہ اختیار کی ہے۔

یهود و نصاری کی مواهش

الله عَنْكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصْرُي حَتَى اللهِ مُو الْعُدْى وَلِهِ النَّصْرُي حَتَى النَّهِ مُو الْعُدْى وَلَهُ النَّمْ مَنْ اللهِ مُو الْعُدْى وَلَهْ النَّهِ مِنْ وَلِي وَلَا النَّهُ مِنْ وَلِي وَلا نَصَيرِهِ النَّهُ مِنْ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصَيرِهِ النَّهُ مِنْ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصَيرِهِ النَّهُ مِنْ النَّهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصَيرِهِ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصَيرِهِ النَّهُ مِنْ النَّهُ مُنْ النَّهُ مَنْ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصَيرِهِ النَّهُ مِنْ النَّهُ مِنْ وَلِي وَلا نَصَيرِهِ اللهِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصَيرِهِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا النَّالَ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا النَّالَ وَلا النَّالَ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا النَّالَ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا النَّالَ وَلَا اللهِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا النَّالَ وَلَا اللهِ مِنْ وَلِي وَلا اللهِ اللهُ اللهِ ا

اور مہود و نصاری آپ سے ہر گز رامنی نہ ہوں گے تاوقیتکہ آپ ان کے مذہب کی پیروی نہ کرنے گئیں ۔ آپ کمدھکتے کہ اللہ تعالیٰ بی کی بدایت ،

( حقیقی ) ہدایت ہے۔ اگر اس کے بعد بھی کہ آپ کے پاس علم آ چا ہے ، آپ ان کی خواہشوں پر چلے تو آپ کے لئے اللہ تعالیٰ کے مقابلہ میں یہ کوئی اس کی خواہشوں پر چلے تو آپ کے لئے اللہ تعالیٰ کے مقابلہ میں یہ کوئی اس بی ہوگا اور نہ مدد گار ۔ جن لوگوں کو ہم نے کتاب ( قرآن) دی ہے وہ تو اس کو ولیے ہی پڑھنے ہیں جیبا کہ اس کے پڑھنے کا حق ہے ۔ وہی لوگ اس پر اس کو ولیے ہی پڑھنے ہیں اور جو اس کے منکر ہیں سو وہی نقصان پانے والے ہیں ۔

مِلْتَهُمْ: ان كا دين - ان كا طرية - ان كا خبب - جع رال ،

اُلْوَاءُ مُمّ : ان كى خوامشيں - ان كے خيالات - يد جمع ب اس كا واحد حوى ب -

يَتْكُونَهُ: وه اس كى تلاوت كرتے بيں ۔ وه اس كو پشتے بيں ۔ تِكَاوَةً كے مضارح ۔ كفر على الله عليه وسلم كو يہ بتايا ہے كه اسلام دين عق ہد اور اس كى خوبياں اس كى حقانيت كى روشن وليليں بيں ۔ اور الالفين بحى دل ميں اس كے قائل بيں مگر وه ضد اور تعصب كى بنا پر يه صرف آپ كے دين كو عق منسيں مانيں كے بلكہ بهب تك آپ ان كى جہالت و گرابى كے متع يہ ہو جائيں اس وقت تك وه آپ سے راضى جميں ہوں گے ۔ آپ ان اذلى بد نصيبوں كے بدايت پر آنے كى توقع يہ رائيت كم بدايت تو وہى توقع يه ركون ان كى جائيں اس وقت توقع يه ركون ان كى جائيں كو بدايت محميں ۔ اس لئے كه بدايت تو وہى ہو جو منبان الله بد نصيبوں كے بدايت تو وہى ہو يہ ہو منبان الله ہو منبان كے علما و مشائح كے دوہ تو بن الله ہو تو بن الله كے بدايت تو وہى ہو ايت منبون الله ہو خيالات كور لئے بيں وہ بدايت جنس اس لئے آپ ان كى خواہشوں يہ جر گرزيہ چلنيں ۔

احوال قيامت

الله الله الله المُعْمَى السُرَانِيْلَ الْدَكُرُوْا نِعْمَتِى الَّتِي الْعَمْتَ الْعَمْتَ الْعَمْتَ الْعَمْتَ الْعَلَمِيْنَ ، وَاتَّقُوا يَوْما لاَّ تَجْزِي عَلَيْكُمْ وَانْقُوا يَوْما لاَّ تَجْزِي نَعْشَ عَنْ لَقْسُ شَيْنًا وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ تَنْفَعُها شَفَاعَةٌ وَلاَ مُنْهَا عَدْلٌ وَلاَ تَنْفَعُها شَفَاعَةٌ وَلاَ مُنْهَرُونَ ،

اے بنی اسرائیل! تم میری اس نعمت کو یاد کرو جو میں نے تم پر انعام فرمائی تھی اور یہ کہ میں نے تم بر انعام فرمائی تھی اور یہ کہ میں نے تمبیں الل عالم پر فضیلت دی اور اس دن سے ڈرو جس دن کوئی تخص کسی کے ذرا بھی کام نہ آئے گا اور نہ اس کی طرف سے کوئی معاوضہ قبول کیا جائےگا۔ اور نہ اس کو کوئی سفارش فائدہ دے گی اور نہ ان کی مدد کی جائے گی ۔

تَجْوِرِی : وہ جزا دے گا۔ وہ بدلہ دے گا۔ جُزاء کے مضارع۔ عَدُلُ : عدل ، انصاف ، بدلہ ، معادضہ ، مصدر ہے۔ شَفَاعَة : شفاعت كرنا ، سفارش كرنا ، مصدر ہے۔

آفشری : الله تعالی نے سورۃ بقرہ کی چالیوس آیت سے بنی اسرائیل کو اپنی تعمیں یاد ولا کر خطاب شروع کیا تھا ۔ اب کام کو تمام کرتے وقت بھی الله تعالی نے بنی اسرائیل کو اپنی تعمیں یاد ولائی ہیں ۔ اور فرمایا کہ اے بنی اسرائیل ! تم میرے ان احسانات کو یاد کرد جو میں نے تبارے ساتھ مختلف اوقات اور مختلف مقابات پر کئے ۔ مبال تک کہ تبارے خاندان کو ایک خاص وقت میں دنیا کے تمام خاندانوں سے افضل و اشرف کر دیا تھا ۔ پیر تم نے جس قدر نا فرمانیاں کیں ، ان کے بڑے نتائج تم نے دنیا میں کر دیا تھا ۔ پیر تم اب بھی اپنی نا فرمانی اور سرکشی سے بازند آئے تو یاد رکھو کہ جس طرح میں رحیم و کرم ہوں اس طرح جبار و قبار ہوں ۔ پیر تم روز قیاست سے ڈرتے رہو کہ جباں نہ کو گی مدد گار

حضرت ابراہیم کی آزمائش

١٢٣ - وَإِذِا بْنَلَىٰ إِبْرُهِمَ رَبُّهُ بِكَلِمْتِ فَأَتَمَّهُنَّ وَقَالَ إِنِّي

جَاعِلُکَ لِلنَّاسِ اِمَامَّا ۚ قَالَ وَ مِنْ ذُرِّيَتِیْ ﴿ قَالَ لَا يَئَالُ عَمَّدِی الظَّلِمِیْنَ ﴿

اور ( وہ وقت یاد کرو! ) جب صرت ابراہیم ( علیہ السلام ) کو ان کے رب نے کئی باتوں میں آزمایا تو انہوں نے ان ( باتوں ) کو بورا کر دکھایا ۔ تب افغہ تعالی نے ان سے فرمایا کہ میں تہیں لوگوں کا پیٹوا بنانے والا ہوں ۔ صرت ابراہیم نے عرض کیا اور میری اولاد میں سے بھی ( کچہ لوگوں کو نبوت صلا فرما ) اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ میرا اقرار (منصب نبوت ) ظالموں ( قانون شکوں کو نبیس جہنی ۔

ابْتُكُلَّى: اس ف آزمايا - اس ف امقان ليا - إُبْلِا عُ ع مامنى -

التَصَعْنَ : اس ف ان كو تمام كيا - اس ف ان كو بورا كيا - إتمام ك مامنى -

جَاعِلُكَ : بَحْد كو بنائے والا ، جَد كو كرنے والا ، بَعَلَ سے اسم فاعل ،

إماما: الم - پيوا ، خليذ ، قامني - عبال ني مراد ب -

يَنَالُ: وه المجتناب - وه پانا ب - أنيلُ ع مضارع -

دُرِيُّتُونَ : ميرى اولاد ، ميرى نسل ، جمع وُرِيَّتُ و وُرَادِيُّ -

رابط آبات: اکسٹوی آیت ہے ہماں تک بن امرائیل کی طرف ہے اللہ تعالیٰ کی معموں کا کفران ، ان کی بد اعمالیوں ، ان کی شرارتوں اور ان شرارتوں کے نتیجہ میں انکو طنے والی مختلف مزائیں بیان کی گئی ہیں ۔ عبان سے آیت ، ۱۵۱ تک خان کھید کی فضیلت و تعظیم ، خانہ کھید کا جائے حبادت ہونا ، خان کھید کی تعمیر ، کم شہر کے لئے صفرت ابراہیم کی دعا ، ملت ابراہیم سے اعراض کرنے والوں کا ذکر ملت ابراہیم اور مسلم کا افغال ملت اسلامی کا افغال و اکمل ہونا ، تو بل قبلہ اور آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کا افغال الرائیل ہونا بیان فرمایا ہے۔

تشری : اس آیت میں اللہ تعالیٰ کے خاص پیغبر حضرت ابراہیم علیہ السلم کے مختلف امتحانات اور ان میں ان کی کامیابی پر اس کے انعام و صلہ کا بیان ہے - میر

جب حضرت خلیل اللہ نے ازراہِ شفقت اپنی اولاد کے لئے بھی اس افعام کی در نواست کی تو اللہ تعالیٰ نے اس کے لئے ایک ضابطہ ارشاد فرمادیا جس کے قحت حضرت ابراہیم کی در نواست مشروط طور پر منظور کی گئی کہ یہ افعام آپ کی ور نواست مشروط طور پر منظور کی گئی کہ یہ افعام آپ کی ور نواست مشروط طور پر منظور کی گئی کہ یہ افعام آپ کی ور آس کونہ پاسکیں گئے ۔
س سے جو لوگ نا فرمان و بد اعمال اور ظالم ہوں گئے وہ اس کونہ پاسکیں گئے ۔
( معادف القرآن ۱۳۰۹/ ۱) ۔

الله تعالى فرمانا ہے كه حضرت ابراہيم بمارا فرمان بردار بندہ تھا بم في اس كو کئی باتوں میں آزمایا ۔ وہ ان میں کلمیاب رہے ۔ مثلاً سارہ برستوں کی محبت اور برادری بلکہ دطن چوڑ نے کو کہا تو دو سب کچہ چوڑ کر ملک شام میں چلے گئے ۔ عرب ك ريكسان مي الله تعالى كے لئے عبادت خانه بنانے اور اس كى حفاظت كے لئے اپنى اولاد کو دہاں آباد کرنے کا حکم دیا تو انہوں نے خانہ کعبہ بنا کر وہاں لینے جیئے معنرت استعیل کو بسا دیا ۔ بیٹے کی قربانی کا حکم دیا تو اس کے لئے بھر تن آمادہ ہو گئے ۔ مزود نے آگ میں ڈالا تو ایمان پر ٹابت قدم رہ کر اس میں گرنا منظور کر لیا ۔ اس کے صلہ س جب الله تعالى نے ان كو لوگوں كا پيشوا يعنى نبى بنانا چاباتو انبوں نے عرض كيا كم اے میرے بروردگار میری اولاد میں سے بھی انبیاء اور بابر کت لوگ پیدا فرما تاکہ تیری خدمت گزاری اور فرماں برداری ہمیشہ میرے خاندان میں رہے ۔ ان کی ورخواست کے جواب میں اللہ تعالی نے فرمایا کہ تیری اولاد میں ایک گروہ بد کاروں کا ہوگا ۔ ان کے النے میرا وعدہ بہیں ۔ پی اے بن امرائیل اور عرب کے مشرکو ! تم است مسلم النبوت بزرگ کی پیروی میں اللہ تعالی اور اس کے نبی آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت بھا لاؤ ۔ جس کے لئے خود حضرت ابراہیم نے صرف لینے جیٹے حضرت اسمی بی کے خاندان كے لئے بركت بہيں چاہى مى بلك انہوں نے صرت استعیل كے لئے بھى چاہى مى ۔ ( حقانی ۲۷۴۷) ـ

## بهيت الله كي الهميت

١٢٥ ـ وَاذِ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَهُ لِلنَّاسِ وَ اَمُنَا ﴿ وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِنْ جَعَلُنَا الْبَيْتَ مَثَابَهُ لِلنَّاسِ وَ اَمُنَا ﴿ وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَ هِمَ وَ السَّمُونِيلَ اَنْ طَحِّرَا بَيْتِي لِلطَّالِفِينَ وَ الْعُجَعَيْنَ وَالرُّكُعِ السَّجُودِ ﴿

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ہم نے خانہ کعبہ کولوگوں کے جمع ہونے کی جگہ

اور ہمن كا مقام بنايا اور ( ہم نے حكم وياك ) مقام ابراہيم كو نمازكى بطك بناؤ اور ہم نے ( حضرت ) ابراہيم اور ( حضرت ) اسمعیل سے عبد لیاك تم دونوں طواف كرنے والوں اور احتكاف كرنے والوں اور ركوع و مجود كرنے والوں ك لئے ميرے گمركو خوب ياك ركھاكرو ۔

مَثَابِد " بيد تُوْبا يا مَثَاباً سے ماخوذ ہے ۔ بعض كے نزديك اس كى ت ذائد ہے اور بعض كے نزديك اس كى ت ذائد ہے اور بعض كے نزديك مبالغ كے لئے ہے ۔ اس كے معنى لوٹنے كے ہيں اس لئے مثابہ كے معنى مرجع كے ہوئے جہاں آدى بار بار لوث كر جائے ۔ ( معارف القرآن ١٣١٩/ ١) ۔

مُصَلَّى : ثمادُ پڑھنے کی جگہ ۔ تَصْلِيَ اُسے اسم ظرف مکان ۔

طَلِقِرًا: مَم دونوں پاک رکو - تَطُمَرُ سے امر -

طَالِمُفِينَ : طواف كرف والے ، كرد كومن والے - طوف كے اسم فاعل ـ

عَكِفِيْنَ : احتكاف كرنے والے ، كوشہ نشين ہونے والے \_ عَكُوف سے اسم فاعل \_

تشریح کل کتاب ج کے منکر تھے۔ وہ کہنے تھے کہ یہ عرب کے جاہلوں کا طریقہ ہے حضرت ابراہیم علیہ السلام کا طریقہ بنیں اور نہ حضرت ابراہیم نے اس کعبہ کو بنایا ہے اور نہ انہوں نے اس کو حابتوں اور طواف کرنے والوں کے لئے مقرد کیا ہے۔ اس لئے اس کو قبلہ اور عبادت کی جگہ بنانا بھی مشرکین کی دسم ہے۔ محمد صلی اللہ علیہ وسلم مشرکین کی اس دسم کو طک و قوم کی محبت میں زنباہ دہے ہیں۔ اللہ تعالی نے اس آیت میں ان کے اس باطل خیال کو رد فرما دیا ۔ اور فرمایا کہ خانہ کعبہ کو امن اور تواب حاصل کرنی جگہ اور مرجع ہم ہی نے بنایا ہے اور ہم حکم دیتے ہیں کہ سب اوگ مقام ابراہیم کو مصلے بنائیں لینی وہاں نماز پڑھیں اور ہم ہی نے صفرت ابراہیم اور ان کے بنایا ہے داور ہم ہی نے صفرت ابراہیم اور ان کے بنایا میں ان کے بنایا کہ خانہ کے بنایا کہ کا تھا کہ تم میرے اس گر کو طواف کرنے والوں یا دور نماذ پڑھیے والوں کے لئے پاک و صاف طواف کرنے والوں کے لئے پاک و صاف مرکما ۔ (حقائی ۱۹۵۸) )

اس میں مشرکین عرب بر بھی تعریض ہے کہ تم باوجود یکہ ملت ابراضی کی پیروی کرتے ہو اور خارہ کعب کی تعظیم بھی کرتے ہو مگر نتبارا عمل تو ملت ابراہی کے خلاف ہے ۔ ہم نے تو اس گھر میں نماز ، طواف ، اعتکاف اور عبادت الی کا حکم دیا تھا

### دعائے خلیل

الله وَاذِ قَالَ إِبْرَامِمُ رَبِّ الْجِعَلِ لَمَذَا بَلَدا الْمِنَا وَ ارْزُقُ الْمَلَهُ مِنْ النَّامِ وَالْيَوْمِ الْأَلْحِرِ لَا قَالَ وَ مَنْ النَّمَ مِنْ الْمَنْ مِنْكُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَلْحِرِ لَا قَالَ وَ مَنْ كَعْرَ فَالْمَتِهِمَ الْأَلْحِرِ لَا قَالَ وَ مَنْ كَعْرَ فَالْمَتِهِمَ اللَّهِ عَدْاَبِ النَّارِ لَا وَبِئْسَ كَعْرَ فَالْمَتِهِمَ لَا النَّارِ لَا وَبِئْسَ الْمَصِيْدُ لَا

اور ( وہ وقت یاد کرہ ) جب ( حضرت ) ابراہیم نے کہا کہ اے میرے رب اس گر کو امن کا شہر بنا دے اور بہاں کے رہنے والوں میں ہے جو شخص اللہ تعالیٰ اور قیامت کے دن پر ایمان لائے اس کو پھلوں ہے رزق عطا فرما ۔ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص کفر کرے گا میں اس کو بھی مقورے ( ونوں تک ) فائد اٹھانے دوں گا ۔ پھر میں اس کو کھینے کر آگ کے عذاب میں ڈالدوں گا ۔ اور وہ ( رہنے کے لئے ) بہت بری جگہ ہے ۔

المستعد على ال كو فائده بهنهاؤل كا - تمِنتُع ك مضارع -

أَصْطَوْلاً: عين اس كو مجور كردون كا - إِنْسِطرَادا كا مضارع -

الْمَصِيْرُ: لوٹنے کی جگہ، ٹھکانا ۔ مَیْراکے اسم ظرف مکان ۔

گفتری : خانہ کوب کی تعمیر سے فارخ ہو کر صفرت ابراہیم علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ سے وعاکی کہ اے میرے رب تو اس کو امن واللا شہر بنا دے تاکہ مہاں آنے والے ہر قسم کا آرام و سکون پائیں اور لوگ ہمیشہ اس گھر کی خبر گیری کریں ۔ اور عبال کے رہنے والوں میں سے جو لوگ اللہ تعالیٰ اور قیامت کے روز پر ایمان لائیں ان کو معدے صلا فرما کیونکہ یہ خشک بہاڑ ہے اگر ایسا نہ ہوا ( ان کو معدے عطا نہ کئے گئے ) تو عبال

قیام مشکل ہو جائے گا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ رزق کے معالمہ میں تو مومن و کافر برابر بین اس لئے میں عبال کسی قدر ( یعنی حیات و نیوی تک ) کافرو س کو بھی فائدہ اٹھانے دوں گا۔ پھر اس کے بعد ان کو کھینے کر عذاب میں ڈالدیا جائیگا جو نہایت بری جگہ ہے ( حقائی ۱۳۹۱ ) ۔

١١٥ ، ١١٥ ، وَإِذْ يُرْفَعُ إِبْرُهِمُ الْقُواعِدُ مِنَ الْبَيْتِ وَ إِسْفُعِيْلُ ، رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا وَبَعَلْنَا وَاجْعَلْنَا وَاجْعَلَى وَارْفَا وَاجْعَلَى وَارْفَا وَاجْعَلَى وَوَارِفَا وَاجْعَلَى وَوَارِفَا وَاجْعَلَى وَوَارِفَا وَاجْعَلَى وَوَارْفَا وَاجْعَلَى وَوَارْفَا وَاجْعَلَى وَوَالْجَعْمُ وَيُومِمُ وَالْحَجْمُ وَالْحُومُ وَالْحَجْمُ وَالْحَوْمُ وَالْحَالِمُ وَالْحَجْمُ وَالْحَجْمُ وَالْحَجْمُ وَالْحَالِمُ وَالْحَجْمُ وَالْحُومُ وَالْحَالِمُ وَالْحَالِقُومُ وَالْحَالَةُ وَالْمُومُ وَالْحَجْمُ وَالْحُومُ وَالْحَالِمُ وَالْحَالِمُ وَالْحَالِمُ وَالْحَالِمُ وَالْحَالِمُ وَالْحَالِمُ وَالْحَالِمُ وَالْحَالِمُ وَالْحَالِمُ وَالْمُولِكُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُعْمُ وَالْمُومُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُ

اور ( وہ وقت یاد کرو ) جب ( صفرت ) ابراہیم اور ( صفرت ) اسمعیل اس گر کی بنیاد یں انحا رہے تھے ( اور یہ کہتے جا رہے تھے کہ ) اے ہمادے رب ہم ہم ہم ہم ہم ہم نے والا ہے ۔ اے ہمادے یہ انحا رہے ہوا ہے یہ اور جلنے والا ہے ۔ اے ہمادے پروردگار! ہمیں اپنا فرمان بروار بنا لے اور ہماری اولاد میں سے جمی ایک الیک اسی ہماری مبادت کے ایک الیک ہمت ( پیدا فرما جو ) تیری فرمان بروارہو اور جمیں ہماری مبادت کے طریقے بتا اور ہمارے حال پر توجہ رکھ ۔ بیشک تو پی توجہ فرمانے والا مہربان

اے ہمارے روردگار! اور ان میں انہی میں سے ایک ایسا رسول بھی جو ان کو تیں ہے۔ ہمارے روددگار! اور ان میں انہی میں سے ایک ایسا رسول بھی جو ان کو تیاب و حکمت کی تعلیم دے اور ان کو کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور ان کا تزکیہ کرے ( پاک و صاف بنادے ) بیٹک تو بی زبردمت حکمت والا

يَرْفَعُ: وه بلند كراك . وه المحالا ب - رَفَع ك مضارح -

القُواعِد: بنيادي - ديوادي - يه جمع كاصغه ب اس كا واحد قاعِدَة كب -

مُنَاسِكُنَا: ماري عبادت ك طريق ، مادك في وغيره ك احكام - واحد مُنكَ -

ردور يتلو ا

:اہ کاوت کرتے ہیں۔ کِاوُہ کے مشتق ہے۔ کاوت کے اصل معنی اتباع اور پیروی کے ہیں۔ قرآن و صدیث کی اصطلاح میں یہ نفظ قرآنِ کرم اور وصری آسمانی کایوں اور کلام الی کے پڑھنے کے لئے استعمال کیا جاتا ہے۔ جس طرح یہ کلام اللہ تعالی کی طرف سے نازل ہوا ہے اس کو اس طرح پڑھنا طروری ہے۔ اپنی طرف سے کسی لفظ یا اس کی حرکات میں کی بیشی یا تبدیلی کی اجا زت نہیں ۔ ایام راضب اصغبانی نے اپنی مفردات میں فرمایا کہ کلام الی کے سوا کسی دوسری کتاب یا کلام کے پڑھنے کو شیل کی برھنے کو گلوت نہیں کہا جاسکتا ۔

الْحِكْمَةُ: على لغت مِن حكمت كالفظ كن معنوں مِن آنا ہے مثلاً عِن بات پہنچا،
عدل و افصاف ، علم و علم وغیرہ ۔ امام راضب اصغبائی لکھتے ہیں کہ جب
یہ لفظ اللہ تعالیٰ کے لئے بولا جاتا ہے تو اس کے معنی تمام اشیاء کی بوری
معرفت اور مسلم لہاد کے ہوتے ہیں اور جب غیر اللہ کے لئے بولا جاتا
ہے تو اس کے معنی موجودات کی صحح معرفت اور نیک اعمال کے لئے
جاتے ہیں ابن کثیر اور ابن جریر نے حضرت قددہ سے لفظ حکمت کے
جاتے ہیں ابن کثیر اور ابن جریر نے حضرت قددہ سے لفظ حکمت کے
معنی سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم نقل کئے ہیں ہفض نے تفیر قرآن
اور بعض نے تفقہ ٹی القرین فرمایا ہے ۔

گیز کی پیشم : وہ ان کا تزکیہ کرتا ہے ۔ وہ ان کو پاک و صاف کرتا ہے ۔ یہ زَکُوہ کے بین مشتق ہے جس کے معنی طہارت اور پاکی کے بین ۔ یہ لفظ ظاہری و باطنی ہر قسم کی پاک کے لئے بولا جاتا ہے ۔ ( معارف القرآن ۱۳۳۰ ) ۔

تعشرت : عبال الله تعالی نے صرت ابراہیم اور صرت اسمعیل علیما السلام کی دعا کا ذکر فرمایا ہے ۔ جب وہ خان و کعبہ کی دیواریں اٹھا رہے تھے تو اس وقت انہوں نے بہامت مجز و انکسار سے یہ دعا کی متی کہ اے الله ہماری اس کوشش کو قبول فرما ۔ ہم جو کچہ زبان سے کہتے ہیں تو اس کو خوب سنتا ہے اور تو دل کے حال سے بھی خوب واقف ہے ۔ اے الله ہمیں ہمیشہ اپنی فرماں برداری میں رکھ اور ہمارے بعد بھی ہماری اولاد ہی ۔ اے الله ہمیں بردار لوگ پیدا کر تاکہ تیری غلاقی اور تیرے گرکی خدمت گاری ، میری نسل میں رہے ۔ اے الله عبارت اور جج کے جو دستور اور طریقے تو نے مقرر کئے میری نسل میں رہے ۔ اے الله عبادت اور جج کے جو دستور اور طریقے تو نے مقرر کئے میری نسل میں رہے ۔ اے الله عبادت اور جج کے جو دستور اور طریقے تو نے مقرر کئے

ہیں ہمیں ان کی تعلیم دے تاکہ ہم اس کے مطابق عمل کریں اور اس میں ہم سے جو کوتاہی ہو جائے تو اس کو معاف کر اور ہم پر ہمیشہ مہربانی فرما کیونکہ تو ہی بڑا معاف کرنے والا مہربان ہو اس کو معاف کر افر ہم اس سے ایک ایسا رسول مبعوث فرما جو لوگوں کو تیری آیتیں پڑھ کر مناتے ، تیری کتاب کی تعلیم دے اور حکمت سکھائے یعنی شریعت کے امرار اور رموز احکام بھی بتائے ۔ اور وہ لینے فیض نبوت اور انوار معرفت سے لوگوں کو آراستہ کرے ۔ بیشک تو ہی زبردست حکمت والا ہے ۔ (حقائی ۲۹۲ / ۱) ۔

دین ابراہیمی

یَرْ غَلَبُ عَنْ: وہ اعراض کرے گا ۔ وہ رو گردانی کرے گا ۔ کفت و کرفہ اس ۔ مفت منارع ۔ کفت اور کفت کے بیں ۔ مضارع ۔ کفت اور کفت کے معنی ماکل اور منوجہ ہونے کے بیں ۔ جب اس کے ساتھ عن آ جائے تو معنی بر عکس ہو جاتے ہیں لیعنی اس کے معنی ماکل اور متوجہ ہونے کے بجائے اعراض اور رو گردانی کے ہو جاتے ہیں ۔ جاتے اعراض اور رو گردانی کے ہو جاتے ہیں ۔

وہ بیوٹوف ہوا۔ اس کی سبکی ہوئی ۔ سند کے سامنی ۔ جو شخص نفع و نقصان سویچ بغیر اپنی خواہشات کو بورا کرتا ہو اس کو خفیف اور سُفید کہتے ہیں ۔ اس کی زِد علیم ہے ۔

سفه

اصطفینه : ہم نے اس کو مخب کرایا ۔ ہم نے اس کو برگزیدہ کرایا ۔ اِسْطِفَارُ سے مامنی ۔ مامنی ۔

اَسْلِمْ: واسلم لا - تو كا بعدارى كر - إسْلَامٌ ع امر -

وَحْشَى: اس ف وحيت كي - اس ف حكم ديا - تُومِئيةً ع مامني -

کشرے: ان آیتوں میں بھی مشرکین کا رو ہے جو لہنے آپ کو دین ابراہیم پر بناتے سے طالانکہ وہ کال مشرک تھے اور حضرت خلیل اللہ تو موطلاوں کے المام اور توحید کو شرک سے ممتاز کرنے والے تھے ۔ انہوں نے تو عمر مجر میں ایک لحد کے لئے ہمی کسی کو اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک جبیں کیا ۔ وہ تو ہر قسم کے شرک سے بیزار تھے ۔ اس لئے قوم سے الگ ہوئے ، وطن چوڑا اور باپ تک کی مخالفت کی پرواہ نہ کی اور صاف صاف کمدیا کہ ۔

يًا قُوْمِ انَّيْ بَرِي مُ مِثَّا تُشُرِكُونَ ﴿ إِنِي وَجَّهُتُ وَجُهِي لِلَّذِي لِلَّذِي اللَّهِ عَلَيْكُونَ فَطَرَ السَّفُوتِ وَالْاَرْضَ حَنِيْفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿

اے میری قوم میں ان سے برار ہوں جنکو تم اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک کرتے ہوں بیشک میں فرف کر ہوں بیشک میں نے تو یکسو ہو کر اپنی تمام تر توجہ اس پاک ذات کی طرف کر دی ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا اور میں شرک کرنے والوں میں سے جس مے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا اور میں شرک کرنے والوں میں سے جس موں ۔

ہو ہمور اسلام کے اسول قرار وقے گئے جی وہی ملت ابراہی کی اصل جی اور طت ابراہی کا انگار صرف وہی شخص کرسکتا ہے جو اپنی جان پر ظلم کرے ، نادان اور الحق ہو اور گراہ ہو ۔ حضرت ابراہیم کو تو اللہ تعالیٰ فے ہدایت کے لئے چن لیا تھا اس لئے ان کو دنیا میں بھی برگزیدہ کیا اور آخرت میں بھی اللہ تعالیٰ کے پاس ان کے مراتب بلند جیں ، سب موقیدین ان کو پیٹوا ملنے بیں اور ہر جگہ ان کا ذکر خیر ہے ۔ ان کی بزرگی کی وجہ یہ کہ جب اللہ تعالیٰ فے ان سے فرمایا کہ بمارے فرماں بردار ہو جاق تو انہوں ( حضرت ابرہیم ) فے فورآ حرض کیا کہ میں دل و جان سے کاجدار ہوں ۔ اس عبود ، اور اے نصاری تم کوں ملت ابراہی کا انکار کرتے ہو ۔ حضرت عبود ، اور اے نصاری تم کوں ملت ابراہی کا انکار کرتے ہو ۔ حضرت

ابراہیم تو خود مجی حمر بمر اسلام پر قائم رہے اور اپنی وفات کے وقت انہوں مجی اور ان کے بعد صفرت یعتوب نے بھی اپنی موت کے وقت اپنی اولاد کو دصیت کی تھی کہ تم بمیشہ اسی دین پر قائم رہنا اور مسلمان ہی ہو کر مرنا ۔ ( ابن کثیر ۱۸۵/ ۱ ، حقانی ۱۳۹۵/ ۱) ۔

## حضرت لعقوب کی وصیت

١٣٣ ، ١٣٣ - أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعُتُوبَ الْمَوْتُ إِذْ فَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي ، قَالُوا نَعْبُدُ الْفَكَ وَاللهُ فَالْوَا نَعْبُدُ الْفَكَ وَاللهُ أَبَانِكَ الْبُرَامِمَ وَ السَّلْعُيْلُ وَ السَّخْقُ الْهَّاوَ احِدا أَيُّو نَحُنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ، تِلْكَ أُمَّةً قَدْ خَلَتُ عَلَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ، وَلَكُمْ مَاكَسَبَتْ وَلَكُمْ مَاكَسَبَتْ وَلَكُمْ مَاكَسَبْتُ وَلَكُمْ مَاكَسَبْتُ وَلَكُمْ مَاكَسُبْتُ وَلَكُمْ مَاكَسَبْتُ وَلَكُمْ مَاكَسَبْتُ وَلَكُمْ مَاكَسُبْتُ مُولًا يَعْمَلُونَ ،

(اے بنی اسرائیل) کیا تم اس وقت موجود تھے جب صفرت یعقوب کی موت کا وقت آیا ، جب انہوں نے نے لہتے بنٹوں سے بوچھا کہ میرے بعد تم کس کی مبادت کروگے ۔ انہوں نے موش کیا کہ ہم اس خدا کی عبادت کریں گے جو تیرا اور تیرے باپ داوا ( حفرت ) ابراہیم ( صفرت ) اسمعیل اور ( صفرت ) انہوں نے تیرا اور تیرے باپ داوا ( حفرت ) ابراہیم ( صفرت ) اسمعیل اور ( صفرت ) انہوں کا خدائے واحد ہے اور ہم تو ای کے فرماں بردار ہیں ۔ وہ ایک جماحت تھی جو گزر میں ۔ وہ ایک جماحت تھی جو گزر میں ۔ ان کا کیا ہوا ان کے کام آئے گا اور جو کچے تم کرو گے وہ تہارے کام آئے گا اور جو کچے تم کرو گے وہ تہارے کام آئے گا در جو کچے تم کرو گے وہ تہارے کام آئے گا اور جو کچے تم کرو گے وہ تہارے میں نہیں ہوتھا جائے۔

شَكَدُاءُ: موجود، كواه - ماضر - اس كا واحد فَهِمُدُ بَ - حَفَدُرُ و حَفَدارُ أَ عَ ماضى - حَفَدَتُ : وه كُرْد مُن - خَلُوْ م ماضى -

كَسَبَتْ : اس في كمايا - اس في كيا - كُنْبُ سے مامنی -

التشریکے: گزشتہ آیات میں صفرت یعقوب کی وصیت کا بیان تھا۔ اس پر یمبود نے کہا کہ صفرت یعقوب نے ہر گزیہ وصیت بنیں کی تھی بلکہ انہوں نے تو یمبودیت پر قائم رہنے کی وصیت کی تھی ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ کیا تم ان کی موت کے وقت وہاں ماضر تھے جب کہ صفرت یعقوب نے مصر میں جاکر لوگوں کو بت ، سارے ، بیل اور بلی وغیرہ کو پہتے دیکھا اور ان کو اس بات کا نوف ہوا کہ کمیں میرے بعد یہ لوگ بھی ان کو دیکھ کر ، بت پرست نہ ہو جائیں تو انہوں نے اپنی سب اولاد کو بلا کر بوچھا کہ تم میرے بعد کس کی صادت کرد گے ؟ انہوں نے جواب دیا کہ ہم آپ کے فدا کی حبادت کریں گے جو آپ کے باپ دادا صفرت ابراہیم اور صفرت اسلمیل اور صفرت المحمل اور صفرت المحمل اور صفرت کراں مواد معرف کو ہاں بردار رہیں اور ای کے فرماں بردار رہیں گے ۔ ظاہر ہے کہ تم اس وقت موجود نہ تھے ، چر تم کس لئے انکار کرتے ہو، میراس بات پر فحز کرتے ہو کہ تم ان بزرگوں کی فرماں بردار اولاد ہو اور اگر تم سے بردار رہیں گے ۔ ظاہر ہے کہ تم ان بزرگوں کی فرماں بردار اولاد ہو اور اگر تم سے بہارے اعمال کی باز پرس ہوئی تو تم اپنی برات میں ان کے اعمال بیش کرد گے ۔ تنہارا ان سے کیا تعلق ۔ وہ تو پاکباز لوگ تھے گزر گئے ۔ ان کے اعمال سے ان کو نفع بو گا دور متبارے اعمال سے تبہیں اور تم ان کے اعمال کے جوابدار بنیں ۔ (حقائی بو گا دور متبارے اعمال سے تبہیں اور تم ان کے اعمال کے جوابدار بنیں ۔ (حقائی بو گا دور متبارے اعمال سے تبہیں اور تم ان کے اعمال کے جوابدار بنیں ۔ (حقائی بو گا دور متبارے اعمال سے تبہیں اور تم ان کے اعمال کے جوابدار بنیں ۔ (حقائی بو گا دور متبارے اعمال سے تبہیں اور تم ان کے اعمال کے جوابدار بنیں ۔ (حقائی

تمام آسمانی کتابوں پر ایمان

اور وہ کہتے ہیں کہ تم مبود ی یا نعرائی ہو جاؤ تو ہدایت پالو کے ۔ آپ کمدھکتے کہ ہم تو ملتِ ابرہمی کے پابند ہیں جو خالص اللہ کے ہو رہے تھے اور وہ مشرکوں میں سے نہ تھے ۔ ( اے مسلمانو! ) تم کمدو کہ ہم اللہ تعالیٰ پر اور جو ہماری طرف ( قرآن ) نازل کیا گیا ہے اور جو ابراہیم اور اسمعیل اور اسمی اور اسمیل اور اسمی

یعنوب اور اس کی اولاد پر نازل ہوا اور جو کچہ موی اور علیٰ کو دیا گیا اور جو کچہ موی اور اس کی اولاد پر ایمان کچہ دو سرے انبیاء کو ان کے پروردگار کی طرف سے دیا گیا ، سب پر ایمان رکھتے ہیں ۔ ہم ان میں سے کسی میں بھی فرق مہیں کرتے اور ہم اس کے فرماں برداد ہیں ۔

تنظرت : عبود و نصاری نے سابۃ انبیاد کا طریق پدایت چوڑ کر نیا ذہب بنا رکھا تھا،
ای پر ان کو ناز تھا ۔ ای کو دہ نہات کا راسۃ جلنے تھے ۔ عبود کھنے تھے کہ ہمادا مذہب قدیم ہے ، اس کے بغیر بدایت ممکن نہیں ۔ ای طرح عیمائی دھوئ کرتے تھے کہ ان کے خرب کے فرمایا کہ منہ سب کے بیشوا صفرت ابراہیم ہیں ۔ ان کے جواب میں الله تعالیٰ نے فرمایا کہ سب کے پیشوا صفرت ابراہیم ہیں ۔ آپ بحدی کہ ہم خالص ملت ابراہی پر ہیں اور دہ مشرک نہیں ۔ جبکہ تہمارے مذہب میں شرک ہے ۔ اس کے علادہ صحیح طریق یہ ہے کہ انسان الله تعالیٰ پر اور سب انبیاء پر بلا تفریق ایمان لائے ۔ یہی اسلام ہے جس میں بی امرائیل اور فیر بنی امرائیل کی کوئی تفریق ایمان لائے ۔ یہی اسلام ہے جس میں اور دیگر ذاہب کے لوگ دوسرے انبیاء کو نہیں ملنے ۔ بی اسلام بی قدیم اور حق ہے اور دیگر ذاہب کے لوگ دوسرے انبیاء کو نہیں ملنے ۔ بی اسلام بی قدیم اور حق ہے اور دیگر ذاہب کے لوگ دوسرے انبیاء کو نہیں ملنے ۔ بی اسلام بی قدیم اور حق ہے اور حقائی دوسرے انبیاء کو نہیں ملنے ۔ بی اسلام بی قدیم اور حق ہے اور حقائی دوسرے انبیاء کو نہیں ملنے ۔ بی اسلام بی قدیم اور حق ہے اور حقائی دوسرے انبیاء کو نہیں ملنے ۔ بی اسلام بی قدیم اور حق ہے اور حقائی دوسرے انبیاء کو نہیں ملنے ۔ بی اسلام بی قدیم اور حق ہے اور حقائی دوسرے انبیاء کو نہیں ملنے ۔ بی اسلام بی قدیم اور حق ہے اور حقائی دوسرے انبیاء کو نہیں ملنے ۔ بی اسلام بی قدیم اور حق ہے اور حقائی دوسرے انبیاء کی نہیاء کو نہیں ملنے ۔ بی اسلام بی قدیم اور حق ہے اور حقائی دوسرے انبیاء کو نہیں ملنے ۔ بی اسلام بی قدیم اور حق ہے ۔

### مسلمانوں کی حفاظت کا وعدہ

السَّوْ المِثْوُ المِثْوُ المِثْوُ المِثْوُ المُثَنَّمُ إِم فَقَدِ الْمَتَدُواءَ وَ إِنْ تَوَلُّوا فَإِنْ مَا أَمْنُتُمُ إِم فَقَدِ الْمَتَدُواءَ وَ إِنْ تَوَلُّوا فَإِنْ مَا أَمْنِيكُ فَي اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَ وَ هُوَ السَّمِينَعُ ٱلْعَلِيمِ ،

میر اگر وہ بھی اس طرح ایمان کے آئیں جس طرح تم لائے ہو تو بیشک وہ بھی بدایت یالیں کے اور اگر وہ رو گروائی کریں تو بیشک وہی ضد ہر ہیں ۔ سو منقریب جہاری طرف سے اللہ ان سے غث کے گا اور وہی سننے والا اور جننے والا ہو جانے والا ہے ۔

شِيعًا إِنَّى: مَالفت - ضد - مشقت من والنا -

فَسَيَكَ فِي عَلَيْكُمُ : يس جلد (الله تعالى) تهادي طرف سے ان سے من لے كا ـ

تخریکے: گزشتہ آیات میں اسلام کی حقانیت ثابت کرنے کے بعد ان آیات میں اللہ تعالیٰ مسلمانوں سے فرماتا ہے کہ اگر یہ کفار بھی جہاری طرح تمام کتابوں اور رسولوں کو مان لیں تو یہ بھی رشد و ہدایت اور نجات پالیں مے ۔ گریہ لوگ ضدی ہیں اس لئے اپنی ضد اور بعث وحری کی بنا پر اسلام قبول نہیں کریں گے ۔ پس اے مسلمانو! تم ان کی ضد اور دشمنی کے سبب حق ظاہر کرنے میں کچہ ترود نہ کرد اللہ تعالیٰ تمبیں ان کے شرک ضد اور دشمنی کے سبب حق ظاہر کرنے میں کچہ ترود نہ کرد اللہ تعالیٰ تمبیں ان کے شرک صد اور دشمنی کے سبب حق ظاہر کرنے میں کچہ ترود نہ کرد اللہ تعالیٰ تمبیں ان کے شرک صد اور دشمنی کے سبب حق ظاہر کرنے میں کچہ ترود نہ کرد اللہ تعالیٰ تمبیں ان کے شرک صد اور دشمنی کے سبب حق ظاہر کرنے میں کچہ ترود نہ کرد اللہ تعالیٰ تمبیں ان کے شرک صد اور دشمنی کے سبب حق ظاہر کرنے میں کچہ ترود نہ کرد اللہ تعالیٰ تمبیل ان کے شرک صد اور دشمنی کے سبب حق ظاہر کرنے میں کچہ ترود نہ کرد اللہ تعالیٰ تمبیل ان کے شرک صد اور دشمنی کے سبب حق ظاہر کرنے میں کچہ ترود نہ کرد اللہ تعالیٰ تمبیل ان کے شرک صد کو کے گا ۔ وہ نوب سنے والا اور جانے والا ہے ۔

خدائی رفگ

١٣٨ - مِبْغَةَ النَّهِ ٤ وَ مَنْ الحُسَنُ مِنَ اللهِ مِبْبَغَةً رَوَّ نَحْنُ لَهُ عُبِدُوْنَ .

( اور ہم نے لینے آپ کو ) اللہ تعالیٰ کے رنگ ( میں رنگ لیا ) اور اللہ تعالیٰ کے رنگ سے کس کا رنگ بہتر ہے ۔ اور ہم تو اس کی حبادت کرتے ہیں ۔

صِيْبِغُدَ : ﴿ رَبُّكَ مِهِ فَعَدُ دِينًا مِهِالِ اللهُ تَعَالَىٰ كَا دِينَ مَرَادَ بِ مِ

آتشری : عیدائیوں میں ایک قدم رسم ہے کہ جب وہ کسی کو اپنے مذہب میں واخل کرتے ہیں یا جب بچ پیدا ہو تا ہے تو اس کو ساتویں روز ایک حوض میں خوطہ دیتے ہیں اور کھنے ہیں کہ اس سے وہ پاک ہو گیا ۔ بعض عیدائی اس پائی میں زرد رنگ وغیرہ بھی طاتے ہیں اور بعض بھائے خوطہ دینے کے صرف رنگین کرنے ہی کو کائی کھنے ہیں اس کو اصطباغ یعنی بیشمر کھنے ہیں ۔ اس ظاہری رنگ کو وہ نعرائیت کا پخت رنگ کھنے ہیں اور ان کے خیال میں یہ نجات کی گئی ہے ۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اس کے سامل بارے میں فرمایا کہ حوض میں خوطے لگانے یا سرسے پاؤں تک رنگنے سے کچہ حاصل بارے میں فرمایا کہ حوض میں خوطے لگانے یا سرسے پاؤں تک رنگنے سے کچہ حاصل بنیں ۔ اصل رنگ تو خدائی رنگ ہے جو کھڑ الا اللہ گھکڈ آئول اللہ سے پوشما سے اور انسان کی روح اور قلب کو رنگین کر دیتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ کے اس باطنی رنگ سے اچھا کوئی رنگ بنیں ۔ افسان اس رنگ میں رنگین ہو کر ہمیشہ اس کی حبادت میں مستخرق رہتا ہے ۔ (حقائی دیا ہے ۔ افسان اس رنگ میں رنگین ہو کر ہمیشہ اس کی حبادت میں مستخرق رہتا ہے ۔ (حقائی دیا ہے ۔ انسان اس رنگ میں رنگین ہو کر ہمیشہ اس کی حبادت میں مستخرق رہتا ہے ۔ (حقائی دیا ہے ۔ انسان اس رنگ میں رنگین ہو کر ہمیشہ اس کی حبادت میں مستخرق رہتا ہے ۔ (حقائی دیا ہے ۔ انسان اس رنگ میں رنگین ہو کر ہمیشہ اس کی حبادت میں مستخرق رہتا ہے ۔ (حقائی دیا ہے ۔ انسان اس رنگ میں رنگین ہو کر ہمیشہ اس کی حبادت میں مستخرق رہتا ہے ۔ (حقائی دیا ہے ۔ انسان اس رنگ میں رنگین ہو کر ہمیشہ اس کی حبادت میں مستخرق رہتا ہے ۔ (حقائی دیا ہے ۔ ا

رکمتان حق

١٣٩ - ١٢١ - قُلُ ٱتَحَاجُونَنا فِي اللهِ وَهُوَ رَبُّنا وَرَبُّكُمْ وَ وَلَنا

اَغْمَالُنَا وَلَكُمْ اَعْمَالُكُمْ وَ نَحْنُ لَهُ مُخْلِصُوْنَ دَامُ تَتُولُوْنَ وَالْاَ سُبَاطَا كَانُوا هُوْدًا الْ الْهِمْ وَ الْاَسْبَاطَا كَانُوا هُوْدًا أَوْ نَصْرُى وَ قُلْ مُ اَفْتُمْ اَعْلَمُ أَمِ اللّهُ وَمَنْ اَظْلَمُ مِثَنْ كَثَمَ الْوَ نَصْرُى وَ قُلْ مُ اَفْتُمْ اَعْلَمُ أَمِ اللّهُ وَمَنْ اَظْلَمُ مِثَنْ كَثَمَ شَعَادَةٌ عَنْدَ لا مِنَ اللّهِ وَمَا اللّهُ بِفَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُوْنَ وَلِكُمْ شَاكُمْ مَا كَثَمْ مَا كُمْ مَا كُمْ مَا كَمْ مَا كَمَا اللّهُ عَمَّا كَمُمْ اللّهُ وَلَا تُسْلَلُونَ وَلَكُمْ مَا كَمَا لَكُمْ مَا كَمَا لَكُمْ مَا كَمَا لَوْلَ اللّهُ عَمَا كَانُوا اللّهُ وَلَا تُسْلَلُونَ وَ اللّهُ عَمَّا كَمَا اللّهُ عَمَّا كَمَا اللّهُ عَمَّا كَمُمْ مَا كَمْ مَا كُمْ مَا كُمُ مُنْ اللّهُ وَلَا تُسْلَلُونَ مَا لَا لَا لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّه

(اے نی سلی اللہ علیہ وسلم) آپ کردھے کہ کیا تم اللہ تعالیٰ کے معالمہ میں ہم ہے جھڑا کرتے ہو مال کہ وہ ہمارا بھی رب ہے اور بتہارا بھی اور ہمارے لئے ہمارے المحال اور ہم تو خالص ای لئے ہمارے المحال و المحق و نعالص ای (اللہ) کو مانتے ہیں۔ کیا تم یہ کہتے ہو کہ ابراہیم و استعمل و المحق و یعقوب اور اس کی اولاد عبودی یا نعمانی تھے۔ (اے محد صلی اللہ علیہ وسلم) آپ گہدھ کہ کیا تم زیادہ خالم کون ہے جو اس کے پاس اللہ تعالیٰ اور اس سے زیادہ ظالم کون ہے جو ایس کے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے بہتی ہو اور جو کہ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ اس سے خال مہرا کے اور جو کہ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ اس سے خال مہرا کے بارے می مہرا ہو گا ۔ اور تم اس کے کام آپیا اور جو کہ تم کرو کے وہ تہرارے کام آپ کا اور جو اس کے بارے می مہرس ہو تھا جائے گا۔ اور تم سے ان کے احمال کے بارے می مہرس ہو تھا جائے گا۔

النَّحَاجُونَنَا: كياتم بم سے جمت كرتے ہو - كياتم بم سے بھگڑا كرتے ہو - مُحَاجِّاً ؟ سے مامنی -

كُنتُم : اس في جهايا - كُمُّ و كِمْنَانُ سے مامنی -

خَلَت: وه كُزر حَيْ - نَالُوْ عِي مامني -

كَسَيَت : اس ف كايا - اس ف كيا - كُنْبُ سے مامنى -

تنظر سکے : مبود کھتے ہیں کہ ہدایت کا مدار مبودیت بہد اور جنت میں صرف مبودی ہی جائیں گئے۔ عیدائی کھتے ہیں کہ ہدایت کا دارومدار عیدائیت پر ہے اور صرف نعرائی ہی جنت کے مستحق ہیں ۔ اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان سے مجدی کہ تم اللہ تعالیٰ کے معالمہ میں کیوں بھگڑتے ہو ۔ وہ تو تبارا اور ہمارا سب کا رب ہے اور ہر فخص

الہنے اعمال کی جزا و مزا پاتا ہے ہم تو اس کے مطلع ہیں۔ یا اگر وہ یہ کہیں کہ نہات کا مدار یہودیت یا عیمائیت پر ہے کیونکہ صنرت ابراہیم ، صنرت اسلسل ، صفرت اسلسل ، صفرت اسلسل مصفرت یعنوب اور بزرگان دین کی اولاد سب مجبودی یا عیمائی تھے تو یہ جی غلط ہے اس لئے کہ بزاروں سال فبط کی بات وہ جانتے ہیں یا اللہ تعالی نوب جانتا ہے ۔ اللہ تعالی ہی اس کو نوب جانتا ہے ۔ اور یہ لوگ خود جی جلی جلنے ہیں مگر یہ جان بوج کر مسلس سے مشرک نہ تقے ۔ اور یہ لوگ خود جی جلنچہ ہیں مگر یہ جان بوج کہ مطرت ابراہیم مشرک نہ تھے ۔ اور یہودیت و لعرانیت سے بری تھے ۔ اور ان کابوں میں آنصفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی شبادت بھی موجود ہے چر جو شخص اس شبادت کو چہاتے اس سے بڑا ظالم کوئی نہیں ۔ یہ لوگ ان بزرگوں کا نام خواہ مخواہ لیتے ہیں وہ تو پاکباز اور اچے لوگ تھے جو اللہ تعالی کے پاس گئی گئے ۔ جب تک تم ان کے نقش قدم پہیں چہاتے اس سے برانا کا کوئی عرب و نفع نہیں وہ تو پاکباز اور اچے لوگ ان کی اولاد میں ہے ہونا تہیں اور شباری بدی ان کے اعمال میں شبادا کوئی صد نہیں اور شباری بدی ان پر نہیں ، جو کرے گا وہی ہمرے گا ۔ لہذا ان کے لئے ان کے اعمال ہیں اور شبارے لئے شبارے اعمال ہیں اور شبارے لئے شبارے اعمال ہیں ۔ اور تم سے ان کے اعمال کے بارے میں نہیں ہو تھا شبارے کا دار ای کئی ہو تھا کے بارے میں نہیں ہو تھا خور این کئی ہراے کا دی ہمرے گا ۔ لہذا ان کے لئے ان کے اعمال ہیں اور شبارے کئی جہارے کے در این کئی مرا ای کوئی ہوں۔ یہ نہیں ہو تھا کہ در این کئی ہو کہ ایس کی اور تم سے ان کے اعمال کے بارے میں نہیں ہو تھا جہارے گا ۔ لاد کی ایس کے ایس کی ایس کی بارے میں نہیں ہو تھا جہارے گا ۔ لاد کی ایس کی اور کی جبارے ایس کی ایس کی ایس کی ایس کی بارے میں نہیں ہو تھا ۔ ایس کی ایس کی ایس کی بارے میں نہیں ہو تھا کہ ایس کی ایس کی ایس کی ایس کی بارے میں نہیں ہو تھا کہ ایس کی ایس کی بارے میں نہیں ہو تھا کہ ایس کی ایس کی ایس کی ایس کی ایس کی ایس کی بارے میں نہیں ہو کی بارے میں نہیں ہو کی ایس کی بارے میں نہیں ہو کی بارے میں ایس کی ایس کی ایس کی بارے میں نہیں ہو کی بارے کی ایس کی بارے میں نہیں ہو کی بارے میں بیس کی بارے میں کی بارے میں کی بارک کی بارک کی بارے کی کی بارک کی بارک کی کی بارک کی

## تحويل قبله

ہوتی ہے ۔ یہ مُقَابَلَا أَے مطنق ہے یا اِسْتِقْبَالَ ہے ۔ خانہ کعبہ کو قبلہ اس لئے کہتے ہیں کہ وہ نمازی کے سلطے ہوتا ہے ۔

آتشریک : بہودیوں کو تو بل تبلہ پر جی بڑا اعتراض تھا ۔ اس آبت میں اللہ تعالیٰ نے اس کا جواب دیا ہے ۔ جب آنصرت صلی اللہ علیہ وسلم بجرت کر کے مدینہ منورہ تشریف لائے تو عباں بعیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھا کرتے تھے ۔ اس بارے میں مختلف روایتیں بی کہ مدید بھی کر گئی مدت تک آپ نے بیت المقدس کی بارے میں منہ کر کے نماز پڑھی ۔ میچ یہ ہے کہ آپ نے تقریباً کا مہید بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھی ۔ میچ یہ ہے کہ آپ نے تقریباً کا مہید بیت المقدس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھی ۔ جب آخصرت صلی اللہ علیہ وسلم مکہ میں تھے تو وہاں بھی اس سے المقدس بی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھے تھے اور کھیہ کو سامنے رکھتے تھے ۔ آپ بیت المقدس بی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھے تھے اور کھیہ کو سامنے رکھتے تھے ۔ جب آپ بیت المقدس بی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے تھے اور کھیہ کو سامنے رکھتے تھے ۔ جب آپ بیت المقدس بی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے تھے اور کھیہ کو سامنے رکھتے تھے ۔ جب آپ بیت المقدس بی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے تھے اور کھیہ کو سامنے رکھتے تھے ۔ جب آپ بیت المقدس بی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے تھے اور کھیہ کو سامنے رکھتے تھے ۔ جب آپ بیت المقدس بی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے تھے اور کھیہ کو سامنے رکھتے تھے ۔ جب آپ بیت المقدس بی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے تھے اور کھیہ کو سامنے رکھتے تھے ۔ جب آپ بیت المقدس بی کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے تھے اور کھیہ کو سامنے درکھتے تھے ۔ جب آپ بیت کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے تھے اور کھیہ کو سامنے درکھتے تھے ۔ جب آپ بیت کی دروایت کی ہے ۔

پھر جب حکمت النی کا تقاضا ہوا کہ آپ کعبہ کی طرف منہ کر کے نماز پڑھیں تو اللہ تعالیٰ نے آپ کے دل میں اس کا طوق پیرا فرباد یا اور آپ اللہ تعالیٰ کے حکم کی آورو میں بار بار آسمان کی طرف منہ کر کے دیکھا کرتے تھے ۔ پس اللہ تعالیٰ نے کھبہ کی طرف منہ کرنے کا حکم دینے سے بہلے مخالفین کے متوقع طعنہ کو بیان کر کے اس کا جواب دیا ہے کہ مخترب بہوتوف لوگ کعبہ کی طرف منہ کر کے نماز پڑھنے کے حکم پر یہ احتراض کریں گے کہ ان مسلمانوں کو ان کے قبلہ بیت المقدس سے جس کی طرف منہ کر کے وہ مدت تک نماز پڑھتے رہے ، کس چیز نے بھیر دیا ۔ یہ طعن مدینہ کے بہوو منافقین اور مشرکین کی طرف سے بوا تھا ۔ یہود تو اس لئے طعن کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ لہنے اسکام کو کیوں منسوخ کرتا ہے کیا اس کو ( نعوذ باللہ ) جہلے سے معلوم نہ تھا ۔ یہ امر ان کو اس لئے بھی ناگوار گزرا کہ یہ نبی عربی ، انبیاء کے قبلہ کو چھوڑ کر جابلوں کے یہ امر ان کو اس لئے بھی ناگوار گزرا کہ یہ نبی ہے جس کی صفرت موئ علیہ اسلام نے توریعت میں خبر دی ہے جبکہ مشرکین عرب بہتے تھے کہ آخر کار بھارے بی کعبہ کی طرف منہ کر دی ہے جبکہ مشرکین عرب بہتے تھے کہ آخر کار بھارے بی کعبہ کی طرف منہ کیا۔

الله تعالیٰ نے ان کے جواب میں فرمایا کہ آپؓ کمدیکئے کہ مشرق و مغرب سب اللہ ہی کے لئے ہیں بیعنی اللہ تعالیٰ کے نزدیک تمام سمتیں یکساں ہیں ۔ وہ ہروقت اور ہرجگہ موجود ہے ، کسی خاص جگہ اور مکان میں محدود و مقید نہیں ۔ وہ کسی خاص وجہ ے ایک خاص سمت کو عبادت کے لئے مخصوص کر دیتا ہے جس کو ہر شخص ہمیں مجمنا اللہ تعالیٰ جس کو ہر شخص ہمیں مجمنا اللہ تعالیٰ جس کو جابتا ہے اس کی طرف بدایت کرتا ہے ۔ ( حقانی ۲۰۵ ، ۲۰۵ / ۱) ۔

تحویل قبله کی حکمت

٣٣ - وَكَذَٰلِكَ جَعَلَنْكُمُ أُمَّةً وَّسَطاً لِتَكُونُوا شُحَداءَ عَلَى النَّاسِ وَ يَكُونُ الرَّسُولِ عَلَيْكُمْ أُمَّةً وَسُطاً لِتَكُونُوا شُحَداءَ عَلَى الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ يَكُونُ الرَّسُولِ عَلَيْكُمْ شَجِيدًا ، وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهُ ، وَ إِنْ عَلَيْهُ الرَّسُولُ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ، وَ إِنْ كَانَتُ لَكَبِيْرَةً إِلاَّ عَلَى الْذِيْنُ هَذَى اللَّهُ ، وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيْعَ لَيُصَافَحُمْ ، إِنَّ اللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَهُ وَفَ رَّحِيْمٌ ،

اور ( جس طرح بم فے قبلہ کے معالمہ میں بہاری رہمنائی کی ہے ) اس طرح بم فے تہمیں ایک ہمایت معدل است بنایا ہے تاکہ تم لوگوں پر گواہ بنو اور رسول تم پر گواہ ہنے ۔ اور ( اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم ) وہ قبلہ ( بست المقدس ) جس پر آپ تھے ، بم فے اس لئے بنایا تھا کہ بمیں معلوم ہو جائے کہ ( تحویل قبلہ کے وقت ) کون رسول کی پیروی کرتا ہے اور کون لیلئے پاؤں بھرتا ہے ۔ اور بیٹک قبلہ کا بدلنا بہت شاق گزرا ہے بران ان لوگوں کے جن کو اللہ تعالیٰ نے بدایت دی اور اللہ تعالیٰ ایسا بہنیں کہ عہارے ایمان کو ضائع کر دے ، بیٹک اللہ تعالیٰ ( ان ) لوگوں کے ساتھ بہت شفیق اور مہربان ہے ۔

وسطاً: وسطى ، ورميانى ، معتدل ، عبان اس ك معنى بهتر اور عمده ك بي -

لِنَعْلَمُ: تَاكه بم جان لين - تأكه بم معلوم كرلين - عِلمُ سے مضادع -

يَنْقَلِبُ: وه لوك كا - وه لهن كا - إنْقِلَابُ ع مضارع -

عَقِبَيْهِ: اس كى دونون ايزيان - جمع أَفْقابُ -

تشریکے: ای طرح ہم نے منہیں معدل اور بہترین است بنایا تاکہ قیاست کے روز تم اللہ تعالیٰ کے سلمنے گوابی دو کہ انبیاء نے اپنی امتوں کو اسکام بہنچاد نے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی است کے گواہ ہوں گئے۔

علامہ بنوی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اولین و آخرین کو ایک جگہ جمع کرے گا ،

پھر گزشتہ امتوں کے کفار سے خطاب کرکے فرماتے گا کیا ہتبارے پاس کوئی ڈرانے والا بنیں چہنیا ہوں وہ صاف انکار کردیگے اور کبیں گے کہ ہمارے پاس کوئی نہیں آیا ۔ پھر اللہ بنیا، علیم السلام سے دریافت فرماتے گا تو دہ کبیں گے کہ اے اللہ ہم آپ کا پیغام پہنیا چکے ، یہ لوگ صریح تبوت ہوئے ہیں ۔ اللہ تعالی باوجود یکہ عالم الغیب ہے اتمام بجت کے لئے انبیاء علیم السلام سے گواہ طلب فرماتے گا ۔ اس وقت امت محمد صلی اللہ علیہ وسلم حاضر ہوگی اور گوای دے گی کہ انبیاء علیم السلام نے تمام احکام ان کو جہنیادتے ہیں ۔ کفار کبیں گے کہ ان کو کیے معلوم ہوا کہ انبیاء علیم السلام نے ہمیں اللہ تعالی کے احکام چہنیادتے ہیں ۔ یہ تو ہمارے ہرسوں بعد پیرا ہوئے ہیں ۔ امت محمد صلی اللہ تعالی کے احکام چہنیادتے ہیں ۔ امت محمد میں اللہ تعالی کے احکام چہنیادتے ہیں ۔ امت محمد میں اللہ تعالی کے احکام چہنیادتے ہیں ۔ امت محمد میں اللہ تعالی کے احکام چہنیادتے ہیں ۔ امت کو اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جواب دگی کہ اللہ تعالی نے ہمارے پاس ایک رسول بھیجا اور اس کو اللہ تعالی سب مجوں سے زیادہ سجا ہے ۔ اس کے بعد محمد مسلی اللہ علیہ وسلم بلاتے ہائیں گے اور امت کی حالت ان سے بوچی جائے گی ۔ اس وقت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت کی حالت ان سے بوچی جائے گی ۔ اس وقت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت کی سے ان اور عدالت کی گواہی دیں گے ۔ اس بخاری ، ترذی ، نسائی ، احمد ، اور تبہتی کی روایتوں کا بھی یہی مغبوم ہے ۔ ( مظہری بخاری ، ترذی ، نسائی ، احمد ، اور تبہتی کی روایتوں کا بھی یہی مغبوم ہے ۔ ( مظہری بخاری ، ترذی ، نسائی ، احمد ، اور تبہتی کی روایتوں کا بھی یہی مغبوم ہے ۔ ( مظہری احسان ان ) ۔

ہم فرمایا جو لوگ تحویل قبلہ کے بارے میں آپ ہے جھگڑا کرتے ہیں اور طرح طرح ہے شکوک پیرا کرتے ہیں تو وہ ہیوتوف اور نا مجھ ہیں ۔ چند روز بست المقدس کی طرف منہ کرنے میں ایک مصلحت یہ جی تھی کہ اس سے پیخبر صلی النہ علیہ وسلم کے طرف منہ کرنے میں اور نا فرمانوں میں امتیاز ہو جائے ۔ اس لئے کہ جو لہنے معبود صفیق اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان رکھتے ہیں وہ بلا تامل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کو قبول کرلیتے ہیں ۔ اور جو لوگ لینے آبائی مذہب و ملت اور مال و دولت کی محبت میں گرفتار ہیں وہ اس میں تکمتہ چینیاں کر کے اس سعادت سے محرم رہتے ہیں ۔ اور کسی کے کہنے سے لینے مذہبی شعائر کو چوڑ دینا اور اس کے ہتائے ہوئے شعائر کو تسلیم کر لینا بہت بڑی بات ہے اور اللہ تعالیٰ تنہارے ایمان یعنی تنہاری ہوئے شعائر کو تسلیم کر لینا بہت بڑی بات ہے اور اللہ تعالیٰ تنہارے ایمان یعنی تنہاری شفت کرنے والا بڑا مہریان ہے ۔ (حقائی ۱۹۵۸) ۔ شب اللہ تعالیٰ لوگوں پر شفقت کرنے والا بڑا مہریان ہے ۔ (حقائی ۱۹۵۸) ۔

حورت کو دیکھا جس سے اسکا بچ ہی تھر گیا تھا۔ وہ لینے ہے کو پاگوں کی طرح تاش کر رہی تھی اور جب وہ (بچ ) بہس طاتو وہ قیدیوں میں سے جس بچ کو دیکھتی اس کو گے اللہ لی ۔ عباں تک کہ اس کا اپنا بچ مل گیا ، اس نے خوشی خوشی لیک کر اسے گور میں اٹھالیا ، سینے سے لگا کر بیار کیا اور اس کے منہ میں دودھ دیا ۔ یہ دیکھ کر آنحضرت صلی الله علیہ وسلم نے صحابہ کرام سے فرمایا کہ بہاؤ کیا یہ (حورت) اپنا اس چلتے ہوئے بچ کو آگ میں ڈال دے گی ؟ لوگوں نے کہا یا رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم ا ہر گر نہیں واقت قورایا خدا کی قدر یہ ماں لینے بچ پر مہربان ہے اس سے کہیں زیادہ الله تعالیٰ لینے بندوں پر مہربان ہے ۔ ( ابن کھر ۱۹۲ ) ۔

## خانه كعبه كوقبله مقرر فرماما

الله عَدْ نَرْى تَقَلَّبَ وَ جُهِكَ فِي السَّمَاءِ عَ فَلَنُولِيَنَكَ قِبْ السَّمَاءِ عَ فَلَنُولِيَنَكَ قِبْلَةٌ تَرْضُهَا مِ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ مَ وَحَيْثُ مَاكُنْتُمْ فَوَلَّوا وَجُومَكُمْ شَطْرَلًا وَ وَإِنَّ الَّذِيْنَ الْوَتُو الْحَيْثُ مِنْ رَبِّهِمْ وَمَا الله يَغَلَمُونَ الله الْحَقُ مِنْ رَبِّهِمْ وَمَا الله يَغَلَمُونَ الله الْحَقُ مِنْ رَبِهِمْ وَمَا الله يَغَلَمُونَ الله الْحَقُ مِنْ رَبِّهِمْ وَمَا الله يَغَلَمُونَ الله الله يَعَمَّا يَعْمَلُونَ وَا

بے شک ( حکم کے انتظار میں ) ہم آپ کے چبرے کا بار بار آسمان کی طرف اللها دیکھ رہے ہیں ، م آپ کو اس کی طرف مند کرنے ہیں ، م آپ کو اس کی طرف مند کرنے کا حکم دینے دیتے ہیں ۔ لبذا آپ نماز میں مسجد الحرام کی طرف مند کر لیا کریں اور ( ا ے مسلمانو!) تم جبال کمیں بھی ہوا کرد ( نماز میں ) اس کی طرف اپنا مند کر لیا کرو اور بیشک یہ اول کتاب خوب جائے ہیں کہ یہ ان کے دب کی طرف سے بالکل ٹھیک ہے اور جو کچے وہ کرتے ہیں اللہ تعالی اس سے خافل نہیں ۔

رری تقلب: اٹھنا ۔ پھر جانا ۔ مصدو ہے ۔

فَلَنْوَلْنِيْنَكَ : پن النبر بم آپ كو طرور بهير ديك - تُولِيَّ عمارع بانون تأكيد - مُولِيَّ بُ مفارع بانون تأكيد - مُولِمُ الله عند مناوع بانون تأكيد - مُولِمُ الله عند مناوع بانون تأكيد - مُولِمُ الله عند مناوع بانون تأكيد - مناوع بانون تأكيد

وَجُعُكُ: لين بجرت كا - لين من كا -

شطو: سمت ، طرف ، جالب ، جمع شُفُورٌ وَاشْطَرُ -

تشریکے: حمت قبلہ کے بارے میں مخالفین کے شکوک و شہبات رد کرنے کے بعد اللہ تعالی نے آنحضرت صلی اللہ علیہ دسلم کو مخاطب کر کے فرمایا کہ ہم آپ کو اس قبلہ کی طرف مند کر کے نماز پڑھنے کا حکم دیدیں سے جس کو آپ کا دل چاہتا ہے ۔ اس کے بعد آپ کو اور آپ کی است کو عام حکم دیا کہ یہ کمہ اور اس کے نواح کی خصوصیت نہیں بلکہ تم جہاں کہیں بھی ہو اور نماز پڑھنا چاہو تو خانہ کھیہ کی طرف مند کر لیا کرو۔ اس کے بعد الل محاب کی بارے میں فرمایا کہ اب اس بارے میں وہ جو کچے اعتراض اس کے بعد الل محاب کے بارے میں فرمایا کہ اب اس بارے میں وہ جو کچے اعتراض کرتے ہیں یا کریں مے یہ محف ان کی حق سے چھم بوشی ہے کیونکہ وہ ان روایات سے جو ان میں تواتر کے ساتھ نسل در نسل جلی آتی ہیں ، کھیہ کی بزرگ اور اس کا برحق ہونا نوب جانتے ہیں (حقائی ۱۵ مرا ) ۔

## ابل كماب كى بهث وحرمي

١٣٥ - وَلَئِنُ آتَيُتَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبَ بِكُلِّ أَيَهُ مَّا تَبِعُوْ ا قِبُلَتَكَ \* وَمَا أَنْتَ بِتَابِعِ قِبُلَتَهُمْ \* وَمَا بَعْضُهُمْ بِثَابِعِ قِبُلَهُ بَعْضٍ \* وَلَئِنِ النَّعَنْتَ اَهُوَا ءُ هُمْ مِنْ بَعُدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ وَ إِنَّكَ إِذًا لَهِنَ الظَّلِمِيْنَ \*

اور اگر آپ اہل کتاب کے سلطنے تمام ولیلیں بھی پیش کردیں تب بھی وہ آپ کے قبلہ کو جنیں مانیں گے اور آپ بھی ان کے قبلہ کی پیروی جنیں کریں گے اور ان میں سے کوئی بھی دو سرے کے قبلہ کو جنیں مانتا ۔ اور اگر علم حاصل ہو جانے کے بعد آپ سے بھی ان کی خواہشوں کی پیروی کی ( ان کے کہنے پر چلے ) تو بیشک اس وقت آپ بھی نافرمانوں میں سے ہوں گے ۔

أَنْيَتْ : و آيا ( بلا صله ) تو لايا ( بصله با ) إِنْيَانُ سے مامنی -

أية : آيت ، نشاني ، مكم خداوندي -

تَبِعُوا : انہوں نے پیروی کی - انہوں نے اتباع کی - تیج سے مامنی - انہوں نے اتباع کی - تیج سے مامنی - ان می انہوں نے ان کی خواہ میں - ان کے خیالات ، واحد موثی -

تشریک اس آیت میں اللہ نے اعلان فرہ دیا کہ اب قیامت تک کے لئے آپ کا قبلہ بیت اللہ بی رد ہو گیا کہ بیت اللہ بی رد ہو گیا کہ مسلمانوں کے قبلہ کو تو کوئی قرار بہیں ، فہلے بیت اللہ تھا ، میر بیت المقدس ہو گیا ۔ میر بیت اللہ کو قو کوئی قرار بہیں ، فہلے بیت اللہ تھا ، میر بیت المقدس ہو گیا ۔ میر بیت اللہ بو گیا ۔ اب بھی ممکن ہے کہ دو بارہ بیت المقدس بی کو قبلہ بنالیں ۔ (معادف الحدیث بحوالہ بحر محیط ۱/۳۸۵) ۔

اس کے بعد اللہ تعالی نے لینے ہی صلی اللہ علیہ وسلم کی استقامت بیان فرمائی ہے جس طرح وہ لوگ نا حق پر اڑے ہوئے ہیں اور اس سے ہٹنا ہمیں چاہتے تو ان کو سجے بینا چاہتے کہ ہمارے ہی صلی اللہ علیہ وسلم بھی ان کی باتوں میں آنے والے ہمیں وہ تو ہمارے تابع فرمان ہیں اور ہماری مرصٰی کے مطبق کمل کرتے ہیں ۔ لہذا وہ ان کی باطل خواہشوں کی پیروی ہر گز مہیں کریں گے ۔ اور نہ ہی ان کے لئے یہ ممکن ہے کہ ہمارا حکم آجانے کے بعد وہ ان کے قبلہ کی طرف توجہ کریں ۔ ( ابن کئیر ۱۹۲۲ / ۱ )۔

و آئین اتبَعْتَ اَهُوَا عَمْ میں جو رسول الله صلی الله علیه وسلم کو خطاب ہے وہ فرض محلل کے طور پر ہے جس کے وقوع کا کوئی احتمال مبسی ۔ اصل میں استِ تحدّیه علی صاحبا الفلوہ والسّلام کو بہنا مقصود ہے کہ اس کی خلاف ورزی الیی چیز ہے کہ اگر بغرض محال خود رسول الله صلی الله علیه وسلم بھی ایس کریں تو وہ بھی ظالم قرار پائیں ۔ (معارف القرآن ۱/۳۸۵) ۔

اہل کتاب اور پسیخمبرِ اسلام

١٣١ ، ١٣٤ ٱلَّذِيْنَ أَتَيْنُهُمُ ٱلكِتْبَ يَغْرِ فُونَهُ كَمَا يَغْرِ فُونَ ٱبْنَاءَ مُ اللهُ اللهُ

جن لوگوں کو ہم نے کتاب ( توریت و انجیل ) دی ہے وہ تو اس ( نبی ) کو اس طرح بہجائے ہیں اور ان میں ہے ایک اس طرح بہجائے ہیں اور ان میں ہے ایک فریق ایسا بھی ہے جو حق بات کو چھپاتے ہیں حالانکہ وہ جلنے ہیں نے حق تو وہی ہے جو آپ کے رب کی طرف سے ہے ۔ پس آپ شک میں نہ پڑیں ۔

كيكنمون : البة وه چهات بين البة وه بوشده ركت بين كمم وكمان عد مضارع

المُشْفَتَوِيْنَ: شك كرنة والے - حرود كرنة والے - إمْرَادْكے اسم فاعل -

آشری : عبال بنوں سے تغیب دیکر بہایا گیا ہے کہ یہ لوگ جس طرح لہنے بنوں کو رہت و رہی طرح بہجانتے ہیں اور ان میں ، ان کو کہی شہد بہیں ہوتا اس طرح توریت و انجیل میں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بشار تیں ، واضح علامتیں اور نشانیاں بہائی محتی میں ان کے ذریعہ یہ لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی بقینی طور پر جلنتے اور بہیانتے ہیں ۔ ان کا انکار محض صد و عناد اور بعث دھری کی وجہ سے ہے ( معارف القرآن ۱/۳۸۱) ۔

علامہ قرطی کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ صفرت گر فاروق نے صفرت عبداللہ بن سلام ہے جو یہودیوں کے ذہردست علامہ تھے ہو چھا ، کیا تم آلمحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو ایسا ہی جلنتے ہو جس طرح اپنی اولاد کو پہلنتے ہو ؛ انہوں نے جواب دیا ۔ ہاں بلکہ اس ہے بھی ذیادہ اس لئے کہ آسمانوں کا اس فرشتہ زمین کے اس شخص پر نازل ہوا اور اس نے آپ کی صحح تعریف بنا دی لیمن صفرت جرائیل ، صفرت عیں کے پاس آئے اور اس نے آپ کی صفی بنا دی لیمن صفرت جرائیل ، صفرت عیں کے پاس آئے اور پھر بروردگار عالم نے آپ کی صفیس بیان کیں جو سب کی سب آپ میں موجود بیں اور پھر ہمیں آپ کے نبی برحق ہونے میں کیا شک رہا ، ہم آپ کو بیک نگاہ کیوں نہ بہجان لیں ، بلکہ جمیں اپنی اولاد کے بارے میں شک ہے اور آپ کی نبوت میں کچھ شک ہمیں لیں ، بلکہ بمیں اپنی اولاد کے بارے میں شک ہے اور آپ کی نبوت میں کچھ شک ہمیں طرح آپ کے اوصاف جو لال کتاب کی آسمانی کتاب میں ہیں وہ آپ میں اس طرح آپ کے باوجود بھی یہ لوگ اے پھیاتے ہیں ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے لیخ نبی صلی اللہ علیہ کی باوجود بھی یہ لوگ اے چھپاتے ہیں ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے لیخ نبی صلی اللہ علیہ دسلم اور مسلمانوں کو ثابت قدمی کا حکم دیا اور تاکید فرمائی کہ تم حق کے حق ہونے میں وسلم اور مسلمانوں کو ثابت قدمی کا حکم دیا اور تاکید فرمائی کہ تم حق کے حق ہونے میں مرگردشک و شبہ نہ کرنا ۔ ( ابن کٹیر 1917) ) ۔

## نیکی میں سبقت

الْحَرَامِ ، وَانَّهُ لَلْحَقُّ مِنْ رَبِكَ ، وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ. وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَمُّلُو الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ، وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُوا مِنْ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وَجُوْمَكُمْ شَمْلُولًا لِنَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وَجُومَكُمْ شَمْلُولًا فِينَا لَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ مَنْفُمْ فَا فَلاَ تَخْصُونُ فَلَا مَنْفُمْ فَا فَلاَ تَخْصُونُ مَا خَشُونِيْ نَوَلاً بَنَّ فَلاَ تَخْصُونُ مَا وَلَعْلَكُمْ وَلَعَلَكُمْ تَهْتَدُونَ .

اور ہر ایک کے سے ایک سمت (قبلہ) ہے جس کی طرف وہ مذکرہ ہے۔
پس تم نیکوں کی طرف دوڑا کرو۔ تم جال کمیں بھی ہوگے ، اللہ تعالیٰ تم سب
کو ( وہیں ہے ) سمیٹ کر لے آئے گا ۔ بیٹک اللہ تعالیٰ ہم چیز پر قادر ہے ۔
اور ( اے تحد صلی اللہ علیہ وسلم ) آپ جہاں کمیں ہے بھی تغیں تو ( نماز میں اپنا منہ مسجد حرام کی طرف سے اپنا منہ مسجد حرام کی طرف سے بہی حق ہے اور اللہ تعالیٰ تمہارے کاموں سے فافل نہیں ۔ اور آپ جہاں کمیں بیل سے بھی تعلیں اپنا چرہ مسجد حرام کی طرف کے لیا کریں اور ( اے مسلمانوا ) تم بھی جہاں کمیں ہوا کرو تو ( نماز میں ) لینے چرے اس کی طرف کر لیا کریں اور ( اے مسلمانوا ) تم بھی جہاں کمیں ہوا کرو تو ( نماز میں ) لینے چرے اس کی طرف کر لیا کرو تاکہ بھی جہاں کمیں ہوا کرو تو ( نماز میں ) لینے چرے اس کی طرف کر لیا کرو تاکہ فروں کو تم پر کوئی ججت نہ رہے ۔ مگر ان میں سے جو ظالم ہیں تو ان سے نہ درو اور تم بچے ہی سے ذرقے رہو تاکہ میں تم پر اپنی نعمت ( فضل ) بوری دروں اور تاکہ تم ہدایت پاجاؤ ۔

و جمع الله مست ، طرف ، حضرت ابن حباس ف فرمایا که اس سے مراد قبله ، اور حضرت ابَی بین معب کی قرائت میں عبال و جھے کی بھائے قبلہ جمی منقول ہے ۔ ( معارف القرآن ۱۳۸۹ ) ۔

المختیرت : نیکیاں - خوبیاں - صدقہ و خیرات وغیرہ کے علادہ ہر قسم کی نیکی کے لئے استعمال ہوتا ہے - ہر دہ کام جو شریعت کے مطابق کیا جائے اور مقصد اللہ تعالیٰ کی رضا ہو وہ خیرات میں واخل ہے ۔

مُعَتَّجَةً : جمع مُعَلَّرًا ، وليل ، الزام ، جمع مُعَ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ الرام ، جمع مُعَ اللهِ عَ

تشریکے: جہور مضرین کے نزدیک و بھتہ اسے مرادیہ ہے کہ ہر قوم کا ایک علیمدہ قبلہ ہے جس کی طرف دہ صباوت میں رخ کرتے ہیں خواہ ان کو اللہ تعانی کی طرف سے ایسا کرنے کا حکم ملا ہو یا انہوں نے لینے طور پر سمت مقرر کرلی ہو ۔ کوئی بھی توم

دوسرے کے قبلہ کو تسلیم مہیں کرتی ۔ اس لئے لینے قبلہ کے سمجے ہونے کے بارے میں ان لوگوں سے بحث و تخیث فضول ہے ۔ اس لئے اس کو چور کر نیک کاموں میں دور دصوب اور آئے بڑھنے کی کوشش میں لگ جاؤ ۔ عنقریب وہ دن آنے والا ہے جس میں اللہ تعالیٰ تمام اقوام عالم کو جمع کر کے حساب لے گا ۔ حقامندی کا تقاضا یہ ہے کہ آدمی ایٹ اوقات آخرت کی فکر میں صرف کرے ۔

تویل قبلہ کے الفاظ تین مرتبہ آئے ہیں۔ اس تکرار کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ اگر یہ حکم تاکید کے ساتھ کر ہیان نہ کیا جاتا تو لوگوں کو اطمینان و سکون قلب حاصل نہ ہوتا۔ اس لئے اس حکم کو ہار بار دہرایا گیا۔ قرطبی نے اس کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ جہلی مرتبہ جو حکم آیا وہ حالت حضر کے لئے ہے کہ آپ جب اپنی بلکہ مقیم ہوں تو مسجد حرام کی طرف رخ کیا کریں اور حَیْثُ مَا کُنُمُ کا مطلب ہوگا کہ یہ حکم صرف مسجد نبوی کے ساتھ تخصوص نہیں بلکہ لینے وطن اور شہر میں جس جگہ بھی ہوں بست اللہ ہی کا استقبال کرنا ہے پھر انہی الفاظ کے ساتھ دو سری مرتبہ جو حکم آیا اس ہوں بست اللہ ہی کا استقبال کرنا ہے پھر انہی الفاظ کے ساتھ دو سری مرتبہ جو حکم آیا اس اور سفر کی حالت کے لئے ہے۔ چونکہ سفر اور سفر کی حالت کے لئے ہے۔ چونکہ سفر کے حالات تختلف ہوتے ہیں اور سفر میں اور سفر می سفر اور کبی پہند روز کے لئے کہیں قیام کیا جاتا ہے اور کبی زیادہ عرصہ کے لئے اور کبی سفر قبلہ کی خرورت پیش آجاتی ہے اس لئے تبیری مرتبہ پھر ان الفاظ کے ساتھ حَیْثُ قطع کرنے کی ضرورت پیش آجاتی ہے اس لئے تبیری مرتبہ پھر ان الفاظ کے ساتھ حَیْثُ قطع کرنے کی ضرورت پیش آجاتی ہے اس لئے تبیری مرتبہ پھر ان الفاظ کے ساتھ حَیْثُ کا اضافہ کر کے بتادیا کہ سفری کوئی بھی حالت ہو ، نماز میں قبلہ ہی کی طرف رخ کرنا ہے۔ ( محارف القرآن ۱۹۸۸ کے ساتھ جو کرنے القرآن ۱۹۸۸ کے۔

#### مقاصد بعثثت

جیرا کہ ہم نے تم لوگوں میں ، تہیں میں سے ایک رسول بھیا جو تہیں ہماری آیتیں پڑھ کر سناتا ہے اور تہیں اور تہیارا تزکیہ کرتا ہے اور تہیں کاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے جن کو تم نہیں جانتے تعلیم دیتا ہے جن کو تم نہیں جانتے

تھے ۔ پس تم مجھے یاد کرو ، میں تنہیں یاد کروں کا اور تم میرا شکر کرتے رہو اور ناشکری نہ کرو ۔

آنٹرس جان اللہ تعالیٰ نے اپنی بہت بڑی نعمت یاد دلائی ہے کہ اس نے ہم میں ہماری ہی بخس کا ایک نبی معبوث فرمایا جو اللہ تعالیٰ کی روشن اور نورانی کتاب کی آئٹیں ہمارے سلطے گلادت فرماتا ہے ۔ اور وہ ہمیں رؤیل عادتوں ، نفس کی شرارتوں اور جاہلیت کے کاموں سے روکتا ہے اور ہمیں کفر کی ظلمت سے نکال کر نور ایمان کی طرف رہنمائی کرتا ہے اور ہمیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے اور ہم پر الیے راز کو کوئتا ہے جو اس سے پہلے ہم پر نہیں کھلے تھے ۔ لیس آپ کی تعلیم و تربیت سے وہ لوگ جن پر صدیوں سے بہل تھایا ہوا تھا اور تاریکی میں گھرے ہوئے تھے ، دنیا کے رہم و معلم بن گئے ۔ جو لوگ نرے ان پڑھ اور رہنرن تھے وہ آپ کی تعلیمت سے علم میں گہرے ، نکلف میں تھوڑے ، دلوں کے پاک اور زبان کے سے بن گئے ۔ دنیا کی حالت کا یہ انقلاب بہائے نود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کی تصدیق کا ایک طالت کا یہ انقلاب بہائے نود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کی تصدیق کا ایک شاید علیہ عدل ہے ۔ الیے اولوالعزم پیغیم کی بعثت مومنوں پر اللہ تعالیٰ کا زبردست احسان سے جیبا کہ ارشاد ہے ۔

لَقَدُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤُمِنِيْنَ إِذْبَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ اَنْفُسِمِمْ أَلْ عَرَان آيت ١٢٢ -

بیشک اللہ تعالی نے مومنوں ر برا احسان فرمایا کہ ان میں امبیر میں سے ایک رمول مجیدیا ۔

اس لئے اللہ تعالیٰ نے اپنی نعمت کا ذکر فرماکر لوگوں کو اپنی یاد اور اپنے شکر کا حکم دیا کہ جس طرح میں نے بہارے پاس بہیں میں سے ایک نبی بھیج کر تم پر احسان کیا تم بھی میرے ذکر اور میرے شکر سے خفلت نہ کرد ۔ صفرت موسیٰ علیہ السلام نے عرض کیا اے انٹہ میں تیرا شکر کس طرح ادا کروں ۔ اللہ تعالی نے ادشاد فرمایا کہ تو مجھے یاد رکھ ، بھول نہیں ۔ بعنی اللہ تعالیٰ کو یاد رکھنا شکر ہے اور بھلانا کفر ہے ۔

مسند احمد میں ایک حدیث قدی میں ہے ، حضرت انس کے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ عزو جل فرماتا ہے کہ اے بی آدم اگر تو مجھے لینے دل میں یاد کرتا ہوں ۔ اگر تو اگر تو

تھے کسی جماعت میں یاد کرتا ہے تو میں بھے فرشتوں کی جماعت میں یاد کرتا ہوں یا یہ فرمایا کہ میں جھے اس سے بہتر جماعت میں یاد کرتاہوں ۔ ادر اگر تو میری طرف ایک بالشت بڑھنا ہوں ۔ ادر اگر تو میری طرف ایک بالشت بڑھنا ہوں ۔ ادر اگر تو میری طرف ایک بالشہ بڑھوں کا ادر اگر تو میری طرف چل کر آئے گا تو میں تیری طرف دو باتھ بڑھوں کا ادر اگر تو میری طرف چل کر آئے گا تو میں تیری طرف دوڑ کر آؤں گا ۔ یہ حدیث صحیح بخاری میں بھی ہے ۔ ( ابن کئیر 191 / 1) ۔

قرطبی فرماتے ہیں کہ اس آیت کے معنی یہ ہیں کہ جس طرح ہم نے تہیں ایک قبلہ کی نعمت عطا فرمائی ، دوسرے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کی نعمت سے نوازا ، اس طرح اللہ تعالی کا ذکر ہی ایک نعمت ہے ۔ لہذا ان سب نعمتوں کا شکر اداکرو تاکہ یہ نعمتیں اور زیادہ ہو جائیں ۔ ( معارف القرآن ۱/۹۲) .

#### طلب استعانت

١٥٣ - يَا يُهَا الَّذِينَ أَمَنُوا اسْتَعِيْنُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلُولَاءِ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصُّبِرِيْنَ ،

اے ایمان والو! (ہر مصیبت کے وقت ) مبر اور نماز سے مدد لیا کرو۔ بیٹک اللہ تعالیٰ مبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

ربط آیات: تویل قبلہ پر مالفین کی طرف سے جو اعراض ہوا تھا اسکے دو اثر ہے۔
ایک یہ کہ اعراض سے اسلام کی حقانیت کے بارے میں شبہ پیدا کیا جا رہا تھا ۔ او پر کی آیات میں اس اعتراض کا جواب دیگر اسکے اثر کو دفع کر دیا گیا ۔ دو سرا اثر ازل اسلام کی طبیعتوں پر پڑا کہ اعتراض کا جواب دینے کے بعد بھی اس پر ہے جا اصرار سے قلب میں رنج اور صدمہ پیدا ہوتا ہے ۔ اس آیت میں مبر اور نماز کی مدد سے رنج و طال میں کی کا طریع بنا کر اس دو سرے اثر کو بھی زائل فرما دیا ہے ۔ (معادف القران ۱۹۳ /۱) ۔ کا طریع بنا کر اس دو سرے اثر کو بھی زائل فرما دیا ہے ۔ (معادف القران ۱۹۳ /۱) ۔ کو میں کی میں کی اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ انسان کی تمام صروریات اور حوائج کو مورا کرنے اور تمام آفات و مصائب اور تکالیف کو دور کرنے کا جو نسخ اکسیر ہے وہ دو چیزوں سے مرکب ہے ۔ ایک میر ، دو سرے نماز ۔ یہ دونوں چیزی الی ہیں کہ ان سے

انسان کی ہر منرورت میں مدو حاصل کی جاسکتی ہے۔

مبرے اصلی معنی نہنے نفس کو روکنے اور اس پر قابو پانے کے ہیں ۔ قرآن و سنت کی اصطلاح میں مبرے تین شعبے ہیں ۔

- (1) لینے نفس کو حرام اور ناجائز چیزوں سے روکنا ۔
  - (۲) اطاحت و همبادت کی پابندی نر مجبور کرنا ۔
- (٣) مسائب و آفات پر مبر کرنا ۔ یعنی اگر کوئی مصیبت آستے تو اس کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے مجھنا اور اس کے ثواب کا اسید وار ہونا ۔

قرآن کریم کی اصطلاح میں انہمیں لوگوں کو صابرین کہا جاتا ہے جو مذکورہ تینوں طرح کے صبر میں ثابت قدم ہوں ۔ بعض روایات میں ہے کہ حشر کے روز ندا کی جائے گی کہ صابرین کہاں ہیں ؟ تو وہ لوگ جنہوں لے تینوں طرح کے صبر پر قائم رہ کر زندگی گزاری ہوگی وہ کھڑے ہو جائیں گے اور ان کو بلا حساب جنت میں داخلہ کی اجازت دیدی جائے گی ۔

اس نخہ کا دوسرا جزد جو تمام انسانی طروریات کو بورا کرنے اور تمام پریشانیوں اور آفتوں سے نہات دلانے میں اکسیر ہے ، وہ نماز ہے ۔ در حقیقت نماز اور دوسری تمام حبادات ، مبر ہی کی جزئیات ہیں ۔ نماز کو علیمرہ اس لئے بیان کیا گیا کہ تمام حبادات میں نماز ہی ایک الیی عبادت ہے جو مبر کا مکمل مموند ہے کیونکہ نماز کی حالت میں نفس کو عبادت و اطاعت کے ساتھ ساتھ ، معاصی و مکروبات سے روکا جاتا ہے ۔ ممام آفتوں اور مصبحوں سے نہات دلانے میں بھی نماز کی ایک عاص تاثیر ہے آنحضرت مملی اللہ علیہ وسلم کی عادتِ مبارکہ می کہ جب کوئی مہم پیش آئی تو آپ نماز کی طرف رجوع فرماتے میے اور اس کی برکت سے اللہ تعالی اس مہم کو بورا فرما دیتے تھے ۔ رجوع فرماتے میے اور اس کی برکت سے اللہ تعالی اس مہم کو بورا فرما دیتے تھے ۔ رمحارف الفرآن ۱/۳۹۵ ، ۱/۳۹۵ ) ۔

#### حياتِ فبهداء

١٥٣ - وَلاَ تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ فِي مَبِيْلِ اللَّهِ أَمْوَاتُ ، بَلْ أَخْيَاءُ وَلَا يَقُولُونَ ، بَلْ

اور جو لوگ الله تعالی کی راه میں قبل (شہید ) ہو جاتے ہیں تم ان کو مرا ہوا نہ

#### كبو بلكه وه تو زنده بين مكر تبين اس كاشعور ببين -

تفخری : یہ آیت شہداء بدر کے بارے میں نازل ہوئی تھی ۔ شہداء بدر میں چہ آدمی تو مہاجرین میں سے تھے ۔ اور آتھ انسار میں سے ۔ نوگ ان کے بارے میں کما کرتے نے کہ بائے فلاں شخص مرکیا اور اس سے ونیا کی نعمت چوٹ گئی ۔ اللہ تعالی نے ان کے اس گمان کے ازالہ اور ان کے درجات پر آگاہ کرنے کے لئے یہ آیت نازل فرمائی ۔ شہداء کے دندہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کی ارواج کو جسم کی می قوت عطا فرما دیتا ہے جس کے ذریعہ وہ زمین ، آسمان اور جنت سب جگہ کی سیر کرتے ہیں ۔ اس حیات کی وجہ سے درجین ان کے بدن اور کفن کو بہیں کھائی ۔

حضرت ابن مسعود سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ شہداء کی ارداح اللہ تعالیٰ کے ہاں سبز پر ندوں میں ربتی ہیں اور جنت میں جہاں پرایا کہ شہداء کی ارداح اللہ تعالیٰ کے ہاں سبز پر ندوں میں ربتی ہیں اور عرش کے نیچ جو قندیلیں ہیں ان میں آرام کرتی ہیں ۔ پہار مظہری بخوالہ مسلم ۔ ۱۵۱/ ۱) ۔

# مومنوں کی آزمائش

اور ہم تہیں صرور آزمائیں گے ، کچے خوف اور ہموک سے اور مالوں اور جانوب اور ہموک سے اور مالوں اور جانوب اور ہملوں کے نقصان سے اور (اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) آپ ان صبر کرنے والوں کو خوشخبری سنا دھکتے جو مصیبات، کے دقت کھتے ہیں کہ ہم تو اللہ تعلیٰ ہی کے ہیں اور ہم سب ای کے پاس لوٹ کر جانے والے ہیں ۔ یبی وہ لوگ بین جن بر ان کے رب کی طرف سے خاص مہربانیاں بھی ہوں گی اور عام رحمت بھی ہوگی ۔ اور یبی لوگ ہدایت یافتہ ہیں ۔

لَنْ يُلُونُكُمُ : الديد بم تبين طرور آزمائي على - بَلَادَ عد مضارع -

مُصِيْبَةً ﴿ معيبت - تكليف - إصابة سي اسم فاعل -

صَلَوْتُ : عنائنی - اس کا واحد مَلُوهَ ہے - یہ لفظ نماز ، وعا ، رحمت اور برکت کے معنوں میں استعمال ہوتا ہے -

تشریکے: ان آیتوں میں مومنوں کو ٹابت قدمی ، دین میں استقامت اور ہر قسم کی تکالیف مبر و تحمل سے برادشت کرنے کی تعلیم ہے ۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے تکد صلی اللہ علیہ وسلم کی امت ہم تہمیں کسی قدر مصائب بہنچا کر برکاتِ سَمَادِیہ سے مستغید کریں گئے ۔ یہ بات بہلے سے اس لئے بتادی گئی تاکہ مصائب کے نزول کے وقت نفس کو اطمینان رہے اور زیادہ پریشانی نہ ہو ۔ حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ اس آیت میں خوف سے مراد دشمن کا خوف اور جوع سے مراد قبط ہے ۔

طبرانی نے حضرت ابو امار کی روایت سے بیان کیا کہ ایک مرتبہ آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم کے نعل ( جو تا ) مبارک کا تسمہ ٹوٹ گیا ۔ آپ نے اِنا لِنهِ وَ اِنا رائیہ رَاجِعُونَ پڑھا ، صمابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا یہ بھی معیبت ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ مومن کو جو ناگوار امر پہنچنا ہے وہی معیبت ہے ۔ حضرت ابو ہری آپ نے فرمایا کہ مومن کو جو ناگوار امر پہنچنا ہے وہی معیبت ہے ۔ حضرت ابو ہری آپ کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب تم میں سے ہری آپ کی جوتی کا تسمد ثوث جایا کرے تو اِنا لِند پڑھا کرو کیونکہ یہ بھی مصیبت ہے۔ کسی کی جوتی کا تسمد ثوث جایا کرے تو اِنا لِند پڑھا کرو کیونکہ یہ بھی مصیبت ہے۔ ( مظہری کا آپ اُل اُل کے ایک جایا کرے تو اِنا لِند پڑھا کرو کیونکہ یہ بھی مصیبت ہے۔

ابن ماجہ میں صفرت ابو منان سے مروی ہے کہ میں نے لینے ایک بچ کو دفن

مراسم ج

بیشک مغا اور مروہ ، اللہ تعالیٰ کی نشانیوں میں سے بیں ۔ پی جو شخص بیت اللہ کا ج یا عمرہ کرے تو اس پر ان دونوں ( بہاڑوں کے درمیان ) طواف

( سعی ) کرنے میں کوئی گناہ بہس اور جو شخص اپنی خوشی سے نیکی کرے تو اللہ تعالیٰ ( اس کی ) قدر کرنے والا اور جانبے والا ہے ۔

صَفَا: ایک مشہور بہاڑی کا نام ہے جو کھ معظمہ میں مسجد حرام کے پاس واقع ہے۔

الکسر کو تا ۔ ناد اکھ ہے قریب ایک بہائی کا نام ہے ۔ اس کے قریب ہی ایک اور بہائی کا نام ہے ۔ اس کے قریب ہی ایک اور بہائی ہے بہائی ہے جس کو صفا کہتے ہیں ۔ ج اور عمرہ کے لئے طواف کعب کے بعد ان دونوں بہاڑوں کے درمیان سعی کی جاتی ہے ۔ یعنی سات چکر نگائے جائے ہیں ۔ اب یہ دونوں بہاڑیاں تفریباً ہموار ہو بھی ہیں ۔ ان کی نشاندی ہوتی ہے ۔

شَعَانِر ب شَعِيْرُ كى جمع ہے بس كے معنی علامت كے بس - يہاں مراد عبادت كے طريق بي جنكو الله تعالىٰ فے دين كى علامتيں قرار ديا ہے -

حَدِیج ؟ لغت میں قصد کرنے کو ج کہتے ہیں - بہاں خانہ کعبہ کا قصد کرنے اور افعالِ مخصوصہ اوا کرنے کا نام ج ہے -

اعْتَكُمَرُ : اس نے عمرہ كيا - إخْتِارَ سے مامنى -

تعمل لا . اس کے لفظی معنی زیارت کے ہیں اور شری اصطلاح میں مسجد حرام کی علم اور شری معارف القرآن ۱/۲۰۰ معارف القرآن ۱/۲۰۰ معارف القرآن ۱/۲۰۰

شان نزول - اس آیت کے شان نزول کے بارے میں مختف روایتیں ہیں جن میں سے چند یہ ہیں -

الم بخاری نے حضرت عاصم سے روایت کی ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت انس کے صفا و مروہ کی سعی کے بارے میں بوچھا تو انہوں نے فرمایا کہ ہم اسلام سے وہلے اس سعی کو جاہلیت کی بات سمجھتے تھے ۔ جب اسلام آیا تو ہم نے سعی چوڑ وی اس می آیت اِنَّ الصَّفاَ وَ اَلْزَواَةَ تَازِل ہوئی ۔

 بہیں کہ طواف کر سے ان میں ) سے معلوم ہوتا ہے کہ صفا و مردہ کے درمیان سعی واجب بہیں ۔ حضرت واتشہ یہ سنکر فرمایا ۔ اے بھتیج تم نے یہ کسی بات کی اگر آیت کا مطلب یہ ہوتا جو تم نے بیان کیا ہے تو قرآن کی عبارت اس طرح ہوتی فَلاَ بُتاَحَ عَلَیْہِ اَن لاَ يُدُونَ بِعِما (ان کا طواف نہ کرنے سے کچہ گناہ بہیں ) یہ آیت تو انصار کے بارے میں ان کے مسلمان ہوئے سے وہلے کے حال سے متعلق نازل ہوئی تمی ۔ واقعہ اس طرح ہوا تھا کہ انصار مُناۃ بت کی حبادت کرتے تھے جب مسلمان ہوئے تو صفا و مردہ کے ورمیان طواف کرنے سے ان کو کراہت محسوس ہوئی اس لئے انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم اسلام سے وہلے صفا و مردہ کی سعی جا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم اسلام سے وہلے صفا و مردہ کی سعی کیا کرتے تھے اس لئے اب اس سعی سے طبیعت میں شکی معلوم ہوئی صفا و مردہ کی سعی کیا کرتے تھے اس لئے اب اس سعی سے طبیعت میں شکی معلوم ہوئی سفا و مردہ کی سعی کیا کرتے تھے اس لئے اب اس سعی سے طبیعت میں شکی معلوم ہوئی سفا و مردہ کی سعی کیا کرتے تھے اس لئے اب اس سعی سے طبیعت میں شکی معلوم ہوئی سے اس پر اللہ تعالیٰ نے آیت اِن الصّفا والمرد آن نازل فرمائی ۔ (مظہری ۱۵۱ / ۱) ۔

صفرت ابن مہاس کے مروی ہے کہ ان دونوں بہاڑیوں کے درمیان بہت سے بت بت سے بت فق اور شیاطین رات بجر ان کے درمیان گوئے دہتے تھے ۔ اسلام کے بعد لوگوں نے آنحفرت ملی اللہ علیہ وسلم سے بہاں کے طواف کے بارے میں دریافت کیا تو یہ آیت اتری ۔ ( ابن کیم 199/ ۱) ۔

گشریکے: مغا و مروہ کا طواف (سعی) بھی اللہ تعالی کے شری اظام میں ہے جو اللہ تعالی نے حضرت ابراہیم کو جے کی ادائی کے لئے سکھاتے تھے ۔ سب سے بہلے حضرت باجرہ نے خوراک و پانی کی تماش میں صفا اور مروہ کے درمیان سات بھیرے کئے سخے ۔ بہی سعی کی اصل ہے ۔ واقعہ اسطرح سے ہے کہ حضرت ابراہیم ، حضرت باجرہ اور ان کے چوٹے جیئے حضرت اسمعیل کو اللہ تعالیٰ کے حکم سے بہاں چوڑ کر چلے گئے نے ۔ بہ حضرت باجرہ کے پاس کھانے چیئے کا سامان ختم ہو گیا اور بے کی جان پر آبی سخے ، جب حضرت باجرہ کے پاس کھانے چیئے کا سامان ختم ہو گیا اور اضطراب کے ساتھ ان وونوں بہباڑوں نے نہایت ہے قراری ، ہے ہی ، ڈر و خوف اور اضطراب کے ساتھ ان وونوں بہباڑوں کے درمیان پانی کی تماش میں سات چکر لگائے تاکہ کمیں پانی نظر آ جائے۔ اللہ تعالیٰ کو ان کا یہ فصل اس قدر محبوب ہوا کہ اس کو چ کے مناسک میں شامل کر ویا حق تعالیٰ کو ان کا یہ فصل اس قدر محبوب ہوا کہ اس کو چ کے مناسک میں شامل کر ویا طواف میں کچ گناہ مہمیں ۔ تم کافروں کی مشاہت سے شہر میں مت پڑو ۔ صفا اور حروہ طواف میں اند تعالیٰ کی فطانیوں میں سے جی اور ان کا طواف مراسر خیر اور حبادت ہو حقیقت میں اللہ تعالیٰ کی فطانیوں میں سے جی اور ان کا طواف مراسر خیر اور حبادت ہو حقیقت میں اللہ تعالیٰ کی فطانیوں میں سے جی اور ان کا طواف مراسر خیر اور حبادت ہو حقیقت میں اللہ تعالیٰ کی فطانیوں میں سے جی اور ان کا طواف مراسر خیر اور حبادت ہو

اور جو شخص کوئی خیر اور نمکی ، شوق و رخبت سے کرے تو اللہ تعالی اس کی قدر فرماتا ہے اوراس کو اس کی نیت و اخلاص کے مطابق ٹواب عطا فرمائے گا ۔

### ڪتمان حق پر وعبيه

109 ، 19° م إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُتُمُونَ مَا اَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيْنِتِ
وَالْمُدَى مِنْ بُفْدِ مَا بَيْنَهُ لِلثَّاسِ فِي الْكِتْبِ وَ اُولَٰئِكَ
يَلْمُنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْمُنُهُمُ اللَّمِنُونَ وَ الْآ الَّذِيْنَ تَابُوا وَاصْلَحُوا
وَبَيَّنُوا فَاولُئِكَ اَتُوْبُ عَلَيْهِمْ وَ اَنَا التَّوَابُ الرَّحِيْمُ وَ

بیشک جو لوگ ان کھلی کھلی ہاتوں اور ہدایت کو جو ہم نے نازل کی ہیں ، اس کے بعد بھی چھپاتے ہیں کہ ہم نے اس کو لوگوں کے لئے کتاب میں بھی بیان کر دیا ہے ۔ تو الیے لوگوں پر اللہ تعالیٰ بھی لعنت فرماتا ہے اور لعنت کرنے والے بھی لعنت کرنے والے بھی لعنت کرتے ہیں مگر جن لوگوں نے توہہ کر کے نیکی اختیار کر لی اور انہوں نے معاف کرتے ہیاں کر دیا تو میں بھی ان کی توبہ قبول کرلوں کا اور میں تو بہت معاف کرنے والا مہربان ہوں ۔

البينت ، روشن دليلين - معجزات - يه جمع ب اس كا واحد ببيني سب مبان مراد وه علامتين بين جو أنحضرت صلى الله عليه وسلم كي سجائي بها ربي بين -

النظم الله الله الله عليه وسلم كل النباع كل راه بنائع مراد ب جو سيرس اور محمد صلى الله عليه وسلم كل النباع كل راه بنائع -

كلفنظم : وه ان كو لعنت كرتا ب - وه ان كو يمكارتا ب - لَعَنْ سے مضارع -

اللّعِنْوْنَ: لعنت كرنے والے ـ اس سے مراد وہ سب ہیں جو لعنت كرنكى صلاحیت ركھتے ہیں خواہ وہ طائكہ ہوں ، حجن ہوں ، انسان ہوں یا زمین كے جانور یہ سب مخلوق اللہ تعالى سے ان م لعنت كرنكى ورخواست كرتى ہے ـ یہ سب مخلوق اللہ تعالى سے ان م لعنت كرنكى ورخواست كرتى ہے ـ (مظہرى ۱۵۸/۱) ـ

ت و المبول نے بیان کیا ۔ رہنیٹن کے مامنی ۔ مہاں اس سے مراد یہ ہے کہ المبنوں نے اس کو صاف ماف بیان کر دیا جو کچھ تودیت میں ہے ۔

شان ترول ، ابن جریر اور ابن ابی ماتم نے صفرت ابن عبائ کی روایت سے بیان کیا کہ حضرت معاذ بن جبل اور سعد بن معاذ اور ضارح بن زید نے بهود کے علماء سے توریت کا کوئی مضمون دریافت کیا ۔ انہوں نے اس کو چیپایا اور بتانے سے صاف ماف انکار کر دیااس بر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی (مظہری ۱۵۸ / ۱) ۔

تشریکے: اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو ہدایات بنیات نازل کی گئی بیں ان کا لوگوں سے چھپانا اتنا بڑا جرم ہے کہ اس پر اللہ تعالیٰ بھی لعنت فرماتا ہے اور تمام مخلوق بھی لعنت جمیعی ہے ۔ جمیعی ہے ۔

حضرت برائی بن عازب سے مروی ہے ، وہ فرماتے ہیں کہ ہم ایک جنازہ میں آئے من ایک جنازہ میں آئے من ایک جنازہ میں آئے من اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ تھے ۔ آپ نے فرمایا کہ کافر جب مرتا ہے تو اس کی پیشانی پر مار پڑتی ہے اور اس کو افسانوں اور جنوں کے سوا روئے زمین پر چلنے والا بر ایک سنتا اور لعنت کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے قول یکھنم اللّعنون ۔ سے یہی مردا ہے ۔ ایک سنتا اور لعنت کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے قول یکھنم اللّعنون ۔ سے یہی مردا ہے ۔ (مظہری ، کوالہ ابن ماجہ ، ابن ابی حاتم ، ابن جریر ، ۱۵۸ / ۱) ۔

حضرت ابو ہریرہ کے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص سے کسی شرقی امر کے بارے میں سوال کیا جائے اور وہ اسے چہالے تو قیامت کے دن اسے آگ کی مام بہنائی جائے گی ۔ ( ابن کثیر ۱۲۰۰ ۱) -

جو لوگ اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ ہدایات بنیّات کو چھپائے کے فعلِ بدسے توہہ کر کے اللہ تعالیٰ کی امانت کو ظاہر کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ ہمی ان کو معاف فرما دیتا ہے۔ کر کے اللہ تعالیٰ کی امانت کو ظاہر کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ بھی ان کو معاف فرما دیتا ہے۔ یہ کیونکہ وہ بہت معاف کرنے والا مہربان ہے۔

#### كافرول پر لعنت

الا ، ١٩٢ - إِنَّ أَلَّذِيْنَ كُفَرُوْ ا وَمَا تُوا وَهُمْ كُفَّارُاُولَٰنِكَ عَلَيْهِمْ لَكُفَّارُاُولَٰنِكَ عَلَيْهِمْ لَعُنَةُ اللهِ وَالْمَلْنِكَةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِيْنَ وَخُلِدِيْنَ فِيْهَا لاَ يُخَفِّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلاَ هُمْ يُنْظَرُونَ و

بیشک جن لوگوں نے کفر کیا اور وہ کفر ہی کی حالت میں مر گئے تو اپنی لوگوں پر اللہ تعالیٰ ، فرشتوں اور تمام لوگوں کی لعنت ہے وہ ہمیشہ اسی ( لعنت ) میں رہیں گئے ۔ نہ ان کے عذاب میں کی کی جائے گی اور نہ ان کو مبلت ( چھٹکارا) مطے گی ۔

م در مرر ینظرون

ان کو مبلت دی جائے گی ۔ یہ یا تو اِنْظَارُ بمعنی مبلت دینا سے مشتق ہوں گے کہ اس سورت میں یہ معنی ہوں گے کہ اس بات کا انتظار جس کیا جائے گا کہ وہ کسی قسم کی معذرت کریں یا بھر اُنظُرُ سے مشتق ہے جس کے معنی ہیں و کیمنا ۔ اس صورت میں یا بھر اُنظُرُ سے مشتق ہے جس کے معنی ہیں و کیمنا ۔ اس صورت میں یہ معنی ہوں گے کہ ان کی طرف رحمت نہ کی جائیگی ۔

تشریک اس آیت میں ان لوگوں کا بیان ہے جو کفر کریں ، آخر دم تک لینے کفر پر قائم رہیں پھر اس ( کفر کی ) حالت پر ان کی موت واقع ہو جائے اور ان کو توبہ نصیب نہ ہو ، ایسے لوگوں کی طرف ہے ، فرشتوں او سب لوگوں کی طرف ہے ، میشہ لعنت برستی ہے وہ اس ( اعنت کے ) عذاب میں بمیشہ بنتا رہیں گے ۔ نہ ان کے عذاب میں بمیشہ بنتا رہیں گے ۔ نہ ان کے عذاب میں کمی کی جائے گی اور نہ ان کو اس سے چھٹکارا حاصل ہوگا ۔ ( حقانی ۱۹۵۱) ا

# الله تعالی کی و حدانیت

الله الله المستم الله و المحدد الله الله الله و الرحم الرحم الرحم الرحم الرحم الرحم الرحم الرحم الله و الل

شمان نزول: علام بنوی فرماتے ہیں کہ قریش کے کفار نے یہ کما کہ اے محمد صلی اللہ علیہ دسلم آپ ایٹ رب کی صفت اور نسب بیان کیجئے ۔ اس پر اللہ تعالی نے سورة اضلاص اور یہ آیت نازل فرمائی ۔ (مظیری 109/ ۱) ۔

تشریکی گرشتہ آیات میں اللہ تعالی کے احکام چھپانے والوں پر لعنت اور عذاب کا ذکر تھا ۔ اس آیت میں اللہ تعالی نے اپنی وحدانیت و رحمت کا ذکر فرما کر کافروں پر واضح فرما دیا کہ وہی ایک معبود ہے جو رحمٰن و رحیم ہے ۔ اس کے موا کمیں پناہ نہیں جو تمہیں اس کی لعنت سے جھڑا سکے ۔ رحمت عامتہ اور فاصد سب اس کے باتھ میں ہے اس لئے اس کی رحمت کے موا لعنت سے میخنے کی کوئی صورت نہیں ۔ اگر اس کے موا کئی دومرا معبود ہوتا تو شاید وہ تمہیں اس کی لعنت سے شکال لیما اور تم پر رحمت کرتا کین درمرا معبود ہوتا تو شاید وہ تمہیں اس کی لعنت سے شکال لیما اور تم پر رحمت کرتا کین اس کے موا کوئی معبود نہیں جو رحمٰن بھی ہو اور رحیم بھی لبذا تمہارے مینے کی

کوئی صورت بہیں ۔ بہ بھی ممکن ہے کہ عبال الل کتاب کو ہمدید اور حتاب ہو کہ باوجود یکہ توریت و انجیل میں اللہ تعالیٰ کی توجید صراحتاً مذکور ہے بھر بھی تم حضرت موجود یکہ توریت مسین کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا بنائے ہو ۔ اور شرک کرتے ہو اور تم اس توجید کو چہاتے ہو جو جہیں معلوم ہے ۔

#### توحيد كااثبات

النّهَارِ وَالْفُلْكِ النّبَى تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النّاسَ وَمَا النّهَارِ وَالْفُلْكِ النّاسَ وَمَا النّهَارِ وَالْفُلْكِ النّاسَ وَمَا النّهَارِ وَالْفُلْكِ النّاسَ وَمَا النّهَامِ مِنْ مَّا مَ فَاحْيَا بِهِ الْاَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا النّوَاتِ فِي الْبَرْضِ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَنْ اللّهُ مِنْ السّمَاءِ وَأَنْ مَنْ وَتَصْرِيفِ الرّاحِ وَ السّحَابِ وَيَصْرِيفِ الرّاحِ وَ السّحَابِ الْمُسْخِرِ بَيْنَ السّمَاءِ وَالأَرْضِ لَالْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ مَا السّمَاءِ وَالأَرْضِ لَالْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ مَا

جینک آسمانوں اور زمین کے پیدا کرنے میں اور رات اور دن کے بدلنے میں اور جہازوں میں جو لوگوں کے نفع کی چیزیں لیکر سمندر میں چلتے ہیں اور اس پائی میں جو اللہ تعالی نے آسمان سے اتارا ہے ، بھر اس سے مردہ زمین کو زندہ کردیا اور اس میں ہر قسم کے چلنے والے جانور پھیلادتے ، اور ہواؤں کے بدلنے میں اور بادل میں جو گرا ہوا ہے آسمان اور زمین کے درمیان ، ان سب میں حقامندوں کے لئے بہت می دلیلی ہیں ۔

پیدا کرنا ، بنانا ، مصدر ہے ۔ اگر یہ نفظ اللہ تعالی کی طرف شوب ہوتو اس کے معنی کسی چیز کو بغیر نمونے کے عدم سے وجود میں لانے کے ہوتے ہیں ۔ ( الفردات ١٥٤ ) ۔

کار این است الله ، چوپایه ، مخلول ـ وَبُّ و وَوَابُ سے اسم فائل ـ

من من المعرنا - بدلنا - بنانا - معدر ب -

الريع: بواش - واحد بي ع

السَّحَافِ: بادل - ابر -

شمان نزول: يبقى اور سعد بن منصور في العمر سے روايت كى جب آيت

المُنكُم إلى وَاحد . نازل بوتى تو مشركين كو بهت تعجب بوا اور كهن كل كه اگر ايك بى معبود ب تو اس كى دليل كيا ب د اس ير الله تعالى في يات نازل فرمائى - ( مظهرى

تشریکے: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے آٹھ دلیلیں بیان فرمائی ہیں جن سے اس کی داصدانیت و دیگر صفاتِ کمالیہ اور اس کے وجود کا ثبوت ملتا ہے۔

( ۱) آسمان و رمین کی پیدائش ۔ افلاک متعدد بیں اور ان میں سارے بھی بیں ۔ کوئی سارہ بڑا ہے اور کئی گا سفیدی بیں ۔ کوئی سارہ بڑا ہے اور کوئی چوٹا ۔ کسی کا رنگ سرٹی مائل اور کسی کا سفیدی مائل ، کسی کی حرکت کسی طرف اور کسی کی کسی طرف ، سب ای قادر مطلق کے قبضہ فرت میں بیں اور وہ اپنے ارادہ اور افقیار سے جو چاہتا ہے کرتا ہے ۔ وہی اللہ تعالیٰ قدرت میں بیں اور وہ اپنے ارادہ اور افقیار سے جو چاہتا ہے کرتا ہے ۔ وہی اللہ تعالیٰ

(٣) ونوں اور دن آئوں کا اختالاف ، رات جاتی ہے اور دن آئا ہے ۔ کبی راتیں چوٹی اور دن چوٹے ہوتے ہیں ۔ راتیں چوٹی اور دن چوٹے ہوتے ہیں اور کبی راتیں بڑی اور دن چوٹی ہوتے ہیں اور رات ایک ہی وقت میں کہیں دن ہے ، کہیں رات ۔ قطب شمالی اور جنوبی ہر دن اور رات چے چے میسے کے ہیں ۔ یہ تمام عجائب از خود مہیں بلکہ یہ سب اس کے دست قدرت میں ہے جس کے تابع آسمان و آفقاب ہیں ۔ وہی اللہ تعالی ہے ۔

(سم) کشی اور جہاڑ۔ رمن کے پیشر صد (تین چرتمائی) پر پانی ہے جس کو عربی میں بخر اور اردو میں سمندر کہتے ہیں اور جو پانی کی بارش ، زمین کے جیشوں یا برف کے کھلنے سے بہتے ہیں ان کو عربی میں بُہر کہتے ہیں ، زمین کا جو ایک چوتمائی صد پانی سے بہر ہے اس پر ونیا کے ممائک آباد ہیں ۔ ونیا کے دور دراز ممالک میں جو لوگ سیر و سیاحت اور تھارت کی غرض سے جاتے ہیں وہ ہوائی جہازوں اور بحری جہازوں کے ذریعہ جاتے ہیں وہ ہوائی جہازوں اور بحری جہازوں کے ذریعہ جاتے ہیں وہ ہوائی جہازوں اور بحری جہازوں کے فریعہ جاتے ہیں ۔ سیندر میں کشتیوں اور جہازوں کا چلنا اور اس کے متعلق انسان کو علوم و فنون اور آلات کی تعلیم کرنا اس خوا کا کام ہے جس نے آسمان و زمین اور سمندر پیدا کئے ۔ ہیر بہاڑ جسے موجوں سے اس کو بھانا اور ہوا کو موافق رخ پر رکھنا سب اس کے دست قدرت میں ہے وی اللہ تعانی ہے ۔

(مم) آسمانوں میں سے مدید کا اتر نا ۔ یعنی بادلوں میں سے بارش کا نازل

کرنا ہمی اس کی قدرتِ کالمہ کی دلیل ہے ۔ ہزاروں لاکھوں من پائی کے بادل ہوا کی گاڑی پر لدے ہوئے ہیں ۔ جال جسقدر گاڑی پر لدے ہوئے ہیں ۔ ان کو فرشتے او حر او حر لئے پیرتے ہیں ۔ جال جسقدر طرورت ہوئی ہے وہاں اللہ تعالیٰ کے حکم ہے اس قدر مہایت سبولت ہے برسا دیتے ہیں ۔

( ) اس پائی ( بارش ) ہے مردہ زمن کو زندہ کر دینا بعنی اس سے قم کی ہزار ہا ہوئی ہوئیاں ، اناخ ، گھاس اور محدہ محلوں اور ہولوں کے درخت اگانا یہ سب ای کا کام ہے ۔ ہاجود کھ زمین ایک ہے اور وہی پائی او پر سے برسا ہے مگر ایک درخت شیریں ہے اور دو سرا تلخ ۔ بہی نہیں بلکہ ایک ہی درخت میں کئی کئی رنگ کے پھول اور بعض نبانات میں الیم گل کاریاں کہ عقل حیران ہے ۔ کیا یہ سب نیرنگیاں اس قادر مطلق کے دست قدرت کا پتہ نہیں دیتیں ۔ وہی تو اللہ تعالیٰ ہے ۔

( ٢ ) روسن پر حبوا مات كا محصيلاما - حدان كى بزار با انواع و اقسام بي - بعض بانور با انواع و اقسام بي - بعض بانور اس قدر چوف بي كه و كمائى نبس دية ان كى كنتى اور شمار انسانى قدرت بي بار سے -

() ) ہواؤں کا بدلنا۔ جن پر ول دنیا کی زندگی کا مدار ہے ، کہی مشرق کو اور کبی مغرب کو ہوتی کو اور کبی مغرب کو چلتی ہیں ، کبی مغید ہوتی ہیں مغرب کو چلتی ہیں ، کبی مغید ہوتی ہیں کبی مضر ، کبی نتد ، کبی نرم ، کبی سرد ، کبی گرم ۔

( A ) ہزاروں لاکھوں ٹن پانی کے باولوں کو زمین و آسمان کے درمیان معلق رکھنا حالانکہ پانی اپنی فطرت کی بنا پر نیچ کی طرف آتا ہے مگر اللہ تعالی کے حکم سے معلق ہے نہ گرتا ہے نہ پھنتا ہے ۔ ( حقائی ۵۲۴ ، ۱/۵۲۳ ) ۔

ان تمام اشیاء میں ان لوگوں کے لئے جو خور و فکر اور سورج و بچار کرتے ہیں ولائل و آثار ہیں جو صاف بول رہے ہیں کہ رستش اور شکریہ کا مستق صرف اللہ تعالیٰ ہے جو وحدہ لا شریک ہے ۔

### مشركين كے لئے وعيد

١٩٥ - وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخِدُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ ٱنْدَادًا يُحِبُّوْ نَهُمُ كَحُبِّ اللَّهِ ﴿ وَالَّذِيْنَ امْنُوا اَشَدُّ حُبَّا لِلَّهِ ﴿ وَلَوْيَرَالَّذِيْنَ ظَلَمُوا إِذْيَرَ وَنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيْعا ۚ وَۗ أَنَّ اللَّهُ شَدِيْدُ الْعَذَابِ ،

اور لوگوں میں سے اپنے ہی ہیں جو اللہ تعالیٰ کے برابر اوروں کو بناتے ہیں اور ان سے اپنی محبت رکھتے ہیں جسی اللہ تعالیٰ سے رکھنی چلہتے ۔ اور ایمان والوں کو تو اللہ تعالیٰ ہی کے ساتھ زیادہ محبت ہے اور کاش ظالموں کو (آج) معلوم ہو جائے ( جسیا کہ اس وقت معلوم ہوگا) جب وہ عذاب د بجمیں سے کہ مب قوت اللہ تعالیٰ کی کے لئے ہے اور ہیٹاک اللہ تعالیٰ کا عذاب سخت ہے۔

ربط آیات : اور کی آیات میں توحید کا افہات تھا۔ آگے مشرکین کی غلقی اور وحید کا بیان ہے -

مشرکوں کی بے بسی

١٧٧ ، ١٩٧٤ فَتَبُرُّ النَّدِيْنُ النِّيعُوْا مِنَ الَّذِيْنَ النَّبَعُوْا وَرَاوُا الْعَذَابَ وَتَعَلَّمُ الْفَوْانُ الْعَذَابَ وَتَعَلَّمُ الْفَاكُرُّ الْفَاكُرُ الْفَاكُمُ الْفَاكُمُ اللّهُ اعْمَالُهُمْ خَسَرُتِ عَلَيْهِمُ وَوَمَا هُمْ بِخُرِ جِئِنَ مِنَ النَّارِ ،

جب وہ پیٹھ الگ ہو جائیں کے ان لوگوں سے جنہوں نے ان کی پردی کی تھی اور وہ عذاب و کیمیں کے اور آپ کے تعلقات تطع ہو جائیں گے ۔ اور پیروی کرنے والے کمیں کے کاش ایک بار میر ہمیں ( دنیا میں ) جانے کا ( موقع ) لطے تو ہم بھی ان سے اس طرح الگ ہوجائیں جس طرح یہ ہم سے الگ ہو گئے۔ اللہ تعانیٰ اس طرح ان کے احمال ان کو افسوس دلانے کے لئے دکھاتے کا اور ان کو دوزخ سے نکنا بھی نصیب بنیں ہوگا۔

تَنَبُرُ أَ: وه اللَّك بوا ، وه عزار بوا - تَبَرَ يُحت مامني -

كُورُالاً: (و نياس) لوث جانا - بير جانا - معدر ب -

آتشری : او پر کی آنت میں آخرت کے عذاب کی سختی کی کیفیت کا بیان ہے ۔ آباست کے دن جب اللہ تعانی سرواروں اور ان کی اتباع کرنے والوں کو ایک جگہ جمع فرمانے گا تو وہ سروار عذاب کو ویکھ کر ان لوگوں ہے اپنی بیزاری ظاہر کرتے ہوئے اللہ ہو جائیں گے ۔ قیاست کے دن کافروں کو انبیاء کا اتباع اور نیک کام چوڑ نے اور لہنے اوقات کو لغو باتوں میں ضائع کرنے پر تو نداست و شرمندگی ہوگی اور اللہ تعانیٰ کی افرانی اور دنیا کو دین پر حریج دینے ہے حسرت و افسوس ہوگا ۔ سدی نے کہا کہ اگر سافر اللہ تعانیٰ کی سافر اللہ تعانیٰ کی اطاحت کرتے اور اس اطاحت پر ان کو جنت میں جو درجات علیہ وہ قیاست کے روز ان کے سامنے پیش کے جائیں گے اور ان سے کہا جائیگا کہ اگر تم اللہ تعانیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاحت کرتے تو تہیں ہے درجے طبت ۔ تعانیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاحت کرتے تو تہیں ہے درجے طبت ۔ تعانیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاحت کرتے تو تہیں ہے درجے طبت ۔ تعانیٰ اور اس کے رسول میں اللہ علیہ وسلم کی اطاحت کرتے تو تہیں گے ۔ اس وقت کافر بہن نادم ہوں گے اور حسرت و افسوس کر کے روئیں گے ۔ اس وقت کافر بہت نادم ہوں گے اور حسرت و افسوس کر کے روئیں گے ۔ (مظہری ۱۱۲۳/ ۱) ۔

### طلال وطيب غذا

١٩٨ ، ١٩٩ - يَالَيُعُمَا النَّاسُ كُلُوْ ا مِمَّا فِي الْأَرْ فِي حَلْلًا طَلِيّبا ۚ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدُولًا عَلَيْها مَا لَا تَعْلَقُونَ ، إِنَّمَا يَامُرُكُمُ ۚ عِلْكُمْ عَدُولًا عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ، إِنَّمَا يَامُرُكُمُ ۚ إِلَّا لِللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ، إِلَا لَنَّهُ مِا لَا تَعْلَمُونَ ،

اے لوگوں ا زمین کی چیزوں میں سے طال و پاکیزہ چیزوں کو کماؤ اور شیطان کے نقش قدم رپر نہ چلو ۔ بیشک وہ تمہارا کھفا دشمن ہے ۔ بیشک وہ تمہیں بری اور بے حیائی کی باتنی ہی بتائے گا اور یہ کہ تم اللہ تعالیٰ کے بارے میں وہ باتنیں کبو جو تم نہیں جانتے ۔

خُعطُوٰتِ : یہ تُخَلُوٰۃً کی بعم ہے ۔ چلنے والے دونوں قدموں کی درمیانی مسافت کا نام خُلُوٰۃً ہے ۔ مہاں شیطانی اعمال و افعال اور راستے مردا ہیں ۔ (مظہری ۱۹۵/ ۱) ۔

الفَحْشَاءِ: فَسُ كُلُّ - بِ حِيالًى كَا كُلُّم -

تشریکے: ان آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے تمام لوگوں کو پاک و طال چیزیں کھانے کا حکم دیا ہے اور یہ کہ نفس کی خواہش پر شیطان کی پیروی کرتے ہوئے حلال چیزوں کو حرام اور حرام کو حلال نہ بناؤ کو نکہ وہ نتبارا کھلا وشمن ہے ، نتبیں گناہ اور بے حیائی کی طرف لیجاتا ہے ۔

صفرت ابن مسعود کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آدمی کے اندر شیطان کا بھی اثر ہے اور فرشتے کا بھی ۔ شیطان کا اثر تو یہ ہے کہ وہ فرک کا وعدہ دلاتا ہے اور حق کی محمدیق کرتا ہے اور فرشتے کا اثر یہ ہے کہ وہ بمطائی کا وعدہ دلاتا ہے اور حق کی تصدیق کرتاہے ۔ پس جو شخص لینے دل میں ملکوتی ( فرشتے کا ) خیال پائے تو وہ جان لے کہ وہ اللہ کی طرف سے ہے اور وہ اللہ کی محمد کرے اور اگر کسی کے ول میں برائی کا وسوسہ آئے تو وہ جان لے کہ وہ شیطان کی طرف سے ہے اور اگر کسی کے ول میں برائی کا وسوسہ آئے تو وہ جان لے کہ وہ شیطان کی طرف سے ہے اور شیطان کی طرف ہے ہے اور اگر کسی کے ول میں برائی کا وسوسہ آئے تو وہ جان لے کہ وہ شیطان کی طرف سے ہے اور شیطان کی اللہ تعالیٰ کی پناہ مائے ۔ ( مقہری ۱۱۵ / ۱ ) ۔

صفرت ابن حباسٌ فرماتے ہیں کہ جب آنحضرت سلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے اس آیت کی ملاوت ہوئی تو صفرت سعد ہن وقاص نے کمڑے ہو کر عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آپ میرے لئے وعا فرملئے کہ اللہ تعالیٰ میری وعادی کو قبول فرمایا کرے ۔ آپ نے ارشاد فرمایا اے سعد پاک و طال لقمہ کھاتے رہو اللہ تعالیٰ منہاری وعائیں قبول فرمایا رہے گا اور قسم ہے اس ذات کی جس کے باتھ میں محمد ( صلی اللہ علیہ وسلم ) کی جان ہے حرام لقمہ جو انسان لینے پیٹ میں ڈالنا ہے اس کی ( ہوئی کی) وجہ سے پالیس دن تک اس کی حبادت قبول خمیس ہوتی ، جو گوشت بوست حرام سے پالا وہ جبنی ہے ۔ (ابن کھیر ۱/۲۰۳) ۔

## اندھی تفلید اور اس کی مثال

الفينا: الم في إيا - إلفاء عاملي -

كَنْعِقُ : وه طلامًا هم - وه ويخمًا هم - نَعْنُ و نَعْنِيُّ م مضارع -

فشأن نرول: ابن ابی ماتم نے صفرت ابن عباس سے روایت کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بہود کو اسلام کی دعوت وی اور جنت کی رغبت دلائی اور عذاب سے ڈرایا تو رافع بن حِریدَد بہودی نے کہا کہ اے گد ( صلی اللہ علیہ وسلم ) ہم آپ کی انباع نہیں کریں سے بلکہ جس پر ہم نے لینے باپ داوا کو پایا ہے اس پر چلیں سے کی انباع نہیں کریں سے بلکہ جس پر ہم نے لینے باپ داوا کو پایا ہے اس پر چلیں سے کو نکہ وہ ہم سے زیادہ عالم اور ہم سے ایجے تھے ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فر مائی ۔ ( مظہری 140 / 1) ۔

کشری : اس آیت میں اللہ تعانی نے آباء و اجداد کی تقلید و اتباع ہے منع فرمایا ہے کو نکہ ان کو نہ تو عقل میں اور نہ ہدایت ۔ ہدایت سے مراد وہ احکام بیں جو بذرایعہ اجتباد ، ادر نصوص شرحیہ سے استنباط کئے گئے ۔ امام قرطبی نے اس آیت کی تفسیر میں فرمایا ہے کہ اس میں آباء و اجداد کی تقلید کی جو ممانعت آئی ہے اس سے مراد باطل عقائد و اجداد کی تقلید کی جو ممانعت آئی ہے اس سے مراد باطل عقائد و اجداد کی تقلید کرنا ہے ۔ صبح عقائد اور اعمال صافح میں آباء و

اجداد کی تقلید کرنا اس میں داخل مبس ۔ ( معارف القرآن ۱۱۳، ۱۲۳ / ۱ ) ۔

اس کے بعد فرمایا کہ یہ لوگ باپ دادا کی تقلید کے پیچے الیے پڑے ہیں کہ جب ان کو ہدایت کی طرف بلایا جاتا ہے اور احکام البی سنائے جاتے ہیں تو یہ ان پر کان سنیں دھرتے اور نہ ان میں خور و فکر کرتے ہیں ۔ ان کی مثال بھیز بکریوں کی ہی ہے کہ جب ان کو کوئی پارتا ہے تو وہ اس کی آواز تو سنتی ہیں گر کچے بھی ہنس ۔ چونکہ یہ لوگ اظام البی کو توجہ سے ہنسی سنتے اس لئے بہرے ہیں اور نہ ان کی زبان سے کھات خیر فکلتے ہیں اس لئے گو گئے ہیں اور ہدایت کو دیکھتے ہی ہنسی اس لئے اندھے ہی ہیں ۔ چونکہ ان کی فکرو فظر میں خلل واقع ہو گیا ہے اس لئے دین کی بات کو سکھتے ہنسی ۔ چونکہ ان کی فکرو فظر میں خلل واقع ہو گیا ہے اس لئے دین کی بات کو سکھتے ہنسی ۔ (مظہری ۱۲ / ۱۱) ۔

یہ مطلب بھی ہو سکتا ہے کہ یہ لوگ اللہ تعالیٰ کے سواحین جن کو بوجتے ہیں اور ان سے اپنی حاجتیں اور مرادی مانگتے ہیں وہ نہ سنتے ہیں نہ جلنتے ہیں ، نہ و کیستے ہیں نہ ان میں زندگی ہے اور نہ انہیں کچے احساس ہے ۔ ( ابن کثیر ۱/۴۰۴) ۔

#### حرام اشیاء کا بیان

١٤٢ ، ١٤٣ - يَاكِنُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِبْتِ مَارَزُ قَنْكُمْ وَاشْكُوا مِنْ طَيِبْتِ مَارَزُ قَنْكُمْ وَاشْكُرُوا اللهِ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ الْمُنْتَةُ وَاللّهِ مَا لَكُونَ وَاللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْكُمُ الْمُنْتَةُ وَالدُّمْ وَلَحْمُ الْخِنْزِيْرِ وَمَا أُولَ بِهِ لِغَيْرِ اللّهِ عَ فَمَنِ الْمُنْتَةُ وَالدَّمْ عَلَيْهِ وَإِنَّ اللّهُ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ وَالنّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّ اللّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ وَالنّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّ اللّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ وَالنّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلّ رَبّعِيمٌ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَادٍ فَلاّ إِنْهُ عَلَيْهِ وَإِنّا اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَادٍ فَلاّ إِنْهُ عَلَيْهِ وَالنّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَادٍ فَلاّ إِنْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَالِهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَالِهُ لَيْهِ اللّهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَي

اے ایمان والو! تم ان پاکرہ چروں میں سے کھاؤ جو ہم نے تہیں عطاکی ہیں ۔
اور اللہ تعالیٰ کا شکر اداکرو، اگر تم اس کی عبادت کرتے ہو ۔ بیشک اللہ تعالیٰ کے سوا
نے تم پر مردار اور خون اور سور کا گوشت اور وہ چیز جس پر اللہ تعالی کے سوا
کسی اور کا نام پکارا گیا ہو، حرام کیا ہے ۔ پس جو کوئی مجبور و بیساب ہو جائے
اور وہ حکم عدولی کرنے والا اور حد سے بڑھنے والا نہ ہو تو اس پر کچے گناہ
مہمیں ۔ بیشک اللہ تعالیٰ بخشنے والا مہریان ہے ۔

الْمَعَيْنَةُ؟ لفت ميں سُنيہ (مردار) اس جانور كو كيتے ہيں جو ذرح كتے بغير مر جاتے اللہ علی مراد كتے ہيں بعنی خواہ وہ غير اللہ كے نام پ

ذرع كيا كيا بو يا اس كا صلقوم ند كانا كيا بو يا الله تعالى كے نام كے بغير طلقوم كانا كيا بو يا الله تعالى كے نام كے بغير طلقوم كانا بو يا بہاڑ يا ديوار سے كركر مركيا بو يا اس كا كانا كھونت كر مارا بو يا اس كانا كانا كونانى مارا كانا كونانى مارا كانانى مارا كانانى مارا كانانى مارا كانانى كانانى

الدم: وم خون کو کہتے ہیں۔ حرب کے لوگ خون کو جمالیتے تھے۔ پہر اس کو تو سے وغیرہ پر بھون کر کھاتے تھے۔ یہ انسانی اخلاق کو فاسد کرتا ہے مگر کلیجی اور تلی وغیرہ اس حکم سے مستنیٰ ہیں۔ اس سنتے اس سنتے ان کا کھانا درست ہے۔ ( حقائی ۱/۵۳۰)۔

احمد ، ابن ماجہ اور دار قطنی نے ابن عمر کی روایت سے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہمارے لئے دو مردار ، مجملی اور دائدی اور دو خون کلیمی اور تلی حلال کر دئے گئے ۔ ( ابن کثیر ۴۰۵/ ۱) ۔

لَحْمَ الْخِنْرِيْرِ - سُور كَا گُوشت ـ اس بر سب كا اتفاق ہے كه شور كى كل چيزي كوشت برلى وغيره عرام ہے ، ان كا كھانا درست بہيں ـ امام قرطبى فيره عرام ہے ، ان كا كھانا درست بہيں ـ امام قرطبى في فرمايا ہے اس سے مقصود لحم يعني گوشت كى تخصيص بہيں بلكه اس كے تمام اجزاء بدى ، كھال ، بال ، پھے سب بى باتماع است عرام بيں ـ خزير ذرئ كرنے سے بحى پاك بہيں ہوتا كونكه وہ نجس العين بحى ہے اور عرام بحى ـ عديث ميں مرف چرہ سينے كے لئے العين بحى ہے اور عرام بحى ـ عديث ميں مرف چرہ سينے كے لئے اس كے بال كا استعمال جائز قرار دیا ہے ـ ( معارف القرآن ) ـ

اضطرات: اضطراد، ب بى اور ناچارى كو كهتے ہيں - إضطراد، ب باتوں ميں يہ آؤ الشخرى : اللہ تعالىٰ مسلمانوں كو ارشاد فرمانا ب كه تم ان احمقوں كى باتوں ميں يہ آؤ ممارى پيدا كى بوئى چيزوں ميں ب پاك چيزيں خوق سے كھاتھ ہيو اور بمارى نعمتوں كا شكر اداكرد كه بم في ان چيزوں كو متبارے لئے پيدا كيا ہ - جن چيزوں كو كافر پاك محجمة بيں ان ميں سے مرف چار چيزيں حمام بيں انكو نہ كھاتہ - (1) مردار (1) خون كو سے اللہ اللہ كے لئے يعنى بتوں وغيرہ كے نام پر ذرئ كيا جائے ، جب كوئى ہوك كے نام پر ذرئ كيا جائے ، جب كوئى ہوك كے مارے ناچار ہو جائے تو اس دقت ان چاروں حمام چيزوں جمام چيزوں

کے کھانے میں کوئی گناہ نہیں بشرطیکہ وہ حد سے تھاوز ند کرے اور اس کا مقصد الند تعالیٰ کی حکم عدولی اور سرکشی ند ہو اور ان چیزوں کو صرف جان بھانے کے لئے کھائے اور لذت و خواہش کا طالب ہو کر ند کھائے اور ند قدرے صرورت سے زیادہ کھائے ۔ مسند احمد میں حضرت ابو ہر رُزہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اوشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ پاک ہے اور پاک ہی چیزوں کو قبولی فرماتا ہے ۔ اور اس نے رسولوں اور مومنوں کو طال کھائے کا حکم فرمایا ہے ۔ پھر فرمایا کہ آدی طویل سفر کرتا ہے ، وہ رہاگندہ اور خبار آلود ہوتا ہے ( یعنی دعا کی قبولیت کے سارے سامان بحتی ہیں ) لینے بائٹ آسمان کی طرف اٹھا کریا رب یا رب بھارتا ہے لیکن اس کا کھانا بینا اور بہنا اور غذا سب حرام ہے پھر دعا کیے قبول ہو ۔ ( ابن کثیر ۲۰۵۵ / ۱ ) ۔

كِمّانِ حق كا انجام

١٤٣- ١٤١ - إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُتُمُونَ مَا أَنْزُلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتُبِ
وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَنا قَلِيلًا أُولَٰئِكَ مَا يَا كُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَّ
النَّارُولَا يُكُلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَلاَ يُزَكِّيهُمْ يُولُهُمْ عَذَابُ
النَّارُولَا يُكُلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَلاَ يُزَكِيهِمْ يُولُولُهُمْ عَذَابُ
النَّمَ عَا أُولُئِكَ الَّذِيْنَ اشْتَرُوا الضَّلُكَ بِالْمُدَى وَالْعَذَابَ
بِالْمُفْورُةِ وَفَمَا أَصْبَرَ مُمْ عَلَى النَّارِ وَ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ فَرَّ لَ
بِالْمُفْورُةِ وَفَمَا أَصْبَرَ مُمْ عَلَى النَّارِ وَ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ فَرَّ لَ
بَالْمُفْورُةِ وَلَمُ اللَّهُ فَرَالِهُ الْمُنْورَةِ وَلَيْ النَّهُ وَلَا اللَّهُ فَرَالِهُ فَي النَّارِ وَ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ فَرَالُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا الْمُنْوَا فِي الْكِتُبِ لَفِي شِقَاقِ مِ

بیشک جو لوگ ان چیزوں کو چھپاتے ہیں جو اللہ تعانیٰ نے کتاب میں نازل کی ہیں اور اس کے بدلے میں تعوزی ہی قیمت لیتے ہیں تو یہی وہ لوگ ہیں جو اپنے پیٹوں میں آگ مجرتے ہیں اور قیامت کے روز اللہ تعانیٰ ان سے بات بھی نہ کرے گا اور ان کے لئے ورد ناک عذاب ہے ۔ یہ کرے گا اور ان کے لئے ورد ناک عذاب ہے ۔ یہی وہ لوگ ہیں جنوں نے بدایت کے بدلے میں گرای خریری اور بخشش کے بدلے میں عذاب ۔ یہ بدلے میں عذاب ۔ سو یہ ( لوگ ) دوزخ کے لئے کس قدر با ہمت ہیں ۔ یہ اس سے کہ اللہ تعانیٰ ہی نے می کو روز کے لئے کس قدر با ہمت ہیں ۔ یہ اس سے کہ اللہ تعانیٰ ہی نے می کے ساتھ کی اور بیشک جن اس سے کہ اللہ تعانیٰ ہی نے می اللہ وہ بڑی ضد میں پڑے ہوئے ہیں ۔

يطُونِهِمْ: ان ك يت - يدجع ب اس كا واحد بَطْنُ ب -

شِفَاق: منالفت - ضد - مشقت -

فشمان مرول سے بہود کے روساء اور علماء فریب لوگوں سے طرح طرح کے بدیے اور کھانے پینے کی چیزیں لیا کرتے تھے اور دل میں یہ مجھتے تھے کہ نبی آخرالزماں صلی اللہ علیہ وسلم ہم لوگوں میں سے ہوں گے ۔ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ان میں معبوث نہ ہوئے تو ان کو یہ خوف ہوا کہ اب اگر ہم نے ان کی اتباع کرلی تو یہ ساری آمدنی ہاتھ سے چلی جائے گی اس لئے انہوں نے یہ بہودہ حرکت کی کہ آپ کی صفات اور نشانیوں کو بدل دیا ہر ان بدلی ہوئی صفات کو حوام کے سلمنے بیان کیا تو وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ان صفات سے مختلف تھیں جو اصل توریت میں مذکور تھیں اس لئے لوگوں نے آپ کی اتباع نہ کی ۔ علامہ بنوی نے ای طرح ذکر کیا ہے اور تھیں اس ابو صالح اور ابن جریر نے صفرت ابن عباس شے بی اس طرح بیان کیا ہے اور تھیں اب

کشرم : درنے کے مہود جانوروں کی جات و گرمت اور ان کے کھانے میں مسلمانوں کو بڑی پر بیز گاری جآیا کرتے تھے حالانکہ خود حرام کھانے میں بڑے مشآن تھے ۔ بہی بنیں بلکہ یہ لوگ احکام البیٰ کو چھپاتے تھے اور پیے لیکر سائل کے حسب مشاہ فتویٰ دیسیتے تھے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جو لوگ بمارے نازل کردہ احکام کو چھپاتے اور اس کے بدلے میں فتوڑی ہی قیمت لیکر کھاتے ہیں تو یہ ان کے لئے بہنم کی آگ ہو جاتے گا اور قیامت کے روز اللہ تعالیٰ ان سے مہربانی کے ساتھ بات بھی بنیں کرے گا اور یہ ان کو گناہوں کی نھاست سے پاک و صاف کرے گا اور ان کے فیمین کرے گا اور یہ ان کو گناہوں کی نھاست سے پاک و صاف کرے گا اور ان کے فیمین کریے گا اور یہ ان کو گناہوں کی نھاست سے پاک و صاف کرے گا اور ان کے فیمین اور مغفرت کے بدلے عذاب مول لیا ۔ ان لوگوں نے بدان ہو تھکر دوزخ کے فریدی اور مغفرت کے بدلے عذاب مول لیا ۔ ان لوگوں نے بان ہو اشت ہے ۔ حالانکہ اس قدر اسباب اختیار کتے ہیں کہ گویا ان کو آتش جہنم کی بہت ہرواشت ہے ۔ حالانکہ کسی کو بھی اس کی ہرداشت بنیں ۔ اس کے بعد فرمایا کہ یہ باتیں ڈرانے کے لئے بنیں اس کسی کرتے ہیں وہ مزور ہو کر رہے گی اور جو لوگ اس کتاب میں اختلاف بس چرز کا دعدہ کیا گیا ہے وہ صرور ہو کر رہے گی اور جو لوگ اس کتاب میں اختلاف کرتے ہیں اور ہو کر رہے گی اور جو لوگ اس کتاب میں اختلاف کرتے ہیں اور ہو کر رہے گی اور جو لوگ اس کتاب میں اختلاف کرتے ہیں اور ہو کہ رہے ہو گیا ہے ۔ (حقائی کا دعدہ کیا گیا ہے وہ صرور ہو کر رہے گی اور جو لوگ اس کتاب میں اختلاف کرتے ہیں اور ہو کر رہے گی اور جو کوگ اس کتاب میں احتمانی ۔ (حقائی کرتے ہیں وہ بلا شبہ ضد میں پڑے ہوئے ہیں ۔ (حقائی کرتے ہیں وہ بلا شبہ ضد میں پڑے ہوئے ہیں ۔ (حقائی کرتے ہیں وہ بلا شبہ ضد میں پڑے ہوئے ہیں ۔ (حقائی کرتے ہیں وہ بلا شبہ ضد میں پڑے ہوئے ہیں ۔ (حقائی کرتے ہیں وہ بلا شبہ ضد میں پڑے ہوئے ہیں ۔ (حقائی کرتے ہیں ۔ (حقائی کرتے ہیں وہ بلا شبہ ضد میں پڑے ہوئے ہیں ۔ (حقائی کرتے ہیں وہ بلا شبہ ضد میں پڑے ہوئے ہیں ۔ (حقائی کرتے ہیں وہ بلا شبہ ضد میں پڑے ہوئے ہیں ۔ (حقائی کرتے ہیں وہ بلا شبہ ضدی پڑے ہوئی ہوئی کی ۔ (حقائی کرتے ہیں وہ بلا شبہ ضدی پڑے ہوئی ہوئی ہوئی کی ہوئی کی کرتے ہیں وہ بلا شبہ خور کرتے ہیں وہ بلا شبہ کرتے ہیں کربو کے ہیں کی کرتے ہیں وہ بلا شبہ کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے

حقيقي بھلائی

المَّارِقَ الْبِرَّ الْ تُولُوا وَجُوهُكُمْ قِبَلَ الْهَشِرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلْكِنَّ الْبِرَ مَنَ امَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْالْحِرِ وَالْمَلْئِكَةِ وَالْكِتْبِ وَالْكِتْبِ وَالْكِتْبِ وَالْكَثْبِينَ وَالْمَالِينَ وَالْكَثِينَ وَالْكَثْبِينَ وَالْكَثْبِينَ وَالْكَثْبِينَ وَالْمَوْفُونَ بِعَصْدِهِمَ إِذَا عَاهَدُولَ عَلَيْكَ السَّالِينَ وَالْمُوفُونَ بِعَصْدِهِمَ إِذَا عَاهَدُولَ عَلَيْكَ اللَّهُ وَالشَّرِا عِنْ الْبُاسِ وَالْمَلْكَ وَالْمُوفُونَ بِعَصْدِهِمَ الْبُاسِ وَالْمَلْكَ وَالْمُولَا عَلَيْكَ الْمُتَعْفُونَ وَالْمَلْكِ الْمُتَعْفُونَ وَالْمُلْكِ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُولَا وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلِينَ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلْكِلِينَ الْمُتَعْفُونَ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلْكِلِينَ الْمُتَعْفُونَ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلْكِلِينَ الْمُتَعْفُونَ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلْكِلِينَ الْمُتَعْفُونَ وَالْمُلْكِلَةُ وَالْمُلْكِلِينَ الْمُتَعْفُونَ وَالْمُلْكِلِينَ الْمُتَعْلِينَ الْمُتَعْفُونَ وَالْمُلْكِلِينَالِينَالِينَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُتَعْفُونَ وَالْمُلِيلِيلُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

نگی یہ بنیں کہ تم اپنے مند مشرق یا مغرب کی طرف کر بیا کرو بلکہ نکی یہ ہے جو اللہ تعالی پر اور تمام نہیوں پر اور کتاب پر اور تمام نہیوں پر ایان ڈائے اور اللہ تعالی کی محبت میں مال کو ، رشتہ داروں اور یتیموں اور مسکینوں اور مسافروں اور سائلوں اور غلاموں کو آزاد کرانے میں دے اور نماز قائم کرے اور زکوہ ادا کرے اور جب کوئی عبد کریں تو اس کو بورا کریں اور شکدستی اور تکلیف کے وقت اور جنگ میں صبر کریں ( ثابت قدم رہیں ) یہی لوگ سے ہیں اور یہی لوگ بی جین اور جب کوئی عبد کریں ( ثابت قدم رہیں ) یہی

الترقاب . گردنیں ۔ واحد رقبہ بہاں مردا معاوضہ ویکر غلاموں کو آزاد کرنا ہے ۔

الباساءِ: سختى - تنكدستى - مفلسى -

ر الضراع: وكا درو، معيبت - اسم ب -

الْتِهَامِين: قَال ، لا الى ، جنك -

تعشری : جب مسلم نوں کا قبلہ بیت المقدس کی بھائے بیت اللہ کر دیا گیا تو یہود و فصاری اور مشرکین اس بارے میں بڑا خور و شغب اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور اسلام پر طرح طرح کے اعتراض کرنے گئے ۔ اس آیت میں تحویل قبلہ کے بارے میں بحث کو یہ کبکر ختم کر دیا گیا کہ بتہارے خیال میں دین کا تمام تر انحصار اس بات پر ہے کہ نماز میں انسان کا رخ مغرب کی طرف ہو یا مشرق کی طرف ۔ تم نے صرف سمت و جبت کو دین کا مقصد بنا لیا حالانکہ اصل بھلائی اور ثواب اللہ تعالیٰ کی اطاعت

میں ہے۔ اپنی ذات کے اعتبار سے مشرق و مغرب یا کسی اور سمت کی کوئی ایمیت بہت ہے۔ جب بہت اللہ تعالیٰ جس جانب رخ کرنے کا حکم دے اس کی تعمیل میں تواب ہے۔ جب تک بہت اللہ سبت المقدس کی طرف رخ کرنے کا حکم تھا تو اس میں تواب تھا اور جب بہت اللہ کی طرف رخ کرنے کا ارشاد ہوا تو اب وہی تواب ہے۔ مشرق و مغرب کا خاص طور پر ذکر اس لئے کیا گیا کہ مہود مغرب کی طرف اور نصاری مشرق کی طرف مد کیا کرتے تھے۔

اس آیت میں بھولی طور پر تمام احکام شرعیہ ، اعتقادات ، عبادات ، معاملات ادر اخلاق کا احمالی ذکر ہے ۔ اس کے بعد سورت کے اختمام تک اس آیت کی مزید تشریحات بیں ۔ ( معارف القرآن اسام ، ۲۳۲ / ؛ ) ۔

اعتظاوات: الله تعالى براس طرح ايان لائے كه اس كو جلال ذات اور كمالِ صفات ميں يكانه تحجے ـ اور جيا اس فات ميں يكانه تحجے ـ اور جيا اس نے لينے آپ كو بتايا ہے اسكے بارے ميں ويدا بى اعتقاد ركھ ـ

روم آخرت بر ایمان لانا ، اس مین خیامت کے دن ر ایمان لانا ، اس مین حساب و کتاب ، میزان و صراط ، جنت و دوزخ ، شفاعت و مغفرت ، ثواب و عذابِ دائی سب آگیا ۔

فرفشتوں پر ایمان لانا: یہ اعتقاد رکھنا کہ وہ اللہ تعانی کی مخلوق ہے ، نور سے پیدا ہوئی ہے ، بند کھاتے ہیں نہ بینے ہیں ، نه نکاح کرتے ہیں ، نه اللہ تعالیٰ کی نا فرمانی کرتے ہیں ، نه کھاتے ہیں نه بینے ہیں ، نه نکاح کرتے ہیں ، نه اللہ تعالیٰ کی نا فرمانی کرتے ہیں ۔ جوان کو حکم ہوتا ہے وہ وہی کرتے ہیں ۔ ان میں سے بعض اللہ تعالیٰ کے ناصد ہیں ۔ انہیاء کے پاس وحی لاتے تھے ۔

كتاب بر ايمان لاقا . اس سے قرآن مجيد مُراد ہے - قرآن كريم اور تهام كتب الله سب الله تعالىٰ كا كلام بين اور غير مغلوق بين -

ا چیداء پر ایمان لانا: تمام انبیاء پر یکسال ایان لانا ، انبیاء سب کے سب صفائر اور کہائر سے معصوم اور پاک بین -

عباوات سل الله تعالیٰ کی محبت میں مال دینا۔ حضرت ابو ہریرہ " ہے مروی ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ الله تعالیٰ تباری صورتوں اور مالوں کو

منیں ویکھتا، وہ بنہارے ولوں اور اعمالوں کو دیکھتا ہے۔ ( مسلم ) ۔

رشت وارول كو وينا: اس مي سب طرح كے رشة دار شال بين نواه ان سے نسب تعلق بو يا عائلى ، الله تعالىٰ نے رشت داروں كو اوروں بر اس لئے مقدم فرمايا كه دومروں كے مقابله ميں ان كو دينا زيادہ مبتر اور موجب ثواب ہے ۔

صخرت ابو ہریرہ کے مروی ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر تو ایک دینار الله تعالیٰ کی راہ حی خرج کرے اور ایک دینار مسکین کو دے اور ایک دینار الله تعالیٰ کی راہ حی خرج کرے اور ایک دینار مسکین کو دے اور ایک دینار الله کو دے تو ان میں سب سے زیادہ تواب اس دینار کا ہے جو تونے لیے نال پر صرف کیا۔ (مسلم)۔

صفرت ابن مسعود کی زوجہ حضرت زینب سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اے عورتوں کے گروہ صدقہ اور خیرات کر اگر چہ لینے زبور بی سے ہو ۔ صفرت زینب اور ایک دوسری عورت نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لینے خاوند کو اور جو یتیم اپنی پرورش میں ہو ، اگر اس کو صدقہ دیا جائے تو کفایت کرے گا ۔ آپ نے ارشاد فرمایا الیے دینے میں دو ثواب ہیں ۔ ایک ثواب رشتہ داری کا اور ایک صدقہ کا ۔ ( بخاری ) ۔

حضرت سلمان بن عامر سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مسکین کو صدقہ دینا ، صدقہ بھی ہورایا کہ مسکین کو صدقہ دینا ، صدقہ بھی ہے اور صلہ رحی بھی ( امام احمد ، ترمذی ، نسائی ، ابن ماجہ ، داری ) ۔

میتیموں کو مال ویٹا ۔ یتیم اس بچہ کو کہتے ہیں جس کا باپ بالغ ہونے سے جہلے مر جائے یا گم ہو جائے اور کوئی اس کا کمانے والا نہ ہو اور نہ ہی وہ خود روزی کما سکتا ہو ایک حدیث میں ہے کہ بلوغت کے بعد یتیمی مہیں رہتی ۔ آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں اور یتیم کی کفالت کرنے والا جنت میں اتنے قریب ہوں مجے جسے شہادت کی انگلی درمیانی انگلی ہے قریب ہو ، اجماری ، احمار ، ابوداؤد ، ترمذی ) ۔

حضرت اسماء بنت ابو بکر فراتی بین که میری مان میرے پاس آئی اور وہ مشرکه بنت اسماء بنت ابو بکر فراتی بین که میری مان میرے پاس آئی اور وہ مشرکہ بنت وسلم سے بوچھا یا رسول الله صلی الله علیه وسلم میری مان آئی ہے اور وہ مشرکہ ہے ۔ میں اس کے ساتھ کیا معاملہ کروں ۔ آپ نے فرمایا کہ اس می ساتھ صلحر تی کرو ۔

مسكين كو وينا: مسكين وہ ہے جس كے پاس اتنا نہ ہوكہ اس كے كمانے پينے ، پينے اور صنے ، رہنے ہينے كو كافى ہو سكے ۔ اس كے ساتھ بھى سلوك كيا جائے جس سے اسكى حاجت بورى ہو اور وہ فقر و فاقہ اور قلت وذلت كى حالت سے زيج سكے ۔ صحيمين ميں حضرت ابو ہر رہ سُ ہے مروى ہے كہ رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم نے ارشاد فرمايا كه مسكين مرف وہى بنيس جو مائكنا بھرتا ہواور ايك ايك دو دو تجور بن يا روئى كے ايك ايك دو دو لقے ليجاتا ہو بلكہ مسكين وہ بھى ہے جس كے پاس اتنا نہ ہوكہ اس كے سب ايك دو دو واقع ليجاتا ہو بلكہ مسكين وہ بھى ہے جس كے پاس اتنا نہ ہوكہ اس كے سب كم فكل جائيں ، نہ وہ اپنى حالت الي بنائے جس سے لوگوں كو علم ہو جائے اور ان ميں سے كوئى اس كو كھے ديدے ۔

مسافر كو دينا: ابن السبل مسافر كو كهته بين - بهان وه مسافر مراد ب جو لهنه ابل و عيال سے اللّ بو اور اس كے پاس سفر خرج نه ربا بو - اليه مسافروں كو اتنا ديا جائے كه وه اطبينان سے لهنه وطن انج جائيں - اس طرح وه شخص جو الله تعالى كى اطاعت ميں سفر كر ربا بو - اسے جانے آنے كا خرج دينا چاہئے - مبمان بھى اس حكم ميں

سمائل کو ویٹا: سائلین وہ لوگ ہیں جوائی حاجت ظاہر کر کے لوگوں سے مائگیں ، انہیں بھی صدقہ زکوہ دینا چاہئے ۔ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ سائل کا حق ہے اگر چہ وہ گھوڑے پر سوار آئے ۔ ( ابوداؤد ) ۔

ایک روایت میں ہے کہ آپؓ نے فرمایا اے اُم مجید اگر بھے بکری کے طبے ہوئے کھر کے سواکچہ میسریہ ہو تو وہی دیدے ۔ ( احمد ، داؤد ، ترمذی ) ۔

کروٹوں کے چھرائے میں دینا اس سے مراد غلاموں کو آزاد کرانا ہے۔ خواہ وہ غلام ہوں جہوں نے لینے ماکوں کو لکھدیا ہو کہ اگر ہم تہیں اتنا اتنا دیدی تو ہم آزاد ہیں لیکن پر بیچارے اتنا اوا نہ کر سکیں تو ان کی امداد کر کے البیں آزاد کرانا ۔ بیم آزاد ہیں لیکن پر بیچارے اتنا اوا نہ کر سکیں تو ان کی امداد کر کے البیں آزاد کرانا ۔ بیمار قائم کر قا ۔ فرض اور نفل نماز کو وقت پر ، آداب ، مستجبات اور سنن کی بوری رعایت اور بہایت اطمینان اور خشوع و خضوع کے ساتھ اس طرح ادا کرنا جس طرح ادا تھی کا حکم شریعت نے دیا ہے ۔

ركون اواكروا: اس مين نفلي صدقات و خرات شائل بيس - يا اس سے مراد نفس كو

ذلیل افااتوں سے پاک کرنا ہے جیبا کہ ارشاد ہے قد اُلُخُ مَن رُکھا ۔ لینے نفس کو پاک کرنا ہے ۔ کرنے والا فلاح پاگیا ۔ یعنی لینے آپ کو گندگیوں اور شرک و کفر سے پاک کرنا ہے ۔ معاملات ، اور وہ لینے جمد کو بورا کرتے ہیں یعنی جب قسم کماتے ہیں تو اس کو چ کر دکھاتے ہیں ، جب وعدہ کرتے تو اس کو وفا کرتے ہیں ، جب وعدہ کرتے تو اس کو وفا کرتے ہیں ، جب وعدہ کرتے تو اس کو وفا کرتے ہیں ۔ بن کے پاس کوئی امانت رکھتا ہے تو وہ اس کو جوں کا توں اوا کرتے ہیں اور جب حق بات پر ان سے گواہی طلب کی جاتی ہے تو گواہی وسیتے ہیں ۔

ا خلاق : فقرد فاقد میں ، مال کی کمی کے وقت ، بدن کی بیماری کے وقت ، لڑائی کے موقع پر دشمنان دین کے سلمنے میدان جنگ میں جہاد کے وقت صبر و بمت کرنے والے اور لوہے کی لائٹ کی طرح جم جائے والے ۔

پر فرمایا کہ ان اوصاف والے لوگ بی ایمان اور نیکی میں سے ہیں ، ان کا ظاہر و باطن اور قول و فعل یکساں ہے اور یہی کفر اور تمام بری خصلتوں سے بہتے ہیں ۔ ( مظہری ۱۷۴ - ۱۷۴ / ۱ ، ابن کثیر ۲۰۹ - ۲۰۹ / ۱ ) -

قصاص کے احکام

١٤٨ ، ١٤٩ - يَايَعُا الَّذِيْنَ الْمُنْوَ اكْتِبَ عَلَيْكُمُ الْقضاصُ فِي الْقَتْلِي ، الْحُرِّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدُ وَالْا نَثْنَى بِالْأُ نَثْنَى ، فَمَنْ عُفِي الْقَبْدِ وَالْا نَثْنَى بِالْأُنْثَى ، فَمَنْ عُفِي لَا مِنْ اجْيَهِ شَنَى فَاتِبْاعٌ بِالْمَعُرُ وْفِ وَادَا مُ اللهِ بِاجْسَانِ ، عُفِي لَهُ مِنْ اعْتَدِي مَنْ رَبِكُمْ وَرَحْمَةً ، فَمَنِ اعْتَدِي بَفْدَ ذَلِكَ ذَلِكَ تَخْفِيْفُ مِنْ الْمِعْدُ فَي القِصَاصِ خَيُولاً يَا وَلِي الْا لَبَابِ فَلَكُمْ تَتَقَوْنَ ، وَلَكُمْ فِي القِصَاصِ خَيُولاً يَا وَلِي الْا لَبَابِ لَعَلَيْمُ مَنْ اعْتَدِي الْآ لُبَابِ لَعَلَيْمُ مَنْ اعْتَدِي الْمَالِي الْلَا لُبَابِ لَعَلَيْمُ مَنْ الْمَالِي الْلَا لَبَابِ لَعَلَيْمُ مَنَ الْمَالِي الْلَا لَبَابِ لَكُمْ فِي القِصَاصِ خَيُولاً يَا وَلِي الْلَا لَبَابِ لَعَلَيْمُ مَنَ الْمَالِي الْلَا لَبَالِ

اے ایمان والو! تم پر مقتولوں کے بارے میں بدلہ لینا فرض کر دیا گیا ہے ،
آزاد کے بدلے آزاد ، غلام کے بدلے میں غلام ، مورت کے بدلے میں حورت ،
پیر جس کے لئے اس کا بھائی کچ معاف کر دے تو دستور کے مطابق تابعداری
کرنی چاہئے اور اے خوبی کے ساتھ ( خوبیا ) اوا کرنا چاہئے ۔ یہ تہارے رب
کی طرف سے تم پر آسائی اور مہربائی ہے ۔ پھر اس کے بعد جوکوئی زیادتی کرے
تو اس کے لئے درد ناک عذاب ہے ۔ اور اے عقل والو ا متبارے لئے

قصاص میں ایک زندگی ہے تاکہ تم ( خونریزی ہے ) بچ ۔

القیصاص : بدلہ ، قبل کا بدلہ ، مماثلت - مراد یہ ہے کہ جتنا کسی نے کسی پر ظلم کیا دوسرے کے لئے اتبا ہی بدلہ لینا جائز ہے - اس سے زیادتی کرنا جائز باس منیں - اس لیے شرع کی اصطلاح میں قبل کرنے اور زخم لگانے کی اس مزاکو جس میں مساوات اور مماثلت کی رعایت کی گئی ہو قصاص کہا جاتا ہے بعنی جان کے بدلے جان لینا - ( معارف القرآن ۲۳۵ / ۱ ) -

قَتْلَىٰ : مقتول - قبل كة بوئ - واحد قتيل -

انِّبَاعُ بِالْعَرْوْفِ وارث مقتول کے مطابق پروی کرنا ۔ اگر مقتول کے وارث مقتول کے بدلے میں قاتل کا خون معاف کردیں اور صرف خونہا لینے پر رامنی ہوجائیں تو قاتل کا فرض ہے کہ دستور کے مطابق بوری یوری ہوری مناسب رقم خوبی ، شرافت اور نیکی کے ساتھ ادا کرے ۔

شمان ترول : اس کا شان نزول یہ ہے کہ جاہلیت کے زمانے میں ہو قریفہ اور ہو گیا تھا کہ ہو نفیر کی جنگ ہوئی تھی جس میں ہو نفیر غالب آئے تھے ۔ اب یہ دستور ہو گیا تھا کہ جب نظری کسی قرظی کو قبل کرے تو اس کے بدلے اسے قبل ند کیا جاتا تھا بلکہ ایک سو وسق مجور دیت کے طور پر لی جاتی تھی اور جب کوئی قرظی کسی نظری کو مار ڈالے تو اسے قصاص میں قبل کر دیا جاتا تھا اور اگر دیت لی جاتی تو ایک سو وسق مجور کی بھائے دو سو دست مجور لی جاتی تھی ۔ اس اللہ تعالیٰ نے جاہلیت کی اس رسم کو منا دیا اور عدل و مساوات کا حکم دیا ۔

امام ابو محمد بن ابی حاتم نے اس کاشان نزول اس طرح بیان کیا ہے کہ زمانہ اسلام ہے کچے جہلے عرب کے دو قبیلوں میں جنگ ہوئی متی جس میں دونوں طرف کے بہت سے آزاد اور غلام مرد اور عور تیں قتل ہوئیں ۔ ابھی ان کے معاملہ کا تصفیہ ہوئے بہت ہیں بیا تھا کہ اسلام کا زمانہ شروع ہو گیا اور یہ دونوں قبیلے اسلام میں داخل ہوگئے ۔ اسلام لائے کے بعد لہنے لہنے مقتولوں کا قصاص لینے کی گفتگو شروع ہوئی تو ایک قبیلہ اسلام لائے کے بعد لہنے لہنے مقتولوں کا قصاص لینے کی گفتگو شروع ہوئی تو ایک قبیلہ نے جو قوت و محوکت والا تھا کہ ہم اس وقت تک راحنی نہیں ہوں گے جب تک کہ ہمارے غلام کے بدلے میں متہارا آزاد آدی اور حورت کے بدلے میں مرد قتل نہ کیا جائے ۔ اس جابلانہ اور ظالمانہ مطالبہ کی تردید میں یہ آیت نازل ہوئی ۔ ( ابن کثیر ۱/۲۰۹) ۔

تنظر کے اسلام کا عادلانہ قانون یہ ہے کہ جس نے قبل کا ارتکاب کیا ہو ای کو قصاص میں قبل کیا جائے ۔ آزاد کے بدلے میں آزاد ، غلام کے بدلے میں غلام اور عورت کے بدلے میں عورت ، اگر عورت قاتل ہے تو کسی ہے گناہ مرد کو اس کے بدلے میں قبل کرنا ۔ اس طرح اگر قبل غلام ہے تو اس کے بدلے میں کسی ہے گناہ آزاد کو قبل کرنا ظلم عظیم ہے ۔ (معارف القرآن ۱۳۳۹ / ۱) ۔

قصاص لینا اگرچہ مقتول کے اولیا کا حق ہے گر باجماع است ان کو اپنا یہ حق خوو وصول کرنے کا اختیار نہیں کہ خود ہی قائل کو مار ڈالیں بلکہ اس کے صول کے لئے مسلمان سلطان یا اس کے کسی نائب کا حکم ضروری ہے کیونکہ قصاص کس صورت میں واجب ہوتا ہے اور کس صورت میں نیز اس کی جزئیات بھی دقیق ہیں جن کو ہر شخص محلوم نہیں کرسکتا ۔ اس کے علاوہ مقتول کے اولیا ، خصے میں مغلوب ہو کر کوئی زیادتی محلوم نہیں کرسکتا ۔ اس کے علاوہ مقتول کے اولیا ، خصے میں مغلوب ہو کر کوئی زیادتی معروری ہے کرنا محروری ہے ۔ ( معارف رجوع کرنا صروری ہے ۔ ( معارف القرآن بحوالہ قرطبی کے سے اللی حکومت کی طرف رجوع کرنا صروری ہے ۔ ( معارف القرآن بحوالہ قرطبی کے ۱۲۳۷ / ۱ ) ۔

اگر مقتول کے دارث اپنے مسلمان بھائی قاتل کو قصاص معاف کردیں اور کسی قدر مال پر راضی ہو جائیں اور دیت لین قبول کر لیں تو ان کو چاہتے کہ ہولت اور دستور کو طوظ رکھیں ۔ یہ نہ ہو کہ قاتل کی تنگدستی کے باوجود فوری ادائی کا تقاضا کریں بلکہ اس کو مہلت دیں ۔ اس طرح قاتل کو بھی لازم ہے کہ ان کے احسان کو فراموش نہ کرے جو رقم طے پائی ہو اس کو کسی حلید و بہانہ کے بغیر عمدہ طریقہ سے ادا کرے ۔ اور جو کوئی اس کے بعد زیادتی کرے کہ دیت لیکر قاتل کو مار ڈاسلے تو اس کے لئے عذاب اس ہے ۔ درحت اس کے بعد زیادتی کرے کہ دیت لیکر قاتل کو مار ڈاسلے تو اس کے لئے عذاب اس ہے ۔ (حقائی کا سے اور کا کہ دیت لیکر قاتل کو مار ڈاسلے تو اس کے لئے عذاب اس مے ۔

ابن جریر نے قبادہ سے روایت کی کہ اللہ تعالیٰ نے امت محمدیہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بڑی مہربانی فرمائی ہے کہ ان کے لئے ویت کا مال طال فرمادیا جو چہلے کسی کے لئے حال مبین فرمایا ۔ یہود کے ذمہ قصاص تھا یا خون معاف کرنا ۔ دیت نہ تھی ۔ الل انجیل کو خون معاف کر دیت اللہ تعالیٰ نے اس امت پر تخفیف کو خون معاف کر دینا ۔ اللہ تعالیٰ نے اس امت پر تخفیف اور سہولت فرمائی کہ ان کے لئے قصاص ، معاف کر دینا ۔ اور دیت لینا تینوں امر مشروع فرمادئے ۔ (مظہری ۱۸۳ ، ۱۸۵ ) ۔ )

ابی شریح الحرامی سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس شخص کا کوئی مقتول یا مجردح ہو تو اسے تین باتوں میں سے ایک کا اختیار ہے۔ (1) قصاص لیعنی بدلد نے لے ۔ (4) معاف کر دے ۔ (1) دیت لیعنی جرمانہ لے لے ۔ اور اگر وہ کچہ اور کرنا چاہے تو اے روکدو ۔ اگر ان میں سے ایک کام کر چکنے کے بعد بھی وہ زیادتی کرے تو بمیشہ کے لئے جہنی ہو جائیگا ایک اور حدیث میں ہے کہ جس نے دیت نے دیت لے کی میٹر اس کے دیت کی نہ اوں کا بلکہ اسے قبل ہی کراؤں گا ۔ (ابن کئیر ۱۴ ا ) ۔

پر فرمایا کہ اے عقل والو اِ قصاص کا طریقہ رائج ہونے میں جہارے لئے زندگی ہے ۔ کیونکہ یہ قاتل کو قتل کے ارادے سے باز رکھے گا اور وہ سوچ گا کہ اگر میں قتل کروں گا تو قصاص کے مشروع ہونے سے وو کروں گا تو قصاص کے مشروع ہونے سے وو جانیں نکج جائیں گیں ۔ نیز لئل جاہلیت ایک شخص کے موض بے شمار آدمیوں کو مارڈ النے سختے جس سے ایک فقنہ عظیم اللہ جاتا تھا ۔ چنانی قصاص کے حکم سے ہزاروں جانیں نکج شخص کے حکم سے ہزاروں جانیں نکے گئیں ۔ (مظہری 1/ 10) ۔

#### وصیت کے احکام

١٨٠ ، ١٨١ - كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ اَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرَ الْمُوْتُ اِنْ تَرَكَ خَيْرَ الْمُوْتِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَأَلاَ قُرْبِيْنَ بِالْمَعْرُ وَفِ ٤ حَتَا عَلَى الْمُتَقِيْنَ ، فَمَنْ بَدُلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَا نَمَّا اِثْمُهُ عَلَى الَّذِيْنَ لَلْمَتَقِيْنَ ، فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوْسٍ جَنَفًا أَوْ لَيْمَا فَاصْلَحَ بَيْنَكُمْ فَلَا إِثْمَ عَلَيْمٍ ، فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوْسٍ جَنَفًا أَوْ اللّهَ عَفُورٌ رَّ حِيْمٌ ، وَلَمْ اللّهَ عَفُورٌ رَّ حِيْمٌ ،

تم پر یہ بات فرض کر دی گئی ہے کہ جب تم جی ہے کی موت نزدیک آئے (موت کی علامات معلوم ہوں) اور وہ ترکہ میں کچے مال چوڑے تو اس کو ماں باپ اور رشتہ داروں کے لئے دستور کے مطابق وصیت کرنی چاہتے ۔ یہ پر بمیر کاروں پر حروری ہے ۔ ہم جو شخص اس وصیت کو سن کر بدل دے تو اس کا گناہ اس پر جو اس کو بدلتا ہے ۔ بھر گناہ اس تعالیٰ خوب سننے دالا ہے ۔ بھر جس کو وصیت کرنے والے کی جانب سے طرفداری یا نا انصافی کا اندیشہ ہو بھر اس نے ان میں صلح کرادی تو اس پر کچے گناہ نہیں ۔ بیشک اللہ تعالیٰ تعالیٰ اللہ تعالیٰ اللہ تعالیٰ اللہ تعالیٰ تعالیٰ اللہ تعالیٰ تعالیٰ

معاف کرنے والا مہربان ہے۔

الْوُصِيَّةُ: ہر اس چیز کو دمیت کہا جاتا ہے جس کے کرنے کا حکم دیا جاتے خواہ زندگی میں یا مرنے کے بعد مگر عرف میں اس کام کو دصیت کہا جاتا ہے جس کے کرنے کا حکم مرنے کے بعد ہو۔

مُوْهِي : وصيت كرنے والا \_ إيساء أس أعل \_

جَعَنْهُا: ﴿ طُرَفُدَارِي ، ظلم ، خطار ، خلعي -

گشری اسلام کے شروع میں جب تک میراث کے جسے مقرر نہیں ہوئے تھے ، یہ حکم تھا کہ مرفے والا ترکہ کے ایک جائی میں اپنے والدین اور دوسرے رشتہ داروں کے لئے جتنا دینا مناسب کھے وصیت کر دے ۔ باقی وو جائی جو بچآ تھا وہ اولاد کا حق ہوتا تھا ۔ اس آیت میں وصیت کے اس حکم کا بیان ہے ۔ اس حکم کے تمین جزو بیں ۔ (۱) مرفے و الے کے ترکے میں اولاد کے سواکسی دوسرے وارث کے جسے مقرر نہیں ہیں ۔ ان کے حصوں کا تعین مرفے والے کی وصیت کی بنیاد ہوگا ۔ مقرر نہیں ہیں ۔ ان کے حصوں کا تعین مرفے والے کی وصیت کی بنیاد ہوگا ۔ (۱) الیے رشتہ داروں کے لئے وصیت کرنا مرفے والے پر فرض ہے ۔ (۱) الیے رشتہ داروں کے لئے وصیت کرنا مرفے والے پر فرض ہے ۔ (۱) ایک جائی ہے زیادہ مال کی وصیت جائز نہیں ۔

ان تینوں اسکام میں سے ابطا حکم اکثر صحابہ و تابھین کے نزدیک میراث کی آیت نازل ہونے کے بعد خسوخ ہو گیا ۔ دو سرا حکم جس کی رو سے رشتہ داروں سکے لئے وصیعت کرنا فرض ہے وہ بھی با جماع است خسوخ ہے کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ جن الوداع میں فرایا کہ اللہ تعالیٰ نے ہر ایک حق والے کو اس کا حق خود ویدیا ہے اس لئے اب وارث کے لئے وصیت جائز نہیں (صحیحین) المتہ جو رشتہ وار شری وارث نہیں ان کے لئے ایک تبائی مال تک وصیت کرنے کی اجازت ہے ۔ تعیرا حکم جس میں ایک تبائی مال سے زیادہ کی وصیت جائز نہیں ، اب بھی باتی ہے ۔ المتہ وارثوں کی اجازت سے دیادہ بلکہ بورے مال کی وصیت بھی جائز ہے ۔ المتہ وارث کی اجازت سے ایک تبائی سے زیادہ بلکہ بورے مال کی وصیت بھی جائز ہے ۔ المتہ وارثوں کی اجازت سے ایک تبائی سے زیادہ بلکہ بورے مال کی وصیت بھی جائز ہے ۔

تصرت ابو ہر رہ اس ہے کہ رسول ملی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ آدی نیک لوگوں کے اعمال ستر سال تک کرتا رہتا ہے اور وصیت میں ظلم کرتا اور برائی کے عمل پر خامر ہونکی وجہ سے بہنی بن جاتا ہے اور بعض لوگ ستر سال تک بد اعمالیاں کرتے رہنے ہیں لیکن وصیت میں عدل و انصاف کرتے ہیں اور ان کا آخری عمل بھلا ہوتا ہے اور وہ جنتی بن جاتے ہیں ۔ ( ابن کھیر ۱/۲۱۳ ) ۔

#### روزه کا بیان

١٨٣ ، ١٨٣ - يَالَيُّمَا الَّذِيْنَ امْنُوْ اكْتِبَ عَلَيْكُمُ القِيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ القِيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ القِيامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الْفَوْنَ ، اَيَامًا مُعْدُودُتٍ وَ فَمَنْ كَانَ مِنْ كَانَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَيْ سَفِر فَعِدَّةً وَنْ اَيَّامِ الْحَرَ ، فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرْيَضًا اَوْعَلَىٰ سَفِر فَعِدَّةً وَنْ اَيَّامِ الْحَرَ ، وَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ اِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ، وَمَنْ تَصُوْ مُواخَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ .

اے ایان والو ! تم پر روزے فرض کر دئے گئے ۔ جس طرح تم ہے وہلے

اوگوں پر فرض کے گئے تھے تاکہ تم پر بھڑ گار ہو جاؤ ۔ گئی کے پہند روز نک

پر جو کوئی تم میں ہے بیار ہو جائے یا سفر میں ہو تو وہ ( بیماری اور سفر کے

بعد ) ووسرے ونوں میں تعداد بوری کر دے ۔ اور جو لوگ اس کی طاقت

رکھتے ہوں ( جن کو روزہ رکھنا و قوار ہو مثلاً پوڑھے لوگ ، حالمہ اور وودھ

پلانے والی حور تیں وغیرہ ) تو ان کو اس کے بدلے میں ایک محتاج کو کھانا وینا

پاہنے ۔ پیر جو شخص اپنی نوشی سے نکی کرے تو یہ اس کے لئے بہتر ہے ۔ اور

بہارے لئے بہی بہتر ہے کہ تم روزہ رکھو اگر تم کھتے ہو ۔

النظم المن المن المعدر ہے۔ اس کے افظی معنی رکنے اور بہنے کے ہیں۔ شری اصطلاح میں معمول سے لیکر فروب آفتاب تک روزے کی نیت سے کھانے ہیں اور مباشرت سے دکنے اور باز رہنے کو صوم یعنی روزہ کہتے ہیں۔

مَعْدُ وُدُن : گُن بوئ - جند گنتی که دن - اس کا واحد مُعَدُوْدَهُ به - - - اس کا واحد مُعَدُوْدَهُ به - عَدُلاً : عُنن ، شمار ، درت - عِدلاً : عُنن ، شمار ، درت -

يُطِيعُونَهُ: وه اس كى طاقت ركحة بين - وه اس كى قوت ركحة بين - إطاقَه بي - الطاقة الله على الطاقة الله الله الم

فِدْيَةً :

بدلہ ، وہ مال جو جان بھانے کے لئے یا قیدی کو قید سے چمرانے کے لئے لیا یا دیا جائے ۔ شریعت میں فدید اس مال کو کہتے ہیں جب انسان حبادت خداوندی میں سرزد ہونیوالی کسی کوتابی کی سزا کے طور پر مسکینوں کو دیتا ہے ( المفردات ۱۳۲۳) ۔

تشريح

سابقہ امتوں میں روزہ کا حکم اس آبت میں روزے کے عکم کے ساتھ یہ بھی فرمایا کہ یہ حکم صرف بہارے لئے ہی بہیں ہے بلکہ پچلی امتوں پر بھی روزے فرض کئے گئے تھے ۔ اور روزے کی مشقت تم سے بہلے بھی سب لوگ اٹھاتے آئے بیں اگرچہ ان کے روزوں کی تعداد اور اوقات میں کی بیٹی ہوتی رہی ہے ۔ ( معارف القرآن ۲۲۲۲) ۔

حضرت سعید بن جبیر فرماتے ہیں کہ جبط لوگوں پر رات کی تاریکی شروع ہونے سے جبطے دوسری رات تک کا روزہ فرض تھا اور ابتدائے اسلام میں بھی اس طرح روزہ فرض تھا اس کے دونوں مشابہ ہوئے ۔ (مظہری ۱۸۸/۱) ۔

آگے فرمایا کہ یہ روزے اس لئے فرض کئے گئے تاکہ اس سے نتبارے اندر اپنی خواہشات کو قابو میں رکھنے کا ملکہ پیدا ہو اور تم نفس کشی کے عادی ہو کر متھی بن جاؤ۔

مرایش کا روزہ : جو شخص مریض ہو اور روزہ رکھنے ہے اس کے مرض میں اضافہ کا اندیشہ یا روزہ ہے در میں شفا ہونے کا خوف ہو یا وہ فی الحال تو تندرست ہو مگر ایسا کرور ہے کہ گمان غالب ہے کہ روزہ رکھنے سے مرض پیدا ہو جائیگا ۔ یا دودھ پلانے والی اور حالمہ عورتیں جن کو اپنی جان کا یا لینے بیچ کی جان کا خوف ہو وہ سب بلانے والی اور حالمہ عورتیں جن کو اپنی جان کا یا لینے بیچ کی جان کا خوف ہو دہ سب اس میں شامل ہیں ۔ اور ان پر صحت یابی کے بعد اور دنوں میں گن کر لتنے بی روزے رکھنے لازم ہیں جننے ہماری کی وجہ سے چوٹ گئے تھے ۔

مسافر كا روزه: لغوى سفر يعنى لين كر اور وطن سے بابر نكل جانا روزے سے رخصت كے كئے كافى بہنى بلكہ سفر كينا طويل ہو قرآن رخصت كے كئى بہنى بلكہ سفر كي طويل ہونا چاہئے مكر يہ سفر كتنا طويل ہو قرآن كرم مي مذكور بہنى ، آنحضرت صلى اللہ عليه وسلم كے فرمان ، صحابه كرام كے عمل اور بہت سے فقہا نے اس كى مقدار تين منزل قرار دى ہے بعنى وہ مسافت جسكو پيدل سفر

کرنے والا آسانی سے تین روز میں فے کر سکے ، بعد کے فقہا نے میلوں کے حساب سے ارتالیس میل کھے ہیں ۔ جو شخص سفر کے دوران کسی ایک مقام پر پندرہ دن شمبر نے کی نیت کرے تو وہ سفر کی رخصت کا مستحق مہیں ۔

رورہ کی قصا: مریض اور مسافر پر اپنے فوت شدہ روزوں کی گنتی کے مطابق دوسرے دنوں میں روزے رکھنا واجب ہے جبکہ مریض صحت یاب ہونے کے بعد اور مسافر مقیم ہونے کے بعد اور مسافر مقیم ہونے کے بعد التنے دنوں کی مہلت پائے جن میں قضا کر سکے ۔ اگر کوئی مریض یا مسافر التنے دنوں سے جہنے ہی مرحمیا تو اس پر قضا یا فدید کی وصیت لازم نہیں ہوگی ۔

رورہ کا فلربیہ . جو اوگ روزہ کی طاقت تو رکھتے ہیں گر کسی وجہ سے دل ہمیں چاہتا تو ان کے لئے یہ گنجائش ہے کہ وہ روزہ کی بھائے روزہ کا فدید اوا کردیں گر ایسے اوگوں کے لئے ہمی بہتر یہی ہے کہ روزہ رکھیں ۔ یہ حکم بھی شروع اسلام میں تھا تاکہ لوگ روزے سے مانوس ہو جائیں ۔ اس کے بعد اگلی آیت میں عام لوگوں کے حق میں لوگ یہ حق میں باقی ہے جو بہت یہ حکم صرف الیے لوگوں کے حق میں باتی ہے جو بہت بوڑھے ہوں یا الیے بیمار کہ اب می صحت کی امید نہیں رہی ۔

صفرت سعر ان اکوع سے مردی ہے کہ جب یہ آیت وَعَلَی الّذِیْنَ اَیطِیْعُونَہُ نادل ہونی تو ہمیں افتیار دیدیا گیا تھا کہ جس کا جی چاہے دوزے رکھے ، جس کا جی چاہے دو ہمیں افتیار دیدیا گیا تھا کہ جس کا جی چاہے دونرے رکھے ، جس کا جی چاہے دو ہر ردزے کا فدید دے دے دے ، پھر جب دو سری آیت مَنْ شَجِدَ اُمِنَکُمُ الشّخرُ فَلْنَیمُنْ اللّٰ اللّٰ ہوئی تادل ہوئی تو یہ افتیار ختم ہو کر طاقت وانوں پر مرف روزہ رکھنا ہی فازم ہو گیا ۔ ( بخاری ، مسلم ، ابوداؤد ، نسانی ، ترمذی ، طرانی ) ۔

فلرید کی مظارار: ایک روزہ کا فدید نصف ضاغ مخدم یا اس کی قیمت ہے۔ نصف صاع برارے بال کے مروجہ سیر کے حساب سے تقریباً بھنے دو سیر کے برابر ہے۔ اس کی بازاری قیمت معلوم کر کے کسی فریب مسکین کو مالکاند طور پر دیدینا ایک روزہ کا فدیہ ہے ۔ (معارف القرآن ۲۳۳۳ - ۲۳۲۱) ۔

يُرِيْدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيْدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتَكْمِلُو ا الْعِدَّلاَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهُ عَلَىٰ مَا هَذَىكُمْ وَلَعَلْكُمْ تَشْكُرُ وُنَ .

رمضان کا مہدینہ وہ مہدینہ ہے جس میں لوگوں کی ہدایت کے سے قرآن ، ل آیا اور اس ( قرآن ) میں ہدایت کی کھلی نشانیاں ہیں اور وہ حق و باطل میں فرق کرتا ہے ۔ چرتم میں ہے جو کوئی اس مہدینہ کو پائے تو اسے چلہتے کہ وہ اس مہدینہ کے پائے تو اسے چلہتے کہ وہ اس مہدینہ کے روزے رکھے اور جو کوئی مریض ہو یا سفر میں ہو تو وہ ( ہماری اور سفر کے بحد ) دوسرے دنوں میں تعداد بوری کرے ۔ اللہ تعالی تہارے لئے آسانی چاہتا ہور ( یاس سنے ) لئے آسانی چاہتا ہوری کر اور وہ تہیں شکی میں ذات نہیں چاہتا ہور ( یاس سنے ) تاکہ تم گنی بوری کر لو اور تاکہ اللہ تعالی ہے دو تہدری رہمائی آریئی ہے م

شرف : اس نے پایا یہ شہود سے بنا ہے جبکے معنی حاصر اور موجود ہونے کے بیں شکھر: مہدینہ - بیج اشھر و شھور -

ر مَفْ اَنَّ روزوں کے مبدنے کا نام - بید رمض سے مشتق ہے - اس کے معنی جلنا کے معنی جلنا کے معنی جلنا کے معنی اللہ علیہ وسلم نے بیں ۔ حضرت انس بن مالک ہے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ رمضان کو رمضان اس لئے کہتے ہیں کہ وہ گناہوں کو رمض کر ویا ہے ( ترفیب ) ۔

قُوْانُ : قرآن کو قرآن اس لئے کہتے ہیں کہ لغت میں قرم کے معنی جمع کرنے کے بین اس کے بین کہ لغت میں قرم کے معنی جمع کرنے کے بین ، آیتیں ، حروف ، قبصے ، امر و نہی اور وعدہ وعید جمع کئے گئے ہیں اس لئے اس کا نام بھی قرآن رکھدیا ۔

طامہ بنوی نے فرمایا کہ مقسم فرماتے ہیں کہ کسی نے حضرت ابن عباس سے بوچھا کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن شریف کے نزول کا حال متعدد موقعوں پر مختلف طریقہ سے بیان فرمایا ہے چتائی اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کریم رمضان المبارک میں نازل ہوا ہے ۔ دومری بگہ ارشاد ہے ہم نے اس قرآن کو لیلہ انقدر میں نازل فرمایا ایک اور بگہ فرمایا کہ ہم نے اس قرآن کو برکت والی رات میں انارا ہے حالانکہ یہ تمام مہینوں میں نازل ہوا ہے ۔ چن پنے اللہ تعالی کا ارشاد ہے ہم نے قران کو متم آل مور سے نازل

کیا ہے۔ یہ کیا بات ہے۔ حضرت ابن عباس ننے فرمایا کہ قرآن لوح محفوظ سے رمضان المبارک کے مبعد کی گیا۔ القدر عیں آسمان ونیا کے بعیت العزت عیں نازل ہوا ۔ پھر جرائیل علیہ السلام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس تقورا تقورا بیس برس عیں بتدریج لائے ۔ حضرت ابو فرر سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سنے ارشاد فرمایا کہ (حضرت) ابراہیم کے صحیفے تین رمضان اور ایک روایت کے موافق کیم رمضان کو نازل ہوئی اور انجیل رمضان کو نازل ہوئی اور انجیل حضرت عین پر ۱۹ رمضان کو نازل ہوئی اور انجیل حضرت عین پر ۱۹ رمضان کو نازل ہوئی اور انجیل نازل ہوئی اور وائی ۔ اور زبور حضرت داؤد پر ۱۹ رمضان کو خارل ہوئی اور انجیل نازل ہوئی اور وائی ۔ اور زبور حضرت داؤد پر ۱۹ رمضان کو خارت ہوئی اور عشرت وائد پر ۱۹ رمضان کو خارل ہوئی اور عشرت بابر کی روایتوں عیں بھی اسی قسم کا مضمون آیا ہے ۔ حضرت وائلہ بن اسقع اور حضرت بابر کی روایتوں عیں بھی اسی قسم کا مضمون آیا ہے ۔ (مظہری ۱۹۳ میل ۱۹۵ / ۱۱) ۔

مذکورہ مدیث میں پچھلی کتابوں کا نزول جس جس تاریخ میں ذکر کیا گبا ہے وہ کتابیں ان تاریخ میں ذکر کیا گبا ہے وہ کتابیں ان تاریخوں میں انبیاء پر بوری کی بوری نازل کر دی گئیں ۔ قرآن کرم کی خصوصیت یہ ہے کہ یہ رمضان المبارک کی ایک رات میں بورے کا بورا لوح محفوظ ہے آسمان دنیا پر نازل کر دیا گیا بھر وہاں ہے اس کا نزول آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بر تیتس سال میں دفتہ رفتہ ہوا ۔

یہ قرآن اپنے اعجاز ہے لوگوں کو گرابی ہے نکاما ہے اور اس میں الیی واضح آیات ہیں کہ دہ طال و حرام اور حدود و احکام کی طرف لوگوں کی رہمنائی کرتا ہے اور حق و باطل میں فرق کرتا ہے ۔ پس جو شخص رمضان کا مہدیۃ پائے اس پر لازم ہے کہ وہ اس میسینے کے روزے رکھے ۔ اور جو شخص مریض ہو یا مسافر ہو تو مریض تندرست ہونے پر اور مسافر مقیم ہونے پر رمضان کے بعد فوت شدہ روزے بورے کرے ہونکہ دونوں پر فوت شدہ روزوں کی قضا لازم ہے ۔ یہ سہولت اللہ تعالیٰ نے تمہیں کیونکہ دونوں پر فوت شدہ روزوں کی قضا لازم ہے ۔ یہ سہولت اللہ تعالیٰ نے تمہیں اس لئے دی تاکہ تم روزوں کی گئی بوری کر لو اور اللہ تعالیٰ کی بڑائی بیان کرو کہ اس انے خمہیں بدایت دی اور ہمیشہ اس کی شکر گزاری کرتے رہو ۔

دعاكي قبوليت كااعلان

١٨١ - وَاذَا سَالَكَ عِبَادِي عَنِينَ فِانِّيْ قَرِيْبُ ﴿ أَجِيْبُ كَعُولَا الدَّاعِ الْجَيْبُ كَعُولَا الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَشْتَجِيْبُوْ الِي وَلْيُؤْمِنُوْ ابِي لَعَلَّكُمْ يُرُسُّدُونَ ﴿ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَشْتَجِيْبُوْ الِي وَلْيُؤْمِنُوْ ابِي لَعَلَّكُمْ يُرُسُّدُونَ ﴿

اور ( اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم ) جب میرے بندے آپ سے میرے بارے میں بوچیں تو آپ کمد حاکرتا ہے میں قریب ہی ہوں جب کوئی بحد سے دعا کرتا ہے تو میں دعا کرتا ہوں ( دعا قبول کرتا ہوں ) بھر لوگوں کو بھی چاہئے کہ وہ میرا حکم مائیں اور مجد پر ایمان لائیں تاکہ وہ ہدایت پائیں ۔

مَسَالُكَ : اس في جحم سوال كيا - اس في جحم سه بو جها - مؤالَّ سه مامنى -

أَجِيبُ: من قبول كرما بون - إَجَابُه عِي مضارع -

هُ عُولًا: وعا - يكار - بلادا - معدر ب - -

فَلْيَسْتَجِيبُوا ﴿ لِي أَن كُو قِبُول كُرْنَا جِلْبَتْ - إِسْجَابَة عَ امر غانب -

ير شكون : وه بدايت بائي من ، وه راه بائي عرد رفيد عد مفارع -

ربط آیات: گزشتہ تین آیتوں میں روزے کے احکام اور فضائل کا ذکر تھا۔ اس کے بعد بھی ایک طویل آیت میں روزہ اور احتکاف کے احکام کی تفصیل ہے۔ اس مختمر سی آیت میں روزہ اور احتکاف کے احکام کی تفصیل ہے۔ اس مختمر سی آیت میں اللہ تعالی نے بندوں پر اپنی خاص حنایت اور ان کی دعاؤں کو قبول کرنے کا اعلان فرما کر اطاعت احکام کی ترخیب دی ہے۔

قمان نرول: ایک افرانی نے بوچا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا ہمارا رب قریب ہے ؟ اگر قریب ہے تو ہم اس سے سرگوشیاں کریں یا دور ہے ؟ اگر دور ہو تو ہم اوپٹی اوپٹی آوازوں سے اسے بکاریں ۔ آنحضرت سلی اللہ علیہ وسلم خاموش رہے اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ ابن جریر کی دوایت میں ہے کہ صحابہ کرام کے اس سوال یر کہ ہمارا رب کماں ہے ؟ یہ آیت اتری ۔ ( ابن کٹیر ۱۱ / ۱۱ ) ۔

تشریکے: پہلی آیت میں تلبیر اور یاد النی اور اس کی شکر گزاری کا حکم تھا جس سے یہ احتمال تھا کہ ہم تو اس کو یاد کرتے ہیں اس کی شکر گزاری کرتے ہیں آیا وہ بھی ہماری طرف متوجہ ہوتا ہے یا دنیا کے بادشاہوں کی طرح دباں تک کسی کی رسائی اور شنوائی ہی نہیں ہوتی ۔ اس آیت میں اس شبہ کو زائل کر دیا اور فرمایا کہ اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم جب میرے بندے آپ سے میرا حال ہوچیں تو آپ ان سے کمدھ کے کہ

میں تو ان سے بہت ہی قریب ہوں ۔ جو کوئی تھے پکارتا ہے تو میں اس کو سنتا ہوں اور اس کی پکار کا جواب دیتا ہوں اور وہ مجھ سے جو دعا کرتا ہے میں اس کو قبول کرتا ہوں پس میرے بندوں کو بھی چاہئے کہ وہ میری اطاعت کریں اور مجھ پر ایمان لائیں تاکہ وہ مجھ تک فیمینے کا راستہ یائیں ۔ ( حقانی ۵۳۵/ ۱) ۔

حضرت انس سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ فرمایا ہے کہ میرا بندہ میرے ساتھ جیسا عقیدہ رکھتا ہے میں بھی اس کے ساتھ بی ہوتا ساتھ ویسا بی برتاؤ کرتا ہوں ۔ جب وہ مجھ سے دعا مائگتا ہے تو میں اس کے ساتھ بی ہوتا ہوں ( مسند احمد ) ۔

حضرت سلمان فاری سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بندہ جب اللہ تعالی کے سلمنے ہاتھ بلند کر کے دعا ماٹکتا ہے تو اللہ تعالی اس کے بالتھوں کو خالی لوٹاتے ہوئے شرماتا ہے ۔ (مسند احمد) ۔

صفرت الو سعید خدری فرماتے ہیں کہ رسول الند صلی الند عدید وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو بندہ الند تعالیٰ سے کوئی السی دعا کرتا ہے جس میں نہ گناہ ہو نہ رشتے ناتے ٹوشتے ہوں تو اللہ تعالیٰ اسے تمین باتوں میں سے ایک ضرور عطا فرما دیتا ہے ۔ یا تو اس کی دعا اس وقت قبول فرما کر اس کی منہ مانگی مردا بوری کرتا ہے یا اسے ذخیرہ کر کے چھوڑتا ہے اور آخرت میں عطا فرماتا ہے یا اس کی وجہ سے کسی آنے والی بلا اور مصیبت کو ثال دیتا ہے ۔ لوگوں نے یہ سنکر کما کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مچر تو ہم بکثرت دعا مانگا ہے ۔ لوگوں نے یہ سنکر کما کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مچر تو ہم بکثرت دعا مانگا کریں گے ۔ آب نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے بال کچے کی مبسی ۔ ( مسند احمد ) ۔

حفرت عبداللہ بن عمرہ فرماتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمانے بن محرد فرماتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمانا کہ ان بر تنوں کی مائند ہیں بعض سے زیادہ نگر نی کرنے دانے ہوتے ہیں ۔ اب لوگو جب تم اللہ تعالی سے وعا مائکتے ہوتو قبولیت کا لیقیں رکھ رو لیس بیشک اللہ تعدلی نے دانوں کی وعا قبول نہیں فرماتا ۔

حضرت ایو ہریرہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تین شخصوں کی دعا رد مہیں ہوتی (۱) عاول بادشاہ (۲) روزے دار شخص (۳) مظلوم اللہ تعالیٰ اسے قیامت والے دن بلند کرے گا۔ مظلوم کی بددعا کیلئے آسمان کے دروازے کھل جاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ مجھے میری عرت کی قسم ہیں تیری مدد منرور کروں گا۔ گو دیر سے کروں (مسند احمد) ، ترمذی ، نسائی ، ابن ماجہ ۔ ابن ملحہ میرا /۲۱۹ ، ابن ماجہ ۔ ابن

سحروا فطارك اوقات واحكام

٤ ١٥- أُحِلَّ لَكُمْ لَيُلَهَ الصِّيَامِ الرَّفَّ الْيُ نِسَأَنْكُمْ ، هُنَّ لِبَاسُ لَكُمْ وَانْتُمْ لِبَاسُ لَكُمْ فَتَابَ وَانْتُمْ لِبَاسُ لَهُنَ ، عَلِمَ اللَّهُ انْكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ الْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عُنْكُمْ وَفَا لَكُمْ الْخَيْطُ الْا بْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْا فَيُطِ الْا بْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْا فَيُطِ الْا بَيْضُ مِنَ الْخَيْطِ الْا فَيْطِ الْا فَيُعِلَى وَلَا تَبَاشِرُ وَهُنَّ وَانْتُمْ فَوَا مَاكَتُبَ اللّهُ لَكُمُ الْخَيْطُ الْا بْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْا فَيْطِ الْا فَيُطِ الْا فَيُعِلَى وَلَا تَبَاشِرُ وَهُنَّ وَانْتُمْ فَوَ الْمَاكِنَ عَمُوا الصِّيَامَ إِلَى النَّيْلِ وَلَا تَبَاشِرُ وَهُنَّ وَانْتُمْ عَلَى اللّهُ فَلَا تَقُرُبُوهُ مَا وَكُذَلِكَ عُكُولُوا لَلْهِ فَلاَ تَقُرُبُوهُ مَا وَكُذَلِكَ عُكُولُوا لَلْهُ وَلَا تَقُرُبُوهُ مَا وَكُذْلِكَ عُكُولُوا اللّهِ يَكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللل

روزوں کی راتوں میں تہارے النے اپنی بیو ہوں کے پاس جانا طال کر ویا گیا ہے۔ وہ عہارالہاس بیں اور تم ان کالباس ہو۔ النہ تعالیٰ کو معلوم ہے کہ تم خیانت کرتے تھے۔ سو اس نے تہارا قصور معاف کرویا، اور تم سے در گزر کی۔ پس تم (رات میں) ان سے بم ہستر ہو لیا کرو اور اللہ تعالی نے تہارے لئے جو کچھ (اولاد) اس (ہم بستری میں) مقدر کر دی ہاس کو حاصل کرو اور جب تک مح کی سفید وحاری رات کی سیاہ وحاری سے ممآز نہ ہو اس و قت تک روزہ ور جب تک مح کی سفید وحاری رات کی سیاہ وحاری سے ممآز نہ ہو اس وقت تک روزہ ہورا کروہ مدود کرو۔ اور جب تم مسجدوں میں اعتکاف کے بیٹھے ہوا کرو تو اپنی ہو ہوں سے اختلاط نہ کرو۔ اور جب تم مسجدوں میں اعتکاف کے اختلاط نہ کرو) یہ اللہ تعالیٰ کی مقرر کروہ حدود کیا کرو (اعتکاف کی حالت میں رات کو بھی اختلاط نہ کرو) یہ اللہ تعالیٰ کی مقرر کروہ حدود کو لین سوتم ان کے نزدیک بھی نہ جاؤ ۔ اللہ تعالیٰ لوگوں کے لئے لینے احکام اس طرح کھول کر بیان کرتا ہے تاکہ وہ پر ہیزگار ہو جا تیں۔

الرُّ فَکُّ بہ ج ب بونا، عورتوں کی طرف رخبت کرنا۔ مورتوں سے اختلاط کرنا۔ معدر ہے۔

> تَخْتُنَانُونَ : تم خيان كرتم و تم حق تلنى كرتم و بانتيان عدمفاري . باشروه ق تم ان عمائرت كرد - تم ان علو - مباخرة عامر . ابتنفوا : تم كاش كرد - تم طلب كرد . البتنفوا : ظ - دهاكه - دورى .

الميكُفُونَ. احتكاف كرنے والے . كوشدنشين بونے والے - عكوف سے اسم فاعل .

فشان مرول : ایک افساری دن کے کام کاج سے تھکانا ندہ شام کو اپنے گر میں آیا۔ کمانے میں کچے و رفتی اس لئے افطار کے بعد سو گیا۔ بھراس کو بیدار کیا تو اس نے اس خیال سے کہ سونے کے بعد کمانا منع تھا کچے نہ کمایا اور اس طرح روزہ پر روزہ رکھ لیاجس سے انگے روز ضعف اور کروری کی وجہ سے اس کی حالت خراب ہو گئی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی خبر دی گئی۔ اس عرصہ میں صفرت محرات می حراس کی ایرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں نے عدا۔ کے بعد اپنی بیوی سے صحبت کی ۔ اس طرح اور لوگوں نے بھی اس قسم کے واقعات بیان کئے تب یہ آیت نازل ہوئی۔

کشر سکے: اکثر مفسرین کہتے ہیں کہ ابتداء اسلام میں روزہ دار کو افطار کے بعد جب تک عشاء کی نماز ند پڑھے اور ند سوئے اس وقت تک کھانا پینا اور جماع کرنا ورست تھا اور جب وہ عشاء پڑھ کھانا پینا اور جماع کرنا ورست تھا اور جب وہ عشاء پڑھ کھئے یا افطار کرکے سوجائے تو بھر اس کے لئے یہ چیزیں آئ طرح ممنوع ہوجاتی تھیں جس طرح اب می صادق سے ممنوع ہوجاتی ہیں۔

بخاری شریف میں ہے کہ حضرت سیل بن سعد فرماتے میں وہلے مِن اللَّهِ کُر کا لفظ جنیں اجرا تھا تو چند لوگوں نے لینے پاؤں میں سفید اور سیاہ دھاگے باندھ لیے اور جب تک ان کی سفیدی اور سیابی میں تمیزند ہوتی کھاتے ہیئے رہتے ۔ اس کے بعد یہ لفظ احرا اور معلوم ہوا کہ اس سے مراو رات دن ہے ۔ مسند احمد میں ہے کہ حضرت عدی بن حاتم بیان کرتے ہیں کہ میں نے بھی دو دھا کے سیاہ اور سفید لینے تک کے نیچ رکھ لئے اور جب تک ان کے رنگ میں تمیزند ہوتی تب دھا گئے سیاہ اور میں تمیزند ہوتی تب تب کھا تا بیتا رہا۔ می کو آمیت فرمایا کہ تیرا عمید تو بہت کے ایم عالی میں تمیزند ہوتی تب کہ ان کے درائی ترائی تیرائی تو بہت کہ ان کے درائی اور جب کا درات کی میابی سے فالم رہونا مراد ہے ۔ اس حدیث میں آنمونرت صلی الله علیہ وسلم کے قول کا مطلب یہ ہے کہ آیت میں تو دھا گوں سے مراد دن کی آنمونرت صلی الله علیہ وسلم کے قول کا مطلب یہ ہے کہ آیت میں تو دھا گوں سے مراد دن کی

سفیدی اور رات کی تار کی ہے ۔ اگر تیرے تکبیہ کے نیچے یہ دونوں آ جاتی ہوں تو گویا اس کی لمبائی مشرق ومغرب تک کی ہے ۔

حضرت انس سے مردی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سحری کھایا کرو اس میں برکت ہے (بخاری ومسلم) ۔

حضرت عمر و بن العاص سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا کہ بمارے اور اہل کتاب کے روزوں میں سحری کھانے ہی کافرق ہے۔ (مسلم) ۔

حضرت ابی سعنید کے مردی ہے کہ سحری کھانا ہر کت ہے اے نہ چھوڑو اگر کچے نہ سلے تو پانی کا گھونٹ ہی ہی ۔ الند تعالی اور اس کے فرشتے سحری کھانے والوں پر رحمت بھیجتے ہیں۔ (مسند احمد)۔

حضرت ابو ذر کے روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب تک میری امت افطار میں جلدی اور سحری میں تاخیر کرتی رہے گی تب تک بھلائی ہے رہے گی ۔ (مسند احمد) ۔ (ابن کثیر۱/۲۲۲،۲۲۱) .

### ناحق مال کھانا

۱۸۸ - وَلاَ تَاكُلُوْا اَمُوالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَ تُدُلُوابِهَا اللَّهَ اللَّهُ اللَّ

بالباطل ناجائز طرية عدنات غلط طريق عد

تَدُلُوا مَ مَم مُعَيِجُ كريجادَ ، ثم يَهُ في وَدلال عصفارع -

فَرِيْقا أَ كُونَى حصر، جماعت، گروه - يهان حصر مرادب -

فشمان نزول: ابن ابی حاتم نے سعید بن جبیری روایت سے بیان کیا کہ ایک صحابی رہنے۔
بن عبدان حضری نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر ایک و وسرے صحابی
امراء القیس پر ایک زمین سے متعبق یہ وعوٰی کیا کہ اس نے میری فلاں فلاں زمین خصب کر لی۔
آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضری سے فرمایا کہ بنہارے پاس اس امرکے گوا وہیں۔ حضری نے

عرض کیا کہ میرے پاس گواہ تو بہیں ہیں۔آپ نے فرمایا کہ اگر گواہ بہیں ہیں تو امراً القیس کی قسم
پر فیصلہ ہوگا۔ امراً القیس یہ سنکر قسم کھانے کے لئے آمادہ ہوگیا ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم
نے فرمایا کہ اگر تو اس غرض سے جموئی قسم کھائے گاکہ اس کا مال ناحق کھائے تو قیامت کے روز
اللہ تعالی سے ناراضگی کی حالت میں طے گا۔ یہ سنگرامراً القیس نے قسم کھانے کو ترک کر دیا اور
زمین مدی کے حوالے کر دی ۔ اس بریہ آیت نازل ہوئی ۔ (مقیمری ۱/۲۰۹) ۔

تشری بات کاانکار کرے اس پر قسم کھالینا، کسی شخص کے بال پر جبو ٹادعوی کرنا۔ جبوٹی گواہی دینا، کسی کی حق بات کاانکار کرے اس پر قسم کھالینا، کسی کا بال حضب کرلینا، لوٹ لینا، چرالینا، خیانت کر لینا، جوتے ہے کسی کا بال لے لینا، سود، رخوت، بیوع فاسدہ، معاملات فاسدہ، زناکی اجرت، کا لینا، جوتے ہے کسی کا بال لے لینا، سود، رخوت، بیوع فاسدہ، معاملات فاسدہ، زناکی اجرت، کا لینا، جوتے کے دیناد غیرہ سب امور باطل میں داخل ہیں۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے لینے اس ارشاد میں واضح فرمادیا کہ اگر امام یا قاصلی کمی مخالطہ کی وجہ سے کوئی فیصلہ کروے جس میں ایک کاحق دو سرے کو ناجائز طور پر مل رہا ہو تو اس عدالتی فیصلہ کی وجہ سے وہ اس کے لئے عدالتی فیصلہ کی وجہ سے وہ اس کے لئے عرام جس ہوجاتا۔ اگر کوئی شخص دھو کہ یا فریب یا جموئی شہادت یا جموئی قسم کے ذراحیہ کسی کامال کی عرام جس ہوجاتا۔ اگر کوئی شخص دھو کہ یا فریب یا جموئی شہادت یا جموئی قسم کے ذراحیہ کسی کامال کی علی ہوتی ہوئی سے اس کو چلہنے کہ آخرت کے یاحق ہذراجہ عدالت نے لئے تو اس کا و بال اس کی گردن پر رہے گا۔ اس کو چلہنے کہ آخرت کے حساب و کتاب اور علیم و خبر کی عدالت میں پیشی کا خیال کر کے اس کو چھو ڈ دے (معارف القرآن میں ایمان کئیر 1/1/18)۔

معن صفرت عبدالله بن ممرسے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ چار خصلتیں الیبی بیں کہ جب وہ ہمبارے اندر موجود ہوں تو مچرد نیامیں کچے بھی حاصل نہ ہو تو یہ ہمبارے لئے کافی بیں ۔وہ چار خصلتیں یہ بیں۔

(1) امانت كى حفاظت ( ٢) يج بولنا ( ٣) حسنِ خلق (٣) كمانے ميں حلال كاابهمام -

صفرت معد بن ابی وقاص نے آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم ہے درخواست کی کہ میرے لئے یہ دعا فرماد یکئے کہ میں مقبول الدعاء ہو جاؤں ، جو دعا کیا کروں قبول ہو جا یا کرے ۔ آپ نے فرما یا اے سعد اپنا کھا نا طال اور پاک بنالو، مسجاب الد حوات ہو جاؤے کے اور قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی جان ہے ، بندہ جب اس نے پیٹ میں حرام لقمہ ڈالتا ہے تو چالیس روز تک اس کا کوئی عمل قبول نہیں ہوتا ۔ اور جس شخص کا گوشت حرام مال سے بنا ہو وہ گوشت تو جنم کی آگ ہی کے لائق ہے ۔ (معارف القرآن ۱۲۹۳) ۔

حقيقي بھلائي

١٨٩ - يَسْنَلُوْنَكَ عَنِ أَلاَ مِلَّةٍ ، قُلْ مِنَ مَوَاقِيْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِ .
وَلَيْسَ الْبِرُّ بِإِنْ تَأْتُوا الْبُيُوْتَ مِنْ ظَفُورِ مَا وَلْكِنَّ الْبَرَّ مَنِ آتَقَے عَ
وَ اتُّوا الْبُيُوْتَ مِنْ اَبُوابِهَا عَوَ اتَّقُوا للهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ .

(اے نبی صلی الند علیہ وسلم) یہ لوگ آپ سے نئے چاند کے لگانے کے بارے میں بوچھتے ہیں۔ آپ کمدھ کئے کہ یہ لوگوں کے لئے اور ج کے لئے اوقات بتانے کاآلہ ہیں اور یہ کوئی سکی مہنیں کہ تم لینے گھروں میں ان کے پیچھے (کے راستہ) سے آیا کرو بلکہ نیکی اس کی ہے جو پر ہمیز گاری اختیار کرے اور تم گھروں میں ان کے دروازوں سے آیا کرو اور الند تعالیٰ سے ڈرتے رہو تاکہ تم فلاح یاؤ۔

آهِلَةِ عائد - يبلّال كر جمع ب - قرى مبدينى ابتدائى چندراتوں كے چاند كوبلال كيت بين -

مَوَاقِيْتُ: اوقات، واحدمقات مقات اس وقت كوكتين جوكس كام كالتي مقرر كيا كيا بور مثلاً على مردوده، عدّت، قرض، وغيره -

فشان تزول: حضرت معافّ بن جبل انعمارى اور صفرت تعلبٌ بن خم انصارى في آنحضرت ملى الله عليه بن خم انصارى في آنحضرت ملى الله عليه وسلم يدكيا بات ب كد بلال

فہطے تو باریک ساظاہر ہوتا ہے مجر بڑھتے بڑھتے بالکل بھرجاتا ہے اور بورا ہوجاتا ہے۔ اس کے بعد مجر باریک ہو نا شروع ہوتا ہے حتیٰ کہ ویساہی ہو جاتا ہے جسا کہ پہلے دن تھا۔ یہ ایک حالت پر نہس رہتا۔ اس کے جواب میں یہ آبت نازل ہوئی۔ (مظہری ۱/۲۱۰)۔

امام بخاری نے حضرت براء بن عازب کی روایت سے لکھا ہے کہ زمانہ جاہلیت میں لوگوں کی یہ عادت متنی کہ جب احرام باندھ لیتے تھے تو گھروں میں دروازوں سے نہ آتے تھے بلکہ پشت سے آیا کرتے تھے اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی (مظہری ۱/۲۱۱) ۔

آتشری : اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ جاند کے کم زیادہ ہونے میں حکمت یہ ہے کہ لوگ اس کی مدو سے لہنے دینی اور دنیوی معاملات میں وقت کا تعین کرتے میں مثلاً جاور روزہ کاوقت، قرض وغیرہ کے وعدوں کی میعاد، تاریخوں اور میپینوں کا حساب وغیرہ ۔ مسند حبدالرزاق میں حضرت حبداللہ بن عمر سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے اللہ تعالیٰ میں فرمایا ہے کہ آگر جاند نہ و مکھ سکوتو تعیں دن ہورے کن لیا کرو۔

, H

ایام جابلیت میں یہ وستور تھا کہ لوگ احرام کی حالت میں اپنے گروں میں پیچے کی طرف سے دیوار پھاند کر آتے تھے ،اس طرح جب کوئی سفر کے ارادے سے نکٹا اور کسی وجہ ہے اس کو سفر او حورا چور کر واپس آنا پڑتا تو وہ گر کے در وازے ہے گر میں داخل نہیں ہو تاتھا بلکہ گر کے پیچے کی طرف سے دیوار چڑحکر آناتھا۔اسلام نے ان جابلانہ رسموں کو مثایا اور حکم و یا کہ اللہ تعالیٰ کے احکام بھالاؤ ۔اس کے منع کتے ہوئے کاموں سے رک جاؤ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو ۔ بہی چیزیں اس دن کام آنیوائی جی جس دن ہر شخص اللہ تعالیٰ کے سلمنے پیش ہوگا اور بوری بوری جزاو مزایا ہا ہا ہا ہا ہا ہا ہوں ہے ۔ اور یہی انسان کے اعمال اور اس کی مزایا ہا ہا ہا ہا ہوں اس کی مطوب ہے ۔ اور یہی انسان کے اعمال اور اس کی مزایا ہا ہا ہا ہا ہا ہا ہا ہوں اس کی مطاب ہا ہو ہا ہی کہ دیگر کے اچھا یا براہونے کی کسوئی ہے ۔ (مظہری ۱۲۱/۱ء ابن کئیر ۱/۲۲۵) ۔

قتال كاحكم

٩٠ ا- وَقَاتِلُوْا فِي سَبِيلِ اللّٰهِ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَكُمْ وَلَاتَعَتَدُوْا وَإِنَّ اللّٰهُ اللَّهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ إِنْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ إِنْ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهِ إِنْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللَّهُ عَلَيْهِ إِنْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ إِنْ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهِ إِنْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ

اور (اے مسلمانوا) جو لوگ تم سے فکال کرتے ہیں تم جی ان سے اللہ تعالی کی راہ میں فکال کرد اور زیادتی نہ کرو، بیٹک اللہ تعالیٰ زیادتی کرنے والوں کو پسند مہیں کرتا۔

تشریکے: پہلی آیت میں یہ فرمایا تھا کہ گمروں میں پشت کی طرف سے دیواری چڑ حکر آنے میں

کوئی نکی نہیں۔ بلکہ نکی تقویٰ کا نام ہے اور تقوی کی بڑی شاخ اللہ تعالی کے وشمنوں سے لڑکر زمین کو کفرو معاصی اور فساد سے پاک کرنا ہے۔ اس لئے اللہ تعالی نے اس آیت میں جہاد کا حکم و یا جرت مدینے ہود کفار کے ساتھ قبال کا حکم سب سے جہلے اس آیت میں آیا۔ اس میں یہ حکم ہے کہ مسلمان صرف ان کافروں سے قبال کریں جو ان کے مقابلہ پر قبال کے لئے آئیں، حور تیں، بیچ اور ہو روگ ، وہ لوگ جو کافروں کے ہاں محنت اور ہو روح حباد ت گزار ، راہب ، پادری ، اپانچ و معذور لوگ ، وہ لوگ جو کافروں کے ہاں محنت و مزدوری کا کام کرتے ہیں اور ان کے ساتھ جنگ میں شریک نہیں ہوتے ۔ ان سب کو جہاد میں قبل کرنا جائز نہیں ۔ حضرت انس سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جہاد پر جانے والے صحابہ کرام کو ہدایت فرمائی کہ تم اللہ تعالی کے نام پر اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ملت پر جہاد کے باور تر جو اللہ علیہ واللہ علیہ واللہ علیہ وسلم کی ملت پر جہاد کے بات کرنا اور ایس کو درست رکھنا اور احسان کی ملت پر جہاد کے بات نہ کرن ، غنیمتوں کو جمع کر لینا اور اسپنے سب حالات کو درست رکھنا اور احسان کو نا جیشک اللہ تعالی نئی کرنے الوں کو دوست رکھنا ہے جہور مفسرین کے نزدیک ، اس آیت کرنا جیشک اللہ تعالیٰ نئی کرنے الوں کو دوست رکھنا ہے جہور مفسرین کے نزدیک ، اس آیت کے آخر میں ولا تعشر والی اللہ عور توں اور بچوں وغیرہ کو قبل کرنے اگو۔

احتزام كعب

الله والْقُتْلُو مُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُو مُمْ وَ اَخْرِجُومُمْ مِنْ حَيْثُ اَخْرَجُومُمْ مِنْ حَيْثُ اَخْرَجُومُمْ وَالْفِتْلُهُ مُ الْقَتْلِ عَ وَلاَ تُقْتِلُومُمْ عِنْ الْقَتْلِ عَ وَلاَ تُقْتِلُومُمْ عِنْدَالْمُسْجِدِ الْحَرَامِ حَتْنَى يُقْتِلُوكُمْ فِيْهِ عَ فَإِنْ قُتَلُو كُمْ فَاقْتُلُومُمْ ، كَذَٰ لِكَ جَزَاءُ الْكُفِرِيْنَ ،

اور ان کو قبل کروج س کمیں تم ان کو پاؤ اور ان کو دباں (مکہ) سے نکال دو جہاں سے انہوں نے تہیں نکالا تھا اور فقیہ تو قبل سے بھی بڑھکر ہے ۔ اور ان سے مسجد حرام کے پاس قبال نہ کروجب تک کہ وہ تم سے اس کے پاس ندلڑیں ۔ پھراگر وہ تم سے لڑیں تو تم بھی ان کو قبل کرو۔ کافروں کی بہی سزا ہے۔

ثَقِفْتُمُوَّهُمْ تَم نَ ال كُوبِايا - ثَفْف سے امنی -تَحْدِیث : جہاں - جس جگہ -

**شان نزول.** یه ایت دانعه حدید به کے بعد اس دقت نازل ہوئی جب ملح کی شرط کے مطابق

ر مول الند صلی الله علیه وسلم نے صحابہ کرام کے ساتھ اس عمرہ کی قضا کے لئے سفر کا ارادہ کیا جس سے ابھے کفار کی ہے اس سے دبھے کفار کی ہے اس سے دبھے کفار کی ہے اس سے دبھے کفار کی ساتھ اس سفر کے وقت یہ خیال ہوا کہ کفار کی صلح اور معاہدہ کا کچے بھروسہ مبسی اگر وہ اس سال بھی جنگ کے لئے آمادہ ہو گئے تو ہمیں کیا کرنا چاہئے۔ اس برید آبت نازل ہوئی۔

تشریکے. اس آبت میں اللہ تعالی نے مسلمانوں کو واضح طور پر بنادیا کہ اگر کافرتم سے تبال کریں تو تمبیں بھی اجازت ہے کہ تم ان کو جہاں پاؤ قبل کر ڈالو اور اگر قدرت ہو تو جس طرح انہوں نے تمبیں مکہ ہے نگال دیا تھا ، تم بھی ان کو مکہ سے نگال دو اگرچہ کسی کو قبل کرنا سخت برا کام ہے مگر کفار مکہ کالپنے شرک و کفر پر جے رہنااور مسلمانوں کو بچ و عمرہ سے رو کنااس سے زیادہ سخت و شدید ہے اس لئے ان کو قبل کرناجائز ہے ۔ الدیتہ مسجد حرام کے آس پاس جس سے مراد بورا حرم مکہ ہے اس میں تم ان لوگوں ہے اس دقت تک قبال نہ کروجب تک کہ وہ خود قبال کی ابتداء مرم مکہ ہے اس میں تم ان لوگوں سے اس دقت تک قبال نہ کروجب تک کہ وہ خود قبال کی ابتداء مرم مکہ ہے اس میں تم ان لوگوں سے اس دقت تک قبال نہ کروجب تک کہ وہ خود قبال کی ابتداء مرم مکہ ہے اس میں تم ان لوگوں ہے اس دقت تک قبال نہ کروجب تک کہ وہ خود قبال کی ابتداء مدر سے رامعارف القرآن ہے ۱/۱۶۔

حضرت ابن عباس اور حضرت ابو ہر آیرہ کی روایتوں میں ہے کہ آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے فئے مکہ کے دن فرما یا کہ اس شہر کو اللہ تعالیٰ نے آسمان و زمین کی پیدائش کے دن باحر مت کیا ہے۔ اس لئے قیامت تک اللہ تعالیٰ کاحرام کردہ حرام رہے گا۔ جمد سے اپہلے کسی کو اس میں قتل و قبال کی اجازت نہیں ہوئی اور میر سے لئے بھی صرف دن کی ایک ساعت کے لئے حلال ہوا ہے۔ اس کے بعد بدستور قیامت تک حرام ہے۔ یہاں کی گھاس کا نشاد غیرہ نہ کا اجائے ، نہ یہاں کا شکار کو اس کے ابعد بدستور قیامت تک حرام ہے۔ یہاں کی گھاس کا نشاد غیرہ نہ کا اجاری و مسلم) ۔

بہت ہا ہر کی روایت میں ہے کہ آپ نے فرما یا کھ میں ہتھیار اٹھانا کسی کو حلال مہنیں ۔ (مسلم و مظہری ۱/۲۱۳) ۔

فتبذفهم ہونے تک قتال کر ما

١٩٢، ١٩٢ - فَإِن أَنتَهُوا فَإِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَقَتِبُو مُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِيتُهُ وَأَن الدِّيْنُ لِلَّهِ ﴿ فَإِن أَنتَهُوْا فَلاَ عُدُوانَ إِلاَّ عَلَى الظَّلِمِيْنَ ﴿ الظَّلِمِيْنَ ﴿ الظَّلِمِيْنَ ﴿

مچر اگروہ باز آجائیں تو اللہ تعالیٰ بخشنے والامبربان ہے۔ اور ان سے یہاں تک قبال کرو کہ فقید باقی ندر ہے اور وین اللہ تعالیٰ ہی کا ہوجائے ۔ مچر اگروہ باز آجائیں تو ظالموں کے سواکسی پر زیادتی جائز نہیں۔ آتشری میں یہ بہتایا گیا ہے کہ اگر وشمنان اسلام اپنی شرار توں اور فقد و فساد سے باز آجا ہیں ،

بد کاری و بد مملی سے توبہ کر لیں ، اسلام کو قبول کر لیں ، اللہ تعالیٰ ، اس کے رسول سلی اللہ علیہ وسلم اور یوم آخرت پر ایمان لے آئیں تو پھر ان پر تلوار نہ اٹھاؤ بلکہ انہیں اپنا بھائی کھو کو نکہ اللہ تعالیٰ توبہ کرنے والوں کی گزشتہ خطائیں معاف فرماد یہ ہے ۔ وہ بہت بخشنے والا اور بندوں پر رتم کرنے والا ہے ۔ اگریہ لوگ اپنی شراد توں سے بازیہ آئیں ، اور اللہ تعالیٰ کے قانون کی خلاف ورزی کرتے رہیں اور ملک میں فقد و فساد پھیلاتے رہیں تو تم بھی فقد پر دازوں اور اسلام وشمنوں سے برابر بنگ کرتے رہو ، مہاں تک کہ فقد و فساد ختم ہو جائے اور اللہ تعالیٰ کا قانون فالب ہو جائے اور کی اسلام دشمن کو قانون المن کی خلاف ورزی کی بہت نہ ہو۔

### حرمت کے مہینوں میں قتال

١٩٢- الشَّحْرُ الْحَرَامُ بِالشَّحْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمْتُ قِصَاصُ وَفَمَنِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمْتُ قِصَاصُ وَفَمَنِ الْعُتَدُى عَلَيْكُمْ مُ وَاتَّقُوا الْعُتَدِي عَلَيْكُمْ مُ وَاتَقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُ وَالْعُتَّقِيْنَ وَالْعُلَمُ وَالْعُتَّقِيْنَ وَاعْلَمُ وَالْعُتَّقِيْنَ وَالْعُلَمُ وَالْعُتَّقِيْنَ وَالْعُلَمُ وَالْعُتَّقِيْنَ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَاللَّهُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَاللَّهُ وَالْعُلَمُ وَاللَّهُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَالْعُلَمُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ ولَا لَا لَا لَا لَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

حرمت والا مبديد ، حرمت والے مبديد كے بدلے ہے اور حرمت كى چيزوں ميں ادلے كا بدلد ہے ۔ چر جو كوئى تم ير زيادتى كر الله تعلى ملا الله تعلى كائند زيادتى كر و جسي زيادتى اس في تم يركى ہے اور الله تعالىٰ سے وُر تے ميو اور جان لو كه الله تعالىٰ بر ميز كاروں بى كے ساتھ ہے ۔

فشان نزول: ابن جرید فقاده کی روایت سے بیان کیا کہ آخطرت صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اصحاب بدی کے جانور لیکر ذیعقدہ اللہ میں عمره کی نیت سے مدسیہ منورہ سے روائد بوئے کے اصحاب بدی کے جانور لیکر ذیعقدہ اللہ میں عمره کی نیت سے مدسیہ منورہ سے روائد بوئے کی اور آپ اس مال دائیں کہ سے اس پر صلح ہو گئی کہ آپ اس سال وائیس تشریف لیجائیں اور آئندہ سال تشریف لائیں۔ چنائی آپ وائیس تشریف لیگئے

اور انگے سال ذیعقد عند میں تشریف لائے اور عمرہ ادافر ما یا اور مکہ معظمہ میں تین شب قیام فرمایا ۔ مشرکین آپؓ کے روکنے مرفخ کرتے تھے ۔

جنب الله سال آنحعزت صلی الند علیه وسلم عمره کے لئے تشریف لیگئے تو مسلمانوں کو بیہ خوف ہوا کہ ایسانہ ہو کہ مشرکین اپنا عہد اور اند کریں اور گزشتہ سال کی طرح مجر بست اللہ ہے روکدیں اور حرم ، احرام اور ماہِ حرام میں قبال واقع ہو جائے اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرماتی ۔ (مظہری ۱/۲۱۵،۲۱۴) ۔

تختری : مسند احمد میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حرمت والے مہینوں میں ہتگ بہیں کرتے تھے۔ بلکہ اگر وہلے سے جتگ جاری ہوتی اور حرمت والے مہیئے آ جاتے تو آپ لڑائی رو کدیتے تھے۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اگر مشر کئین ماو حرام کی حرمت کی پر واہ نہ کریں اور تم سے قبال کریں تو تم بھی ان سے قبال کرو کیو نکہ یہ ان کے کر تو توں کا بدلہ ہے۔ اگر تم پر کوئی زیادتی کرے تو تم بھی اس بر اس قدر زیادتی کروجس قدر اس نے تم پر کی ہے اور اللہ تعالی نے جس شنے کی تہیں اجازت بہیں وی اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے ڈرو اور جان او کہ اللہ بہی و مدر اس نے جو اس سے ڈریو اور جان او کہ اللہ بھی و مدر اس سے جو اس سے ڈریے ہیں۔

## انفاق في سبيل الله

١٩٥ - وَ اَنْفِقُوْا فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ تُلْقُوا بِالدِ يُكُمُ إِلَى اللهِ وَلاَ تُلْقُوا بِالدِ يُكُمُ إِلَى اللهَ يُحِبُ اللهَ يُحَبِّزُنَنَ وَ اللهَ يُحَبِّزُنَنَ وَ اللهَ يُحِبُّ اللهَ يُحِبُّ الْفُحْسِنِيْنَ وَ

اور الله كى راه ميں خرج كرو اور لينے باتھوں سے لينے آپ كو بلاكت ميں بد والو . اور نكى سے پيش آؤ ۔ بيشك الله تعالىٰ نكى كرنے والوں سے محبت ركھا ہے ۔

أَنْفِقُوا: ثُم خرى كرو - إنفاق ع امر -

مر م مُلَقُولًا: مَم وَالور إِلْقَاءً ع مضارع .

التحلكه بلاكت ، تبايى ، بربادى -

تشریک: اس آیت میں مسلمانوں کو حکم دیا گیا ہے کہ تم جہاد کے لئے بقدر منرورت اپنا مال بی اللہ تعال کی راہ میں فرج کرو۔ اور اپنے آپ کو اپنے اختیار سے بلاکت میں نہ ڈالو۔ حضرت

حذید فرماتے ہیں کہ یہ آیت اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج کرنے کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ (بخاری، ابن کثیر ۱/۲۲۸) ۔

حضرت ابن عباسٌ فرماتے ہیں کہ یہ آیت قبال کے بارے میں مہسی ہے بلکہ یہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج کرنے کے بارے میں ہے کہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج نہ کرنا اپنے آبکو بلاکت میں ڈالناہے۔(ابن کٹیر ۲۲۹/۱)۔

اس آیت کے آخری صد میں ہمر کام کو اچی طرح کرنے کی ترخیب ہے۔ کام کو اچی طرح کرنے سے حبادات و معاملات دونوں کو بحس و خوبی اداکر نا فراد ہے۔ حبادت کو بحس و خوبی اداکر نا فراد ہے۔ حبادت کو بحس و خوبی اداکر نا فراد ہے ۔ حبادت کو بحس و خوبی اداکر نے کامطلب تو خود آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے صدیمہ جبرائیل میں بیان فرماد ہا ہے کہ تم مبادت اس طرح کرد جسے تم اللہ تعالیٰ کو د بکھ رہے ہو۔ اگریہ بات پیدا نہ ہو سکے تو کم از کم یہ اصتحاد طرور ہو ناچاہئے کہ وہ تبہیں ۔ بکھ رہاہے ۔ مطلب ہے کہ صفورِ قلب اور خشوع و خضوع سے مبادت کرو ۔ اور معاملات و معاشرت کی خوبی کے بارے میں صفرت معاذ بن حبل سے مردی ہے مبادت کرو ۔ اور معاملات و معاشرت کی خوبی کے بارے میں صفرت معاذ بن حبل سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا کہ تم سب او گوں کے لئے دہی پسند کرد جو اپنے لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا کہ تم سب او گوں کے لئے دہی پسند کرد جو اپنے لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا کہ تم سب او گوں کے لئے بھی بڑا کچھو ۔ (مظہری

ج وعمره كياحكام

لازم ہے۔ پھرجب تم امن کی حانت میں ہوجاؤ تو جو کوئی عمرہ کو ج کے ساتھ طا کر ممتع ہو
(فائدہ اٹھائے) تو اس کو جو کچے ملیر ہو قربانی کر دے اور جس کو (قربانی) ملیر نہ ہو تو اس
کو ایام ج میں تین روزے رکھنے چاہشیں اور سات (روزے) وطن لوٹنے کے بعد۔ یہ
بورے وس ہوگئے۔ یہ اس کے لئے ہے جس کا گھر بار کھہ میں نہ ہو۔ اور اللہ تعالیٰ سے
وُر تے رہواور بمان لو کہ اللہ تعالیٰ سخت عذاب کرنے والا بھی ہے۔

ا حصور تم روک دیے جاؤ۔ یہ ارضار کے بنا ہے جس کے معنی گیر جانے اور بند ہوجانے المحصور تم کے معنی گیر جانے اور بند ہوجانے کے بین خواہ یہ گیر جانا کسی سبب سے ہو مہلال اس سے مرادیہ ہے کہ ج کاار اوہ رکھنے والا کسی بیماری کی وجہ سے منزل پرند کی تا سکے یاد شمن نے اس کار استدروک رکھنے والا کسی بیماری کی وجہ سے منزل پرند کی تا ہوگئی ہو۔

هَدِّي: بدي - قرباني كاجانور

أَمِنْتُمُ:

تَمَتَّعَ:

تَعْطِلِقُوا: تم منذوادً - مَلْنَ عَ مضارح -

منسکے ۔ قربانی مبادت ، اعمال ع بیراسم ہے

مَحِيلَةُ: اپني جگه - اس (قربانی) كے حلال بونے كى جگه - اس كى قربان كاه ، مراد حدود من -حِلْ ہے اسم ظرف مكان -

تم خطرے اور مرض کی حالت سے نکل کر امن و امان میں آجاؤ۔

اس نے فائدہ اٹھایا۔ تَمَتَعُ نَے ماصنی۔ فَنْهِد کی اصطلاح میں عج اور عمرہ کو ملاکر ادا کرنے کا نام تمتع ہے۔ بعنی عج کے زمانے میں ایک احرام باندھ کر عمرہ ادا کیا جائے اور احرام کھول دیاجائے۔ پھر ۸ ذی الحجہ کو دو بارہ احرام باند حکر سج کیا جائے۔

تشری : یہ آیت واقعہ مدیبہ میں نازل ہوئی جو اور بھری میں واقع ہوا۔ اس کا مقصد نج کی فرضیت بآنا نہیں وہ بہلے ہی بتائی جا مجی ہے بلکہ مہاں تج و همرہ کے کچے خاص احکام بتانا مقصود ہے۔ نج کا تعلق مکہ مکر مداور بست اللہ ہے بال ہاس کے کچے مسائل قبلہ کے بیان میں آیت ۱۲۵ ہے ۱۲۸ تک میں بیان ہوئے ۔ بھر قبلہ کی بحث کے اختیام پر آیت ۱۵۹ میں صفاء و مروہ کے درمیان سعی کرنے کا حکم بیان ہوا۔ اب آیت ۱۹۱۱ ہے ۱۳۷ تک مسلسل آٹھ آیتوں میں جے و محرہ کے احکام دمسائل کا بیان ہوا۔ اب آیت ۱۹۷ ہے ۱۲۸ کے احکام دمسائل کا بیان ہوا۔ اب آیت ۱۹۷ ہے ۔ (معارف القرآن ۱۷۸ سے ۱۷)۔

ع : ع اسلام ك اركان ميس سے ايك ركن اور فرض عين ہے جيساك قرآن كريم ميں ارشاد ہے -

وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ السَّتَطَاعَ إِلَيْهِ مَبِيلاً . (اللهُ عَرانِ ١٤) - مران ١٤) -

لوگوں میں سے جو بیت اللہ تک بہنچنے کی استطاعت رکھتا ہواس پر بیت اللہ کا ج فرض ہے۔

آنحسزت ملی الله علیہ وسلم فے اوشاد فرمایا کہ اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے (۱) اس امرکی گواہی دینا کہ الله تعالیٰ کے سواکوئی معبود منہیں اور محد ملی الله علیہ وسلم الله تعالیٰ کے سے رسول ہیں۔ (۲) نماز قائم کرنا۔ (۳) زکوٰۃاواکرنا۔ (۳) ہیت اللہ کا ج کرنا۔ (۵) رمنسان سک روزے رکھنا۔ (مظہری محوالہ بخاری ومسلم ۱۱۲۱)۔

محمر 8: سورہ فل عمران کی آیت ، وہ می صرف نے کافرض ہونا فد کور ہے۔ اس میں عمرہ کا ذکر بہتیں ۔ اور سورہ بقرہ کی آیت واکی و کی آیت کی الفرہ بھی نے کے ساتھ عمرہ کا بھی ذکر ہے مگر اس میں نے وعمرہ کی فرضیت اور وجوب کا بیان بہتیں بلکہ عہاں بیان یہ ہے کہ جب کوئی شخص نے یا عمرہ کو اسرام کے ذرایعہ شروع کر دے تو اس پر اس کا بورا کرنا واجب ہو جاتا ہے ۔ جیسا کہ عام نفلی نماز اور روزہ کا بھی عبی حکم ہے کہ یہ شروع کرنے سے واجب ہو جاتے ہیں ۔ اس سے اس آیت سے یہ اور روزہ کا بھی عبی حکم ہے کہ یہ شروع کرنے سے واجب ہو جاتے ہیں ۔ اس سے اس آیت سے یہ مسئلہ معلوم جس ہوتا کہ عمرہ واجب ہے یا جس کوئی مسئلہ معلوم جس ہوتا کہ عمرہ واجب ہے یا جس بوجاتا ہے ۔ جب کوئی عمرہ شروع کردے تو اس کا بورا کرنا واجب ہوجاتا ہے ۔

ابن کیر نے بحوالہ ترفری ، احمد ، بیبتی ، صفرت جابر کے نقل کیا ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا کہ کیا عمرہ واجب ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ واجب تو بہیں ، اگر کر لو تو بہتر وافضل ہے ۔ ترفزی نے اس حدیث کو صحح اور حسن کہا ہے ۔ انہم ابو صنیخہ اور المام الک کے نزدیک عمرہ واجب نہیں ، سنت ہے ۔ (معارف القرآن ۱/۲۸۱،۲۸۰) ۔ احمرام کے بحد جج و عمرہ اوا یہ کرسکنا: یہ آیت حدیدہ میں اس وقت نازل ہوئی

احرام کے بعد رج و حمرہ اوا مد لرسمکنا: یا آیت مدیبہ میں اس وقت نازل ہوئی تی جب آن معرت سلی الله علیہ وسلم اور صحابہ عرام کا احرام باند حابواتھا۔ مشرکین کمہ فی جب آن معرد الله وسلم اور صحابہ عرام کا حرام کا احرام کا فید بکری و کلہ عیدوائل ہونے اور جمرہ کرنے سے روکد یا تھا۔ اس بریہ حکم نازل ہوا کہ احرام کا فدید بکری و کلہ تے اون و خرم کی ایک قربانی دینا ہے جو آسان ہو۔ لبذا قربانی ویکر احرام کو اور مکر

اس کے لئے بال منڈوانا یا کروانا صروری ہے ،اس لئے اللے جملے میں واضح طور پر بہادیا کہ احمام کو انا یعنی سرکے بال منڈوانا اس وقت تک جائز نہیں جب تک کہ محرم کی قربانی اپنے موقع پر افربان گاہ) 'نگا کر ذراع نے بوجائے ۔ امام ابو صنیف کے نزدیک موقع پر اپہنے ہے مرادیہ ہے کہ حدود حرم میں آب کیکر ذراع کی جائے ۔ اگر کوئی شخص خود نہ کرسکے تو کسی دوسرے سے کراوے ۔ آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کے عمل سے یہ بات ثابت ہے کہ مجبوری کی حالت میں قربانی دیکر احمام کھول دینا جائز ہے مگر بعد میں اس کی قضا کر ناواجب ہے ۔ جیسا کہ آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام نے حد بیبہ کے الگے سال حد بیبہ کی قضا کی۔ (معارف القرآن ۱۸۳۱) ۔

احرام میں ہمیاری کے سبب سریا بدن

ک کسی دوسرے حصد کے بال منڈوانے کی مجبوری ہویاسر مین ہو تیں ہیدا ہو کر تکلف دے رہی

ہوں تو الین صورت میں طرورت کے مطابق بال منڈوانا جائز ہے۔ مگراس کافدیہ اور بدلہ یہ ہے

کہ روزے رکھے ۔ صدقہ دے یا قربانی کرے قربانی کے لئے تو صدود حرم کی جگہ متعین ہے ۔

روزے اور صدقہ کے لئے کوئی جگہ متعین نہیں ۔ ہر جگہ اواکر سکتاہے ۔ روزوں کی تعداد اور

صدقہ کی مقدار کے بارے میں قرآن کریم میں کچے ذکر نہیں ۔ الدیتہ آخسرت صلی اللہ علیہ وسلم نے

صدقہ کی مقدار کے بارے میں قرآن کریم میں کچے ذکر نہیں ۔ الدیتہ آخسرت صلی اللہ علیہ وسلم نے

صنرت کوئی بن عجرہ صحابی کی ایسی حالت میں یہ فرمایا کہ تین روزے رکھویا چے مسکینوں کو آوصا

صارع گندم (تقریباً ہونے دو سیر) بعور صدقہ دیدو ۔ اس کی قیمت صدقہ کر دینا جی کائی ہے ۔

معارف القرآن ا ۲۸ میں ۱/۲۸ کی ا

ی و عمره کو جمع کر قا: ایم جابلیت میں مشرکین کاخیال تھا کہ جب ع کے میسے شروع ہو جائیں یعنی شوال کا میسنے شروع ہو جائے تو ان و نوں میں باد محره کا جمع کرنا سخت محناہ ہے۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ان کے اس خیال کی اس طرح اصلاح فرمادی کہ حدود میقات کے اندر دہنے والوں کے لئے تو بازہ عمرہ دو نوں کو بالے کے میدنوں میں جمع کرنا ممنوع رکھا گیا کہ نکہ ان کے لئے با والوں کے لئے تو بارہ عمرہ کے بہرے آئے میں میں میں ایک حدود در ان سے مرف عمرہ کے بہرے آئے والوں کے لئے بارے آئے مرف عمرہ کے لئے سفر کرنا مشکل ہمیں۔ لیکن حدود میقات کے باہرے آئے والوں کے لئے سفر کرنا مشکل ہمیں۔ لیکن حدود میقات کے باہرے آئے منز کرنا مشکل ہمیں۔ لیکن حدود میقات کے باہرے آئے مائز کرنا مشکل ہمیں۔ لیکن حدود میقات کے باہرے آئے منز کرنا مشکل ہمیں۔ اس مرف عمرہ کے لئے سفر کرنا مشکل ہمیں۔

مسيطات: مختلف طوں سے کم آنے والوں کے لئے، کمدے راستوں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے وہ مقررہ مقام جہاں چہم کم جانے والوں کے لئے آجے یا عمرہ کی نیت سے احرام باند حالازم ہے میقات کما ات بال کی محاذات سے آگے بڑھنا گناہ ہے۔

ج و عمر 6 کو جمع کرنے کا شکر اید: جو لوگ ج کے میپنوں میں ج و عمرہ کو جمع کریں ان پر دونوں عباد توں کو جمع کرنے کا شکر اند ادا کر ناواجب ہے۔ شکر اندید ہے کہ جو شخص قربانی دینے کی قدرت رکھتا ہو وہ ایک قربانی دید ہے نواہ وہ بکری ہویا گائے ہویا او نٹ، جو اس کے لئے آسان ہو۔ جو شخص مالی اعتبار ہے قربانی ادا کرنے کے قابل ند ہو اس پر دس روزے اس طرح واجب ہیں کہ تبین روزے تو جی کے دنوں میں ی رکھے لیحنی نویں ذی الحج تک بورے کردے ، باتی صات روزے رجے فارغ ہو کر جہاں چاہے اور جب چاہے رکھے۔ اگر کوئی شخص ج کے دنوں میں مست روزے نہ کو جہاں چاہے اور جب چاہے رکھے۔ اگر کوئی شخص ج کے دنوں میں مست روزے نہ رکھے کا رخ ہاں چاہے اور اکا ہر صحابہ کے نزدیک اس کے لئے قربانی کرنا ہی صروری ہے۔ جب قدرت ہو کسی کے ذریعہ حرم میں قربانی کرادے۔ (معارف القرآن ۱/۲۸۲)۔

قِراًن : ج کے مہینوں میں ج کے ساتھ عمرہ کو جمع کرنے کی دوصور تیں ہیں ۔ پہلی صورت یہ ہے کہ میقات سے ہی ج اور عمرہ دونوں کا احرام ایک ساتھ باندھ کے ۔ اس کو حدیث کی اصطلاح میں قِراَن کو تا ہے ہی ج اور عمرہ کا احرام ج کے احرام کے ساتھ کھلتا ہے ۔ جو شخص قِراَن کرتا ہے اس کو ایام ج کے آخر تک احرام ہی کی حائت میں رہنا پڑتا ہے ۔

محمی : یہ دوسری صورت ہے۔ اس میں میقات سے صرف عمرہ کااحرام باندھے اور مکہ: مکرمہ پہنچ کر عمرہ کے افعال اداکر کے احرام کھولدے ۔ پھر آٹھویں ڈی الجہ کو منی جانے کے وقت جج کا احرام حرم شریف کے اندر ہی باندھ لے ۔ اس کو اصطلاح میں ممتع کہتے ہیں ۔ قرآن کریم کی اس آیت میں فرن ممتع کہتے ہیں ۔ قرآن کریم کی اس آیت میں فرن ممتع کہتے ہیں ۔ قرآن کریم کی اس آیت میں فرن ممتع کہتے ہیں ۔ قرآن کریم کی اس آیت میں فرن ممتع کہتے ہیں ۔ قرآن کریم کی اس آیت میں فرن ممتع کہتے ہیں ۔ قرآن کریم کی اس آیت میں فرن ممتع کے بید دونوں صور تنیں مراد ہیں ۔

احكام رج و عمره ميں كو تا ہى . آيت كة خرمين تقوى اختيار كرنے كا حكم ديا تاكه آدمى الله تعالىٰ كے احكام كى خلاف درزى سے دُر آبادر بچتار ہے ۔ اس كے بعد فرما ياكه جو شخص جان بوجے كر الله تعالىٰ كے احكام كى خلاف درزى كر آيا ہے ۔ اس كے لئے الله تعالىٰ كا سخت عذاب ہے ۔ (معارف القرآن ۱/۳۸۳،۳۸۲) ۔

ج كاوقت ١٩٤- أَنْحَتَّ أَشْهُرٌ مَّعْلُوْمْتَ، ١٩٤- أَنْحَتَّ أَشْهُرٌ مَعْلُومْتِ، ١٩٤٥- يَحْدُمِينَ معلوم بين. آشْهُرُّ: يه مُعْرِّكُ جمع به اور شهر ميين كوكية بين. تشریک گزشتہ آیت میں بتایا گیا تھا کہ جو شخص نج یا عمرہ کا احرام باندھے اس پر اس کے پورے احکام اوا کرنا لازم ہے۔ عمرہ کے لئے کوئی تاریخ و مہدینہ مقرر مہیں ۔ سال بحر میں جب چاہے اور جتنی بار چاہے عمرہ کرلے ۔ مگر بج اور اس کے افعال و اعمال کے لئے مہیئے ، خاص تاریخیں اور اوقات مقرر ہیں ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے صراحتافر ماویا کہ جج کامعاملہ عمرہ کی طرح مہیں ہے بلکہ اس کے لئے کچھ مشہور و معروف مہیئے مقرر ہیں ۔ وہ مہیئے شوال ، ذیعقدہ اور دس روز، فی الحجہ کے ہیں ۔ شوال ، ذیعقدہ اور دس روز، فی الحجہ کے ہیں ۔ شوال سے پہلے جج کا احرام باند صناجائز نہیں ۔ (معارف القرآن ۱/۳۸۳) ۔

احكام احرام

فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلاَّرَ فَثَ وَلاَ فُسُوْقٌ وَلاَ جِدَالَ فِي الْحَجِّ ' وَمَا تَفْعَلُوْا مِنْ خَيْرِ يَعْلَمْهُ اللَّهُ ،

پس جو کوئی ان میں ج کا قصد کرے تو (ج کے دنوں میں) نہ اس کو فخش بات کرنی چاہتے ۔ نہ گناہ کا کام اور نہ لڑائی جھنگڑااور تم جو نیک کام کرو گے وہ اللہ تعدلی کو معلوم ہو جائیگا۔

عورت ہے ہے جاب ہونا۔ عورت کی طرف رغبت کرنا۔مصدر ہے۔

فُسُوقَ گُناه کرنا۔ نافرمانی کرنا۔مصدر ہے۔ یہاں وہ تمام کام مراد ہیں جو احرام کی حالت میں ممنوع و ناجائز ہیں۔

جدال جمكرا كرنا - ازائى كرنا - بحث كرنا - مصدر ب - يمهال جمكرت سے مراد مار پيث ، باتھا پائى ، بحث د مباحثہ ، كالى گوچ ، ناز يبااور ناشائسته الفاظ كااستعمال د غيره بيں -

آنشر سکے: اس آیت میں ج کا احرام باند سے والے کے لئے کچھ آداب واحکام کا بیان ہے۔ جن سے احرام کی حالت میں پر بیز کر نالازم ہے۔ احرام کی حالت میں چھ چیزیں ناجائز ہو جاتی بیں۔

(۱) عورت کے ساتھ مباشرت اور اس کے تمام متعلقات۔ (۱) بَرّی جانور کا شکار خود کر نایا شکاری کو بہانا۔ (۳) بال یا ناخن کٹوانا (۳) خوشبولگانا (۵)

مُردوں کے لئے سلے ہوئے کیڑے بہننا (۴) سراور چبرہ کو ڈھانینا۔

امام مانک اور امام ابو صنی نیزدیک حورتوں کے لئے بھی چہرہ کو کرزانگانا جائز مہیں مگر پردہ کا اسمنام طروری ہے۔ اس کی مختلف شکلیں ہو سکتی ہیں۔ ایک بید کہ لوہ کی پہلی پہلی تاروں کاٹو پی نما پنجرہ سا بنا کر بہن لیا جائے اور اس کے او بر سے نقاب کا کپڑاڈ الا جائے۔ اس طرح نقاب کا کپڑا چہرہ کو مس مہیں کرے گا۔ ووسری صورت یہ ہے کہ گئے یا پنکھے کے وسط میں دونوں طرف کپڑے کی دہجی می کر،اس کو سر پر رکھ لے اور دونوں طرف کی دھجیوں کو تسمہ کی طرح مخوڑی کے نیچ باندھ لے اس طرح گئے یا پنکھے کا کچہ حصہ پیشانی ہے آگے نظار ہے گا۔ اس کے او پر سے نقاب ڈالیں تو وہ چہرہ کو مس نہیں کرے گا۔ خرض حتی الامکان پردہ کا اہمتام بھی کرے اور چبرہ کو کپڑا نگنے ہے بھی بچائے۔

ممنوعات احرام بیان کرنے کے بعدیہ بدایت دی گئی کہ ج کے مبارک ایام اور مقدس مقامات میں صرف گناہوں ہے بچناہی کافی مہمیں بلکہ موقع کو غنیمت جان کر حبادت اور ذکر الند اور نیک کاموں میں گئے رہو۔ تم جو بھی نیک کام کرو گئے وہ اللہ تعالی کے علم میں ہے اور تنہیں اس پر بڑے انعامات ملیں گئے۔

#### ضروريات سفرسائقه لينا

وَتَزَوَّدُوْا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوىٰ . وَاتَّقُوْنِ يَا وُلِي الْالْبَابِ ،

اور ( عج میں ) زاوِ راہ بھی لے لیا کرو۔ پھر بہترین زادِ راہ تو پر بیز گاری ہے۔ اور اے عقل والو مجھ بی سے ڈرتے رہو۔

آتشر سی جو لوگ بے سرو سامانی کے ساتھ جج یا عمرہ کے سفر پر نکل کھڑے ہوتے ہیں اور اس کو تو کل کا نام دیتے ہیں ، پھر راستہ میں بھیک ملکتے ہیں ، خود بھی تقیف اٹھاتے ہیں اور دوسروں کو بھی پیشان کرتے ہیں ان کی ہدایت سے لئے فرما یا کہ تم جج و عمرہ کے سفر میں طرور یات سفر ساتھ لئے لیا کرو۔ یہ تو کل کے منافی نہیں بلکہ تو کل کی حقیقت یہ ہے کہ وہلے مقد در بھر اسباب و وسائل کو اختیار کرے میرالند تعالیٰ پر تو کل کرے۔ (معارف القرآن ۱/۳۸۷)۔

#### سفر ج میں حجارت

١٩٨- لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوْا فَضْلا مِّنْ رَّبِكُمْ ١

تم پر اس میں ذرا گناہ نہیں کہ تم ج کے دنوں میں اپنے پروردگار کا فضل (معاش) تلاش کرو۔

فشمانِ شرول . حضرت ابن عباسٌ سے مروی ہے کہ جابلیت میں تین بازار تھے ، حکاظ ، مجنّہ اور ذوالمجاز ۔ جب اسلام کا زمانہ آیا تو لوگ گناہ مجد کر ان بازار وں میں تھارت کرنے سے رک گئے ۔اس پر الند تعالی نے یہ آیت نازل فرما • تی ۔ (مظہری بحوالہ بخاری ۱/۲۳۵) ۔

ایو امامہ تیمی نے صفرت ابن محرکے ہو چھا کہ ہم لوک مکہ تک موار یاں کرایہ پر چلاتے ہیں۔ اب لوگ کہتے ہیں کہ بنہارا جج اوا انہیں ہوتا۔ صفرت ابن محرکے فرمایا کیا تم اوروں کی طرح احرام بنہیں باندھتے، طواف بنہیں کرتے ، رقی بنہیں کرتے ۔ میں نے کہا کیوں بنہیں ۔ سب ارکان اوا کرتے ہیں ۔ فرمایا ہی تو جج اوا ہو محیا ۔ اس کے بعد صفرت ابن محرکے فرمایا کہ ایک شخص اوا کرتے ہیں ۔ فرمایا کہ ایک شخص آنا اور بہی موال پیش کیا جو تو نے کیا ۔ آپ نے اس وقت کی جواب بنہیں دیا ہماں تک کہ حضرت جمرائیل علیہ السلام آیت لکنی علکی بُرائی کی خوالہ امام احمد ، ابن جریر ، حاکم کا اوا کر فرمایا کہ عبارا بج صحیح ہے ۔ (مظہری بحوالہ امام احمد ، ابن جریر ، حاکم کا 1/11 میں ۔ ابن جریر ، حاکم کا 1/11 ہو اور کی اور ایا کہ عبارا بج صحیح ہے ۔ (مظہری بحوالہ امام احمد ، ابن جریر ، حاکم کا 1/11 ہو اور کیا ۔

تنشری : اس آیت نے یہ واضح کر دیا کہ اگر کوئی شخص دوران ج کوئی ہیج و شراہ یا مزدوری کرے جس سے نفع ہو جائے تو اس میں کوئی گناہ مبعی ۔ اصل مدار نیت پہ ہے ۔ اگر کسی شخص کی نیت تھارت یا مزدوری کی ہوا ور ضمنی طور پر ج کا بھی قصد کر لیا یا تھارت اور ج کے لئے برابر کا قصد ہے تو یہ دونوں صور توں میں ج تو ہو جائے گا گر ثو اب میں کی آجائے گی ۔ اس کے بر خلاف اگر اصل نیت ج کی ہے اور اس کے شوق میں نگلا ہے مگر ج میں کی آجائے گی ۔ اس کے بر خلاف اگر اصل نیت ج کی ہے اور اس کے شوق میں نگلا ہے مگر ج کے مصارف یا گھر کی ضروریات میں شکل ہے ۔ اس کو بورا کرنے کے لئے کچھ تجارت یا مزدوری کر کی تو یہ اخلاص کے منافی مبرس میں جی ہم تربہ ہے کہ خاص ان پانچ دنوں میں جن میں ج کے افعال ادا ہو تے ہیں کسی قسم کی تھارت یا مزدوری کر کے ۔ بلکہ ان دنوں کو خالص عبادت و ذکر میں گزارے ۔ (معارف القرآن کے ۱۹۷۷) ۔

### وقوف عرفات وتمزؤلفه

فَاذَااَفَضَٰتُمُ مِّنْ عَرَفْتِ فَاذْكُرُ وااللَّهَ عِنْدَالْمَشْعَرِ ٱلحَرَامِ وَاذْ كُرُ وُلاكَمَا هَذَ سَكُمْ وَوَإِنْ كُنْتُمْ مِّنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّالِيَّنَ ،

بھرجب تم عرفات سے واپس آنے مگو تو مشعر الحرام کے پاس اللہ تعالی کاذکر کرو اور اس کا ذکر اس طرح کروجس طرح اس نے تہیں بتایا ہے اور اس سے پہلے تو تم گراہوں میں سے تھے۔

اَفَضْتُمْ الله من الله الله على مراد عرفات سے مردلغہ کو والی آنا ہے ۔ إِفَاضَة سے مامنی ۔ الْعَشَّعَرِ الْحَدَ ام - يه ايك مقدس بهاڑ كانام ہے جو مُزُدلغه ميں واقعہ ہے ۔ مَشْعرُ كے معنی شعار اور علامت کے ہیں اور حرام کے معنی محترم و مقدس - اس لحاظ سے مشعر حرام کے معنی محترم و مقدس - اس لحاظ سے مشعر حرام کے معنی یہ ہوئے کہ یہ پہاڑ شعار اسلام کے اظہار کے لئے ایک مقدس مقام ہے ۔ میز کہ لفکہ مشعر حرام بہاڑ کے آس پاس کے میدان کو مُزُولُد کھتے ہیں - جو مکہ سے چے میل کے

عرفات کی و حید تسمید. اس کی دجہ یہ ہے کہ انسان یمباں لینے رب کی معرفت اور عبادت و ذکر الهن کے ذریعہ النہ تعالی کا تقرب حاصل کرتا ہے۔ اس کے علاوہ دنیا کے مسلمانوں کو

آلیں میں تعارف کاموقع ملتاہے۔

و قوف عرفات سكوم معظم ہے مشرق كى طرف طائف كو جو سڑك جاتى ہے ، ميدان عرفات اس سڑك پر مكر معظم ہے ۔ يہ حدود عرفات اس سڑك پر مكر معظم ہے ١١ ميل كے فاصلہ پر واقع ہے ۔ عرفات الفظا جمع ہے ۔ يہ حدود حرم سے باہر ہے ۔ ج ميں حاجيوں كو اس ميدان ميں چہنجة اور زوالي آفتاب سے مغرب تك يہاں قيام كرنا ج كا اہم ترين فرض ہے ۔ اگر عرفات كافيام فوت ہو جائے تو ج نہيں ہوتا ۔ كفارے اور فديہ ہے بھى اس كى كو بورا نہيں كيا جاسكتا ۔

و قوف مُرْ دَلفہ عرفت ہے دالی میں رات کو مُرُد مد میں اور مغرب وعشا، دونوں نمازوں کو عشا، کو مُرُد مد میں قیام اور مغرب وعشا، دونوں نمازوں کو عشا، کے دقت میں مُرد لد میں پڑھنا اور مشعرِ حرام کے پاس تکمبر و جہلیل کے ساتھ اللہ تعالیٰ کو یاد کرنامُزد لفذکی خاص عبادت ہے۔ وُاذگروَهُ کَمَاحَدُ مُکُمْ کامِی مطلب ہے۔

امام ابو حنسینہ سے نزدیک ہوم بخر کی فجر طلوع ہونے کے بعد مُزدلعۂ کا وقوف واجب ہے۔ صحیح مسلم میں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس جگہ کھڑے ہو کر بڑی دیریتک ذکر اہی کیا اور دعا ما تکی بہمال تک کہ صح ہوگئی۔

عبادات و ذکر البی میں آدمی خود مختار مہمیں کہ جس طرح چاہے اللہ تعالیٰ کو یاد کرے اور جس طرح چاہے اللہ تعالیٰ کو یاد کرے اور جس طرح چاہے اللہ قام اب بیں۔ ان کے جس طرح چاہے اس کی عبادت کرے بلکہ ذکر البیٰ اور ہر عبادت کے خاص آداب بیں ۔ ان کے موافق اداکر ناہی عبادت ہے ۔ اس کے خلاف کر ناجائز نہمیں اور نہ ہی اس میں کی بلیٹی یا تقدیم و تاخیر اللہ تعالیٰ کو پسند ہے (معارف القرآن ۲۸۸، ۴۸۸) ۔

١٩٩ . ثُمَّ اَفِينُ فُوامِنْ حَيْثُ اَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُ وِاللَّهَ وَإِنَّ اللَّهَ عَلِيْ اللَّهَ عَالَى اللَّهَ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَفُوْرُ رَّ حِيْمُ عَ

مچرتم بھی وہیں سے لوٹ کر آؤجہاں سے ووسرے لوگ لوٹ کر آتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ سے بخشش طلب کرو۔ ہیشک وہ مغفرت کرنے والا مہربان ہے۔

النَّاسُ لوگ قراش كے مواتمام لوگ مراد بين -

فشان نزول. حضرت ابن حبائل اور اسماً آبنت ابو بکری روایتوں میں ہے کہ ج کے واسطے عرب تو عرفات میں ممبرتے اور قریش مُزد لغہ میں قیام کرتے تھے ۔ اس پر اللہ تعالی نے یہ آیت نازل فرمائی ۔

علامہ بنوی فرماتے ہیں کہ قریش اپنے آپ کو حمس (شدت اور حیثیت والے) کہلاتے تھے اور اس لئے وہ اور ان کے حلیف عرفات میں دو سرے اہل عرب کے ساتھ تھیم نے کو عار کجھتے تھے اور کہتے تھے کہ ہم اہل اللہ ہیں اور حرم کے رہنے والے ہیں اس لئے حدود حرم سے باہر جانا ہمار سے لئے مناسب بہیں ۔ یہ بہمانہ کر کے وہ مزد لغہ ہی میں قیام کر لیتے کیونکہ مُزد لغہ حدود حرم کے اندر ہے اور عرفات حدود حرم سے باہر ہے ۔ جب دو سرے لوگ عرفات سے چلتے تھے تو قریش کے لوگ مُزولعہ سے چلتے تھے تو قریش کے لوگ مُزولعہ سے چلتے تھے ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان کو حکم دیا کہ تم بھی وہیں (عرفات میں) جاؤ جہاں سب لوگ جاتے ہیں ۔ اور چروہیں سے سب کے ساتھ والی آؤ ۔ (مظیمی ۱/۲۳۷) ۔

فشر سکے: اس آیت میں اصولِ معاشرت کے سنسلہ کی ایک ایم بات یہ بتائی گئی کہ رہیں ہیں،
قیام و مقام میں بڑوں کو جاہئے کہ چھوٹوں سے ممتاز ہو کر علیحدہ نہ رہیں بلکہ مل جل کر رہیں ۔ اس
سے بہ بمی افوت و بمدر دی اور محبت و تعلق پیدا ہوتا ہے اور امیر و غریب کی تفریق مثتی ہے ،
مزدور و سرمایہ دار کی جنگ ختم ہوتی ہے ۔ آنحضرت صلی الند علیہ وسلم نے لینے آخری ج کے خطبہ
میں اس کو خوب دافسح کر کے ارشاد فرمایا کہ کسی عربی کو ججی پر یاگورے کو کالے پر کوئی فضیلت
ہمیں یہ فضیلت کا مدار تقوی اور اطاعت خداو ندی پر ہے ۔ اس لئے مشر کین کے اس فضل کو جس
سے وہ شرد لغہ میں قیام کر کے اپنی حیثیت کو ممتاز بناتے تھے ، گناہ قرار دیکر ان پر لازم کیا کہ لیئے
اس محناہ سے تو بہ و استغفاد کریں تاکہ اللہ تعالی ان کی خطائیں معاف فرماد سے اور ان پر اپنی رحمت
فرماد سے ۔ (معارف القرآن ۹ م ۲ / ۱) ۔

ذكراللدكي تأكبير

٣٠٠ قَاذَا قَضَيْتُمْ مَنَا سِكَكُمْ فَاذْكُرُ وِاللّٰهُ كَذِكْرِكُمْ أَبَاءَكُمْ أَوَاكُمْ فِي الْدُنْيَا وَمَالَهُ فِي الْوَاكُمْ فِي الْمُنْيَا وَمَالَهُ فِي الْوَاكُمْ فِي اللَّهُ فَي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَا اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا لَهُ اللَّهُ فِي اللّلْهُ فَي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَالْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُلْمُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

## ٱلاخِرَ لِوْمِنْ خَلَاقٍ ،

پھر جنب تم ار کان ج پورے کر او تو اللہ تعالی کو یاد کرو جس طرح اپنے باپ دادا کو یاد کرتے تھے بلکہ اس سے بھی زیادہ ۔ پھر بعض تو کہتے ہیں کہ اے ہمارے پرور دگار ہمیں تو جو کچہ دینا ہے دنیا ہی میں دے دے اور ان کے لئے آخرت میں کچہ حصہ نہیں ۔

فَضَيْنَام بِمُ اداكر حَكِو ، تم يوراكر حكوية قَضَاءً عناصلي .

مَنَاسِكَكُمْ ، يتهار ي ج ك كام - يتهارى ج كى عبادت - أَنْكُ عام ظرف -

خَلَاق صه - فضيلت -

کشری کے ان میں مشاعرے اور اپنے آباء و اجداد کے مفاخر اور کار ناموں کو بیان کرتے تھے۔ ان کی کرکے ان میں مشاعرے اور اپنے آباء و اجداد کے مفاخر اور کار ناموں کو بیان کرتے تھے۔ ان کی مجلسیں اللہ تعالی کے ذکر ہے بالکل خالی ہوتی تھیں۔ وہ اپنہ تمام وقت لغو اور فضول چیزوں میں ضائع کرتے تھے۔ اس لئے اللہ تعالی نے فرمایا کہ جب تم احرام کے افعال کمل کر کے منی میں قیام کرو تو وہ ں اللہ تعالی کو یاد کرو اور اپنے آباء و اجداد کاذکر چو ڈکر اس ہے بھی زیادہ اللہ تعالیٰ کو یاد کرد اور اس کے ذکر میں مشغول رہوجو د نیا کے لئے بھی نافع ہے اور آخرت کے لئے بھی ۔ اس طرح بعض لوگ ان مبارک ایام میں اللہ تعالیٰ کا ذکر اور اس سے دعائیں تو کرتے تھے مگر وہ دعائیں بعض لوگ ان مبارک ایام میں اللہ تعالیٰ کا ذکر اور اس سے دعائیں تو کرتے تھے مگر وہ دعائیں مرف د نیوی حاجات ، عزت و راحت کے لئے ہوتی تھیں وہ اپنی دعاؤں میں آخرت کی ذرا فکر نہیں کرتے تھے۔ اس لئے فرمایا کہ الیے لوگوں کا آخرت میں کوئی حصہ منہیں۔ (معارف القرآن ۹۳ میں کرتے تھے۔ اس لئے فرمایا کہ الیے لوگوں کا آخرت میں کوئی حصہ منہیں۔ (معارف القرآن ۹۳ میں)۔

### آخرت کے طالب

١٠١، ٢٠١ - وَ مِنْهُمْ مَّنْ يَّقُولُ رَبَّنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَهُ وَ فِي الْاَنْيَا حَسَنَهُ وَ فِي الْاَخِرَةِ حَسَنَهُ وَقِفَا عَذَابَ النَّارِ وَأُولَٰئِكَ لَهُمْ نَصِيْبٌ مِّقًا كَسُبُوْا وَاللَّهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ وَ كَسُبُوْا وَاللَّهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ وَ عَلَيْ

اور ان میں سے بعض یہ کہتے ہیں کہ اسے ہمار سے پرورد گار ہمیں دنیا میں بھی بھلائی دے اور آخرت میں بھی اور ہمیں دو زخ کے عذاب سے بچا۔ یہی وہ لوگ ہیں جتکو ان کے اس عمل کی بدولت بڑا صبہ ملے گااور الثد تعالیٰ جلد حساب لینے والا ہے۔ قِنْهَا: تو ہمیں بھا۔ تو ہمیں محفوظ رکھ۔ وِقَاءُ و دِقَائِہ سے امر ہے۔ فیصید ہے: حصہ ۔ تکڑا۔ قسمت ۔ جمع نصب ۔

فشمان نزول: علامہ بنوی نے اپنی سند سے حضرت انس سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ ملی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص کو و مکھا کہ ایساد بلاہو رہا ہے کہ جسے انڈے میں سے پر ندے کا بچہ نکلیا ہے ۔ آپ نے اس سے بوچھا کہ تو اللہ تعالی سے کچے دعا کر تاتھا یا کچے مانگا کر تاتھا ۔ اس نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں یہ کہا کر تاتھا کہ اے اللہ آپ مجھے جس قدر عذاب اخرت میں ویں کے وہ و نیابی میں وے لیجئے ۔ آپ نے فرمایا سُبُھانَ اللہ اتیرے اندر اس عذاب کو برداشت کرنے کی قوت بہمیں ہے ۔ تو نے اس طرح کیوں نہ کہا ۔ رُبُنَا اُبِتَا فِی الله فیا ۔ الله ایک و شفاد یدی ۔ برداشت کرنے کی قوت بہمیں ہے ۔ تو نے اس طرح کیوں نہ کہا ۔ رُبُنَا اُبِتَا فِی الله فیا سے اس کو شفاد یدی ۔ برداشت کرنے کی قوت بہمیں ہے ۔ تو نے اس طرح کردیااور اللہ تعالی نے اس کو شفاد یدی ۔ برداشی کے اس کے بعد اس دعا کو پڑھنا شروع کردیااور اللہ تعالی نے اس کو شفاد یدی ۔ (مظہری ۱۱/۲۳ میل میں کئیر ۱۱/۲۴۳) ۔

کشر سکے: انبیار علیم السلام کی سنت یہ ہے کہ جس طرح وہ اللہ تعالیٰ ہے آخرت کی بھلائی اور بہتری مانگتے ہیں اس طرح و نیا کی بھلائی اور آسائش بھی طلب کرتے ہیں۔ اس طرح جو لوگ آخرت کو پیش نظر رکھتے ہیں وہ اپنی وعاؤں میں و نیا و آخرت وونوں کی بھلائی مانگتے ہیں ۔ ایسے لوگوں کی کو پیش نظر رکھتے ہیں ۔ ایسے لوگوں کی کوشش بار آور ہوتی ہے اور وہ دونوں جہانوں کی بھلائی صاصل کرتے ہیں ۔ (محارف القرآن ۲۹۳ )۔

حضرت انس سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اگر سو مرتبہ ہمی دعا فرماتے سے تو رُبْناً اٰجِنَا فِی اللّهُ نیا ہے دعاشر درع فرماتے اور اسی پر ختم فرماتے تھے۔ اور اگر دو دعائیں فرماتے تو ان دونوں میں سے ایک یہی دعاہوتی تھی۔ (مظہری ۱/۲۴۰)۔

پیرفرمایا کہ اللہ تعالیٰ بہت جلد اپنی ساری مخلوق کاحساب لے گااور ان پر جزاو سزا مرتب فرمائے گا۔ حضرت حسن فرمائے ہیں کہ جتنی و بر میں آنکھ جھپکتی ہے اللہ تعالیٰ اس ہے بھی جلد حساب لے لے گا۔(مظہری ۱/۲۴۱)۔

منیٰ میں قیام کی مدت

٣٠١- وَاذْكُرُ وِاللَّهُ فَيْ آياً مِ مَعُدُّوْ دُتٍ وَفَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنَ فَلا اللهِ وَاللَّهُ وَاعْلَمُوا الله وَاعْلَمُوا الله وَاعْلَمُوا الله وَاعْلَمُوا الله وَاعْلَمُوا الله وَاعْلَمُوا الله وَاعْلَمُوا اللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللّهُ ال

اور الند تعالی کو گفتی کے چند دنوں میں یاد کرد۔ مجرجو کوئی دوہی دن میں جلدی جلاگیا تو اس پر بھی کچھ گناہ نہیں اور جو تھہرارہا تو اس پر بھی گناہ نہیں۔ یہ ان کے لئے ہے جو پر بمیز گاری کریں۔ اور تم الند تعالیٰ سے ڈر تے رہواور جان لو کہ تم سب کو اس کے پاس جمع کیا جائے گا۔

مَعْدُ وْ دُنِ سَكَ ہوئے ۔ گُنتی كے چندون ۔ واحد مُخدُّ وْ وَ اَ مِهِمَاں چندونوں سے مُراو ایّام تشریق بیس ( ۱۰ وْ ی الحجہ سے ۱۳ وْ ی الحجہ تک) جن میں ہر نماز کے بعد تکہیر کہنا واجب ہے ۔

تعجل اس فے مجلت کی۔ اس نے جلدی کی ۔ تعجل سے ماصی ۔

تَا اَسْتُورَ ۔اس نے ماخیری ۔ وہ پیچے رہا۔ ماخرُے ماضی ۔

تَحْسَرُ وَنَ. تم جمع كت جاوَك . تم الحف كت جاوَك . حَشُرُ ع مضارع مجول .

تشریک جو شخص عید کے بعد صرف دو دن یعنی ۱۲ ذی افجہ تک منیٰ میں قیام کر کے واپی آ

جو نے تو اس ہر بھی کوئی گناہ نہیں اور جو تیسرے دن یعنی ۱۴ ذی الحجہ تک قیام کرے اس ہر بھی

کوئی گناہ نہیں ۔ جماع کو دونوں صور توں میں اختیار ہے جس پر چاہیں عمل کریں ۔ العبتہ افضل یہی

ہے کہ تیسرے دن (۱۱۱ ذی الحجہ) تک تھہریں ۔ جو شخص دو سرے دن خروب آفتاب ہے پہلے منیٰ
سے چلا آیا اس پر تیسرے دن کی رقی داجب نہیں میکن اگر منیٰ میں آفتاب غروب ہو گیا تو بھر
تیسرے دن کی رقی کرنے سے بہلے متی ہے دالیں آنا جا کر نہیں ۔ العبتہ تیسرے دن کی رقی میں ہے دیا ہو سکتی ہے۔

اس كے بعد فرما يا كہ يہ تمام باتيں الله تعالى ہے ڈر نے والوں اور اس كے احكام كى بابندى كرنے والوں اور اس كے احكام كى بابندى كرنے والوں كے لئے بيں كيونكه الله تعالى جج اور دومرى حباد تيں انہى لوگوں كى قبول كرتا ہے جو الله تعالى ہے ڈر تے اور اس كى اطاعت كرتے بيں۔ جيسا كہ ارشاد ہے إِنّما يُسْتَقَبِلُ اللهُ مِنَ الْمُسْتَقِينَ لَا اللهُ مِنَ الْمُسْتَقِينَ لَا اللهُ مِنَ الْمُسْتَقِينَ لَا اللهُ مِنَ اللهُ مِنَ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُم

پیر فرمایا کہ اللہ تعالی ہے ڈرتے رہو اور بیقین کرد کہ تم سب اس کے پاس جمع ہونے والے ہو ، اس نے تہیں زمین پر پھیلایا پیر دہی سمیٹ نے گا ، پیر اس کی طرف حشر ہوگا ، وہ تہمارے کھلے ہوئے اور چھپے ہوئے تمام اعمال کاحساب نے گا۔اور ان پر جزا و سزا دے گالیس تم جہاں کمیں بھی ہواس ہے ڈرتے رہو۔ (معارف القرآن ۲۹۳ ، ۲۹۳ / ۱، ابن کثیر ۱/۲۴۵)۔

# ىخت جھگڑالوآدمی

٢٠٣- وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْجُبِكَ قَوْلَهُ فِي الْحَيْوِةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ

اور (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) بعض آدمی الیسا بھی ہوتا ہے جس کی بات دنیا کی زندگی میں آپ کو بھلی معلوم ہوتی ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کو اس پر گواہ بھی تھہراتا ہے جو اس کے دل میں ہے حالانکہ وہ سخت (دشمن) جھگڑالو ہے۔

مُعْجَبِكَ: وه بَنِّمَ تَعِب مِن وَالنَّابِ - وه بَحْمَ لِسند آنَا بِ - إَعِمَابُ بِ مضارع - المُعَابِ بِ مضارع - المُعْبَدِ اللهِ اللهُ عند وشمن ، لَدُّ اللهِ المُعْفِيلِ -

البخصام جمكراكرنا-مباحث كرنا-مصدر --

فشان نزول. علام ابنوی نے کلبی ، مقاتل ، اور عطاکی روایت ہے فرہ یاکہ اختس بن شریق القلا میں نزول اللہ علام تھا۔ یہ شخص بہایت فصح و بلیخ اور بہت شیری کلام تھا۔ آئحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آگا اور بیٹھ آٹھا۔ خوب باتیں بنا آباور قسمیں کھا کھا کر اسلام کا دعوی اور آپ ہے اظہار محبت کر آٹھا۔ حقیقت میں وہ منافق تھا۔ جب آپ کی مجلس سے اٹھکر جا آب فو فساو و شرارت اور خلق خدا کو تکلیف بہنچ نے میں لگ جا آب اس کے بارے میں اللہ تعدلی نے یہ آیت نازل فرمائی۔ (مظہری ۱/۲۳۲)

تشریکی اس سے پہلے یہ بتایا گیا ہے کہ کچہ بدقسمت انسان صرف دنیا کے پیچے گئے ہوئے ہیں۔
وہ آخرت کی جھلائی سے بالکل محروم ہیں۔ مگر نیک ہندے اللہ تعالیٰ سے دنیا اور آخرت دونوں کی جھلائی ظلب کرتے ہیں اور دوزح کے عذاب سے پناہ مانگتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں بد ہخت اور منافقین کا حال بیان فرمایا ہے۔ کہ ان کی زبان بہت شیری ہوتی ہے۔ ظاہر میں وہ بڑی کھی یہ جھ کی باتیں کرتے ہیں۔ قسمیں کھا کھا کر لینے سچاہونے کا لیقین دلاتے ہیں، بات بات بر اللہ تعالیٰ کو گواہ ممہراتے ہیں گر حقیقت میں وہ اسلام کے وشمن ہیں۔ اور دل سے فقنہ پرور اور سخت سے تعالیٰ کو گواہ ممہراتے ہیں گر حقیقت میں وہ اسلام کے وشمن ہیں۔ اور دل سے فقنہ پرور اور سخت سے تعالیٰ کو نزدیک سب سے زیادہ ہر اشخص وہ ہے جو سخت بھگڑا لوہو تے ہیں۔ ایک حدیث میں ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے زیادہ ہر اشخص وہ ہے جو سخت بھگڑا لوہو۔

منافقوں کی نشانیاں

٢٠٥- وَاذَا تَوَلَّى سَعْى فِي أَلاَرُ ضِ لِيُفْسِدَ فِيْهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسْلَ، وَالنَّهُ لا يُحِبُّ الفَسَادَ،

اور جب وہ (آپ کے پاس ہے) پیٹیر پھیرتا (حلاجاتا) ہے تو ملک میں فساد ڈالنے اور کھیتی اور مولیٹی کو ہر باد کرنے کی کوشش میں لگ جاتا ہے اور اللہ تعالی فساد کو پسند مہمیں کرتا۔

الْحَوْثَ: كُسِيّ - مصدر ہے -

ألتكسل: أسل-اولاد

آتشری گزشتہ آیت میں منافقوں کی کچے نشانیوں کا بین تھا۔ مثلاً اسلام کی بمدر دی کا دعویٰ کرنا بات بات برانند تعالی کو گواہ تھہرانا۔ دغیرہ اس آیت میں ان کی مزید نشانیاں بتائی گئی ہیں ۔ کہ یہ لوگ ملک میں فقنہ و فساد کی آگ ہمر کاتے ہیں۔ ہنگامہ آرائی کرتے ہیں ۔ مختلف طریقوں سے لوگوں میں تفرقہ ڈالتے ہیں ۔ لوگوں کی کھیتیوں کو جلاتے اور ان کے مویشیوں کو ہلاک کرتے ہیں۔ ناکا ارتکاب کرتے ہیں ۔ خلاف فطرت فعل کارتکاب کرتے ہیں ۔ خلاف فطرت فعل کارتکاب کرتے ہیں۔ خلاف

٢٠١ - وَإِذَا قِيْلَ لَهُ اتَّقِ اللّهَ اَخَذَتُهُ الْعِزَّ لَا بِالْإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ لَ

اور جب اس کو کماجا تاہے کہ تو الند تعالیٰ ہے ڈر تو غرور اس کو گناہ پر آمادہ کر تاہے۔ سو اس کو جہنم کانی ہے اور وہ بہت برمی جگہ ہے۔

کشرر کے ۔ اور اپنے جموت کو ج ثابت کرنے کے لئے جموثی قسمیں کھانے اور فقنہ و فساد مجانے کے ساتھ ساتھ ساتھ اپنے غرور و تکبر کی بنا پر اللہ تعالیٰ سے بھی سرکشی اور بغاوت پر اتر آتے ہیں ۔ جب لوگ ان کو مجھاتے ہیں کہ بنگامہ آرائی ۔ فقنہ و فساد اور ہرقسم کی شرادت چو ڈکر سید جے راستہ پر آجاؤ، ان کو مجھاتے ہیں کہ بنگامہ آرائی ۔ فقنہ و فساد اور ہرقسم کی شرادت چو ڈکر سید جے راستہ پر آجاؤ، اللہ تعالیٰ سے ڈرو، اور اس کے بتائے ہوئے راستہ پر چلو تو وہ غرور و تکبر میں آکر اور زیادہ گناہ پر آمادہ ہو جاتے ہیں اور اپنے جموثے و قار کو قائم رکھنے کے لئے اللہ تعالیٰ کی نافر مانی میں دلیر ہو جاتے ہیں اور لوگوں پر ظلم کرنے لگتے ہیں ۔ السے ہی لوگوں کے لئے اللہ تعالیٰ کی نافر مانی میں دلیر ہو جاتے ہیں اور لوگوں پر ظلم کرنے لگتے ہیں ۔ السے ہی لوگوں کے لئے اللہ تعالیٰ نے جہنم تیار کی ہے جہاں انہیں رکھا جائے گا۔ یہ بمیشہ اس میں جلتے رہیں گے اور الینے غرور کا غرہ حکھتے رہیں گے۔

## الثدكى رضا چلېنے والا

٢٠٤ - وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِ لَى نَفْسَهُ الْبِتِفَاءَ مَرُ ضَاتِ اللَّهِ ١ وَاللَّهُ رَءُ وَفَ إِللَّهُ رَءُ وَفَ إِللَّهُ مَا لِهِ إِللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ رَءُ وَفَ إِللَّهُ إِلَيْهِ مَا وَاللَّهُ وَاللَّهُ رَءُ وَفَ إِللَّهُ مَا لِهِ مَا اللَّهُ مَا الللللَّهُ مَا الْمُلْمُ مَا اللَّهُ مَا الللّهُ مَا الللللّهُ مَا الللللّهُ مَا اللّهُ مَا اللللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَ

اور بعض آدمی ایسا بھی ہوتا ہے جو اللہ تعالیٰ کی رضاجوئی میں اپنی بمان بھی دے دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ لینے بندوں پر بڑی شفقت رکھتاہے۔

تشریکے: بعض لوگ الیے عقامند اور واناہیں کہ وہ خوب جانتے ہیں کہ عربت تو اللہ تعالی کی راہ میں جانبازی اور سر فروشی ہی ہے حاصل ہوتی ہے۔ الیے ہی لوگ اللہ تعالی کی رضااور خوشنو دی ماصل کرنے کے لئے اپنی جانوں کو اللہ تعالیٰ کے ہاتھ فروخت کر دیتے ہیں۔ الیے ہندوں پر اللہ تعالیٰ ہے ہاتھ فروخت کر دیتے ہیں۔ الیے ہندوں پر اللہ تعالیٰ ہے ہاتھ فروخت کر دیتے ہیں۔ الیے ہندوں پر اللہ تعالیٰ ہمت ہی مہریان ہے کیونکہ یہ لوگ اس کے مخلص ہیں اور اس سے کی محبت رکھتے ہیں۔

# اسلام كو پورى طرح قبول كروا

٢٠٩،٢٠٨ - يَايَّهُ اللَّذِيْنَ امْنُواادْ خُلُوافِي السِّلْمِ كَافَّهُ مَّوَّلاَ تَتَبِعُوا خُطُوٰتِ الشَّيُطْنِ وَإِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّ مُّبِيْنَ وَفَانْ زَلَلْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَ تُكُمُ الْبَيِّنْتُ فَاعْلَمُ وَآانٌ اللهُ عَزِيْزُ حَكِيْمٌ وَ

اے ایمان والو! اسلام میں بورے بورے داخل ہو جاؤ اور شیطان کے نقش قدم پر نہ چلو بیشک وہ بہمار ا کھلا دشمن ہے ۔ بھراگر تم واضح ولیلیں آجائے کے بعد بھی پھسل گئے تو جان لو کہ بیشک اللہ تعالی بھی زبر دست حکمت والا ہے ۔

میں آیم اس کے لفظی منعی صلح و اس کے ہیں۔ جمہور صحابہ اور تابعین کے نزدیک مہاں اسلام مراد

ہے ہے۔ گافتہ: مورے بورے ، تمام۔ زُ گَلْتُمْ: تُم بھیلے۔ تم نے لغزش کی۔ تم ڈ کھائے ، زُلَّ سے ماصی۔

فشائ نرول ابن جریانے عکر مدے روایت کی کہ یہود میں ہے جو لوگ مسلمان ہوگئے اسد سے ان میں سے جو لوگ مسلمان ہوگئے اسد سے ان میں سے حضرت عبد اللہ بن سلام ، تعلیہ ، ابن یا میں ، اور سعید بن عمرو ، کعب کے جیئے اسد و اسید اور قیس بن زید وغیرہ نے عرض کیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ، ہم ہفتہ کے دن کی تعظیم کیا کرتے ہے ۔ آپ ، میں اجازت و تھے کہ ، ہم اب اس کی تعظیم کیا کریں اور تو ریت بھی تو اللہ تعالیٰ بی کی کتاب ہے آپ اجازت و تھے کہ ، ہم رات کو کھڑے ہو کر اس کو پڑھا کریں ۔ علامہ لغوی نے بھی اس طرح بیان کیا ہے اوریہ بھی کہ ہے کہ یہ لوگ اسلام لانے کے بعد بھی او نٹ کے بعد بھی او نٹ کے ووردہ اور گوشت کو حرام جانتے تھے ۔ اس بریہ آیت نازل ہوئی ۔

کشری گرشتہ آیات میں ایمان و اخلاص کا ذکر کیا گیاتھا اس آیت میں بہایا گیا ہے کہ ایمان و اخلاص کا تقاضا یہ ہے کہ تم دین اسلام میں بورے بورے واخل ہو جاؤ۔ اور اس میں بہودیت وغیرہ کو نہ طاؤ۔ اور اس میں بہودیت وغیرہ کو نہ طاؤ۔ اور شیطان کے نقش قدم پر مت چلو کہ اس کے بہکائے میں آگر ہفتہ کی حُرمت کرنے نگو اور او نٹ کو لینے او پر حرام کرلو حالانکہ یہ سب امور منسوخ ہو چکے اور شیطان تو متہارا کھلاد شمن ہے۔ اس کے فریب سے بچتے رہو۔

حضرت جا برئم بن عبدالند فرماتے ہیں کہ حضرت عمر شنے آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کرعرض کیا یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم یہود ہے الیبی ہاتیں سنتے ہیں جو ہمیں اچی نگتی ہیں۔ اگر آپ کی رائے ہوتو ہم ان میں ہے بعض باتیں نکھ ساکریں آپ نے فرما یا کہ

کہ تم بھی اس طرح عدے بڑھو کے جس طرح بہود و نصاری بڑھ گئے ہیں۔ میں تو ہمارے لئے صاف اور روشن شریعت لایا ہوں۔ اگر موسیٰ علیہ السلام بھی اس وقت زندہ ہوئے تو ان کو بھی میری اتباع کے سواچارہ نہ ہوتا۔ (مظہری بحوالہ امام احمد ، بہتی ۔ ۱/۲۴۹)۔

### كفاركو تنبسيه وجهديد

المُ اللهُ فِي قَطَلِ مِنَ الْعَارُ وَنَ اللهُ أَنْ يَاتِيكُمُ اللهُ فِي قَطَلِ مِنَ الْعَامِ وَ الْمَالِيكُمُ اللهُ فِي قَطَلِ مِنَ الْعَامِ وَ الْمَلْئِكَةُ وَقَضِى اللهُ مُرْد وَ إِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُ ، سَلَ بَنِي إِسْرَاءِ فَلَ الْمُلْئِكَةُ وَقَضَى الْا مُرْد وَ إِلَى اللّهِ تُرْجَعُ الْا مُؤرُ ، سَلَ بَنِي إِسْرَاءِ فَلَ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُ فَي كُمْ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُ فَإِلَّا لِللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُ فَإِلَّا اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُ

کیا یہ لوگ اسی کے ختظر ہیں کہ اللہ تعالیٰ اور فرشتے باد لوں کے سایہ میں ان ہر آئیں اور معد ملہ طے ہو جائے ۔ اور سب باتیں اللہ تعالیٰ کے ہی اضیار میں ہیں ۔ آپ بنی اسرائیل سے بو چھنے کہ ہم نے ان کو کس قدر کھلے کھلے معجزات دئے تھے اور جو کوئی اللہ تعالیٰ کی فعمت پاکراس کو بدل ڈالے تو بیٹک اللہ تعالیٰ کاعذ اب سخت ہے۔

يَنْظُرُ ونَ - وه انتظار كرتيس - وه و كيستيس - نظرت مضارع -

فُطَلِيل: سائبان - بادل - مراد عداب الى -

الْعَمَام: بادل-سفيدابر-

فَضِيَّ: ووفيصله كما كيا روو بوراكر ديا كيا - قَضَاءٌ عامني مجول -

گفترت کے باوجود ہماری طرف رجوع کرنے میں جیلے ہمانے کرتے ہو۔ اب اور کیا باتی رہ گیا ہے دکھیے کے باوجود ہماری آبتیں اور نشانیاں دو کیھنے کے باوجود ہماری طرف رجوع کرنے میں جیلے ہمانے کرتے ہو۔ اب اور کیا باتی رہ گیا ہے سوائے اس کے کہ متہارے اعتقاد کے مطابق افلہ تعالیٰ اور اس کے فرشتے متہارے سامنے آ جائیں ، تب تم مانو تے ۔ہم قادر مطلق میں یہ جمی کر سکتے ہیں۔ بنی اسرائیل کے علماء ہے بوچو کہ ہم نے ان کو کیا کچے نشانیاں منیں و کھائیں مثلاً تعفرت موسی علیہ السلام کے باتھ کی لکڑی کا سانپ بن جانا ، ان کے باتھ کا روشن اور چکدار ہو جانا ۔ ان کے لئے دریا کو چیروینا ۔ ان پر سخت گرمیوں میں ابر کا سایہ کر دینا ، من و سلوی اتار نا ۔ وغیرہ ۔ یہ سب معجزات میری قدرت کاملہ کو ظاہر کرنے اور حضرت موسی کی نیوت کو کھی ثابت کرنے کے لئے کافی تھے ۔ اس کے باوجود انہوں نے میری تعمرت موسی کی نیوت کو کی ثابت کرنے کے لئے کافی تھے ۔ اس کے باوجود انہوں نے میری نعمتوں کی شکر کی بجائے نا

شکری کرتے رہے جس پر میں نے ان کو ہلاک کر دیااور جو ہماری نعمتوں کی قدر نہیں کرتا ہم اس کو سخت عذاب دیتے ہیں ۔ (حقانی ۵۰۰/۱،۱ بن کثیر ۱/۲۴۹) ۔

## متقیوں کو نوقیت حاصل ہو دا

١١٢ - زُيِنَ لِلَّذِيْنَ كَفَرُ وا الْحَيُولَا الدُّنْيَا وَيَسْخَرُ وْنَ مِنَ الَّذِيْنَ الْمَنْوَا وَالْحَيْو الْمَنُوا وَالَّذِيْنَ الْتَقُوا فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَاللَّهُ يَرُزُزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ ،

کافروں کے لئے دنیا کی زندگی عمدہ کرے و کھائی گئی ہے اور وہ مومنوں سے متسح کرتے ہیں حالانکہ قیامت کے روز پر بیز گار ان سے بالا تر ہوں گے اور اللہ تعالیٰ جس کو چاہتا ہے ہے ہے ساب روزی دیتا ہے۔

و بین : رینت دی گئی، وہ سنواری گئی۔ تزیان سے مامنی۔

يُسْخُرُ ونَ وه متر كرتيس وه مذاق الرائيس مغرو مخرية ندمضارع

فَوْقَهُمْ ان كاو بران يه برهكر ظرف مكان ب-

کنٹر سکے: ایل ایمان کی نظر میں دنیا اور اس کی نعمتوں میں کوئی کشش اور پائیداری نہیں۔ ان پر کافری جان دیے بیں اور انہیں کی آذ مائش کے لئے اللہ تعالیٰ نے ان کو دنیا میں ہر طرح کی آسائش دی ہوئی ہے کیو نگہ یہ لوگ آخرت پر بیقین نہیں رکھتے، صرف دنیا کو مد نظر دکھتے ہیں۔ اس کے ہر عکس لال ایمان آخرت پر بیقین رکھتے ہیں اور یاد المی میں مشغول رہتے ہیں، اس لئے دنیا بوری حاصل نہیں کرتے ۔ کافر دنیا کے مال و دونت اور عزت و جاہ پر فحز کرتے ہوئے مسلمانوں کو بیوقوف اور مفلس مجھ کر ان پر قبقے لگاتے ہیں اور ان کامذاق اڈاتے ہیں حالا نکہ قیامت کے روز لیل ایمان ان سے بالا تر ہوں گے اور وہ کافر دن پر اس طرح ہنسیں گے جس طرح وہ دنیا میں ان لیل ایمان ان سے بالا تر ہوں گے اور وہ کافر دن پر اس طرح ہنسیں گے جس طرح وہ دنیا میں ان لیل ایمان پر ہنستے تھے ۔ کیو نکہ کافر اس وقت ذکت و رسوائی میں ہوں گے ۔ جہاں تک رزق کا تعلق کیل ایمان پر ہنستے تھے ۔ کیو نکہ کافر اس وقت ذکت و رسوائی میں ہوں گے ۔ جہاں تک رزق کا تعلق ہا ہا ہا ہیں میں کافر و مومن ہونے کو کچھ دنمل نہیں ۔ اللہ تعالیٰ اپنی حکمت سے جس کو چاہتا ہے ہا ساس درق مطافر مادیتا ہے ۔ (حقائی ہے 6) ۔

ایک حدیث میں ہے اے ابن آدم! تو میری راہ میں خرج کر کہ میں جھے ویتا ہی رہوں گا۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ آپ نے حضرت بلال سے فرمایا کہ تم راہ ضدامیں دیے جاؤ اور عرش والے سے تنگی کا خوف ند کرو۔ مسندا حمد میں ہے کہ رسول الند صلی اللہ عدیہ وسنم نے ارشاد فرمایا کہ دنیااس کا گھرہے جس کا گھرنہ ہو۔ دنیااس کامال ہے جس کا کوئی مال نہ ہواور دنیا کے سلتے وہ جمع کرتا ہے جبے عقل نہ ہو۔ (ابن کثیر ۱/۲۳۹) ۔

صفرت سبل بن سعد سے مروی ہے کہ ایک آدی آنحظرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس

ہے گزرا۔ آپ نے ایک دوسرے آدی ہے جو آپ کے پاس بیٹھاہوا تھا ہو چھا کہ تم اس آدمی کو کیسا

گھتے ہو۔ اس نے عرض کیایہ بڑا شریف آدمی ہے اور اللہ کی قسم یہ اس شان کاآدمی ہے کہ اگر کہیں
پیغام بھیج تو فور آس کی شادی ہو جائے اور اگر کہیں کسی کی سفارش کرے تو فور آقبول ہو جائے ۔
آپ یہ سنکر ضاموش رہے۔ ہر ایک اور آدمی اُدھرے گزرا۔ آپ نے اس کے متعلق ہو چھا کہ اس
کہ بارے میں تم کیا کہتے ہو۔ اس نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ مسلمانوں میں
بہت فریب آدمی ہے ، یہ ایسا ہے کہ اگر کہیں پیغام بھیج تو کوئی شادی بھی نہ کرے اور اگر کسی کی
سفارش کرے تو وہ بھی کوئی منظور نہ کرے اور اگر کچھ کے تو کوئی سنے بھی نہیں اس پر آپ نے
فرمایا کہ و لیے (پہلے والے) آدمیوں کی ہمری ہوئی زمین سے یہ اکیلا بہتر ہے۔ (مقبری، کو الہ بخاری

### اختلاف عقائد

٢١٣ - كَانَ النَّاسُ أُمَّة وَاحِدَةً . فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِينَ مُبَشِّرِينَ وَ مُنْذِرِيْنَ مُ وَأَذْلَ مَعَهُمُ الْكِتْبِ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيْمَا الْحُتَلَفُوا فِيْهِ وَ الْمُ الْكَثِبَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيْمَا الْحُتَلَفُوا فِيْهِ وَ اللَّهُ الَّذِينَ الْوَتُولُوسُ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيْنَاتُ مُعْدِمًا عَلَيْهِ إِلاَّ النَّذِينَ الْمَنْوَ الِمَا الْحُتَلَفُوا فِيْهِ مِنَ الْبَيْنَاتُ مُعْدَى اللَّهُ الَّذِينَ الْمَنْوَ الِمَا الْحُتَلَفُوا فِيْهِ مِنَ الْمَنْوَالِمَا الْحُتَلَفُوا فِيْهِ مِنَ الْمَنْوَالِمَا الْحَتَلَفُوا فِيْهِ مِنَ الْمَنْوَالِمَا الْحُتَلَقُوا فِيْهِ مِنَ الْمُنْوَالِمَا الْحُتَلِقُوا فِيْهِ مِنَ الْمَنْوَالِمَا الْحُتَلِقُوا فِيْهِ مِنَ الْمُنْوَالِمَا الْحُتَلِقُوا فِيْهِ مِنَ الْمُنْوَالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ إِلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

(ابتداء میں) سب لوگ ایک ہی گروہ تھے (اس کے بعد ان میں اختلاف ہواتو) ہرالند
تعالی نے نبی جیج جو خوشخبری دیتے اور ڈراتے تھے اور ان کے ساتھ کی کتاب بھی نازل
کی تاکہ اللہ تعالیٰ اختلافی باتوں میں لوگوں کے درمیان فیصلہ کر دے اور واضح دلائل آ
بعانے کے باوجود اس کتاب میں محض ضد کی وجہ ہے انہی لوگوں نے اختلاف کیا جن کو
کتاب دی گئی تھی ۔ ہراللہ تعالیٰ نے لینے فضل سے مومنوں کو اس امر کی ہدایت کر دی
جس میں وہ اختلاف کیا کرتے تھے اور اللہ تعالی جن کو چاہتا ہے سید حار است دکھاتا ہے۔

ر م بغیباً: بغادت مرکش فسد .

بِاَذِنِهِ: لَتِ حَكَم ہے۔ اپن اجازت ہے۔ بہاں مراد اللہ تعالیٰ کافضل اور توفیق ہے۔ 
و بِطِ آیات: اس ہے بہلے اللہ تعالیٰ نے و نیا کی محبت کو وین حق ہے اختلاف کرنے کی وجہ 
ہایا تھا۔ یہ آیت بھی ای مضمون کی تائید میں ہے کہ مدت ہے بہی ہوتا چلاآ رہا ہے کہ بم وین حق 
کے بارے میں کھلی نشانیاں اور واضح دلائل بیان کرتے ہیں اور و نیا کے طالب اپنی دنیوی اغراض کے مبدب اس سے اختلاف کرتے ہیں۔

آنشری : اس آبت میں بتایا گیاہے کہ ایک زمانے میں تمام لوگ ایک ہی عقیدہ اور خیال کے حامل تھے مجر دفتہ رفتہ ان میں اختلاف پیدا ہوئے اگاور کچھ عرصہ کے بعد ان کے عقائد بھی ایک دو سرے سے مختلف ہوگئے اور فیصلہ کر نامشکل ہو گیا کہ کون حق پر ہے اور کس کے عقائد باطل بیں ۔ اس اختلاف کو دور کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ نے انہیاء علیہم السلام کو مبعوث فرمایا اور ان پر اپنی کتا ہیں نازل فرمائیں ۔ کوئی قوم ، کوئی زمانہ اور کوئی جگہ نبیوں اور ان کے جانشینوں سے خالی بہتیں رہی ۔ تمام انہیاء اور رسول اپنے اپنے زمانے اور اپنی اپنی قوم کی ہدایت و رہمنائی کے سئے احکام بیان کرتی تھیں ۔ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے ۔ تمام شریعتیں اصل کے اعتبار سے ایک ہی تھیں اور فروع میں اپنے لینے خواو ندی لیکر آتے رہے ۔ تمام شریعتیں اصل کے اعتبار سے ایک ہی تھیں اور فروع میں اپنے لینے نوانے کی ضروریات کے لونڈ سے احکام بیان کرتی تھیں ۔ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے ۔

إِنَّا أَرْسَلُنْكَ بِالْحَقِّ بَشِيْرٌا وَ نَذِيْرًا ، وَ إِنْ مِّنُ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا فَدُيْرًا ، وَ إِنْ مِّنُ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا فَذِيْرً ، (فاطر ٢٣)

بیشک ہم نے آبکو دین حق دیکر بشارت دینے والااور خبردار کرنے والا بنا کر بھیجا ہے اور کوئی است الیمی منہیں گزری جس میں کوئی خبردار کرنے والانہ آیا ہو۔

إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَّ لِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ . (الرعرآيت ٤) ـ

بلاشبہ آپ کا کام تو (عذاب ہے) خبروار کر دینا ہے اور ہر قوم سکے لئے بادی آتے رہے ہیں

وَلِكُلِّ امَّةٍ رَّهُولٍ . فَاذَا جَاءَرَسُولُكُمْ قُضِيَ بَيْنَكُمْ بِالقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلُمُونَ . (بِرْسُ٣٠) -

ہرامت کے لئے ایک رسول ہوا ہے۔ پس جب ان کارسول ان کے پاس آ چا تو اس کے

#### بعد انصاف کے ساتھ ان کافیصلہ کیا گیا اور ان پر ظلم منس کیا گیا۔

انبیا، علیم السلام لوگوں کے عقائد اور اعمال کی اصلاح فرماتے تھے اور کآب اللہ کی روشنی میں ان کے اختقافی امور کا فیصلہ فرماتے تھے۔ جو لوگ ان کے طریقہ پر عمل کرتے تھے وہ ان کو خوشخبری سناتے تھے اور جو لوگ ان کا انکار کرتے تھے وہ ان کو آخرت کے عذاب سے ڈرائے تھے۔ اس طرح لوگوں کے دوگردہ بن گئے ایک تو وہ جنبوں نے انبیاء علیم السلام کے ذرایعہ التد تعالی کے پیغام کو قبول کیا، دو سرے وہ جنبوں نے پیغام الی کو جھٹلا یا اور انبیاء علیم السلام کی بات شوائی ۔

### مومنون كي آزمائش

۱۱۴-ام حسبتم ان تدخلواالجنة وكماياتكم منتل الدين خلوا الجنة وكماياتكم منتل الدين خلوا من في المناسكة والضراء ورايز لوا حتى يعول من في المناسكة والضرائة ورايز لوا حتى يعول الرسول والدين المنوا معه منى نضر الله والاال نضر الله قريث والمناه المائد والمناه المناه والمناه المناه المناه والمناه والمناه المناه المناه والمناه والمناه المناه المناه والمناه المناه المناه والمناه والمناه المناه المناه

حَسِنبِتُمْ: تم نے مکان کیا۔ تم نے خیال کیا۔ حِنبُنْ سے ماصی۔ البُاساء عنی تنگدستی مفلسی اسم ہے۔

الصَّرَّاءُ لَكَيْف، مَحْق، معيبت، الم ب-

و أو الواد وه والاله من آگئے وه بلاد نے کئے - والوائے والا کے ماضی مجول -

کشر من اس آیت میں اللہ تعالی نے مسلمانوں کو مبرو تو کل اور ثابت قدمی کی ترغیب دی ہے تاکہ راہِ حق میں جس قدر مصیبتیں اور تکلیفیں پیش آئیں ان پر ثابت قدم رہیں اس لئے کہ مشقت و محنت اور مصائب و آلام برداشت کئے بغیر جنت کا مستحق نہیں بنت اس لئے فرمایا کہ اے مسلمانو اصرف ایمان لانا ہی تنہیں جنت کا مستحق نہیں بنا دیرتا بھکہ اس کے لئے تنہیں ہرقسم کی

مصیبت و آفت ہرواشت کرناچاہئے کونکہ تم سے پہلے انبیاء اور ان کے متبعین ہے پناہ سختیاں اٹھا کے ہیں۔ گراس کے باوجود وہ دین حق پر ٹابت قدم رہبے بنکہ ان پر عباں تک مصیبت پڑی کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے غیبی امداد آنے کا کامل یقین ہونے کے باوجود رسول اور مومنین ہے قرار ہو کر پکار اٹھے کہ اللہ تعالیٰ کی مدد کب آئے گی۔ پھران کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے خوشہری سنائی گئی کہ مدد الجیٰ جلد آنے والی ہے ۔ (حقائی ۱/۵۲)۔

قرآن كريم في بالكل اس مضمون كودومرى جكدان الفاظ مين بيان فرماياب -

اَلَمٌ اَحَسِبَ النَّاسُ اَنْ يُنْرَكُواۤ اَنْ يَتُقُولُوۤاۤ اَمَنَّا وَهُمْ لاَ يُفَتَنُوْنَ عِ وَلَقَدْ فَتَنَاَّ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِيْنَ صَدَقُوا وَلَيْعُلَمَنَّ الكُذِبِيْنَ ﴿ عَبُوتَ آيات ١ - ٣ ﴾ .

کیا لوگوں نے یہ مجھ رکھا ہے کہ وہ محض ایمان کے اقرار سے ہی چیوڑ وقے جائیں گے اور ان کو آزمایا نے جائیگا۔ اور ہم نے تو ان سے وہلے والوں کو بھی آزمایا تھا۔ اس اللہ تعالیٰ صرور معلوم کرے گا جو ٹوں کو ۔ صرور معلوم کرے گا جو ٹوں کو ۔

چنائ صحابة كرام كو بھى جنگ احزاب ميں اسى طرح آن ما يا گيا ۔ خود قرآنِ كريم نے اس جنگ كانقشہ اس طرح كھينچاہيے ۔

إِذْ جَاءُ وَكُمْ مِّنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ اَسْفَلَ مِنْكُمْ وَ إِذْزَاغَتِ أَلاَ بُصَارُ وَ بَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللَّهِ الظَّنُونَا ، مَنَالِكَ ابْتُلِى الْمُؤْمِنُونَ وَزُنْزِلُوازِ لْزَالاً شَدِيْدًا ، (احراب آیات ۱۱،۱۱) -

جب كافروں نے تہيں او پر اور نيچ سے گھيرايا ، جب آنكھيں پتمرا كتيں اور ول صفوم تك پُنج گئے اور تم اللہ تعان كے بارے ميں طرح طرح كے كمان كرنے كے ، اس جكم مومنوں كى بورى آزمائش كى گئى اور وہ خوب جھنجو ژے گئے ۔

#### مصارف خیرات

710- يَسْنَلُوْنَكَ مَاذَايُنْفِقُوْنَ وَقُلُمَااَنْفَقَتُمُ مَنْ خَيْرٍ فَلِلُوَالِدَيْنِ وَالْاَ قُرَبِيْنَ وَالْيَتْمَى وَالْمَسْكِيْنِ وَابْنِ السَّبِيْلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِن خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهِ بِهِ عَلِيْمٌ ، اوگ آپ سے سوال کرتے ہیں کہ وہ (اللہ تعالیٰ کی راہ میں) کیا خرج کیا کریں۔ آپ کمدی تئے کہ جو کچہ مال تم خرچ کرنا چاہو تو ماں باپ ، قرابت داروں ، اور يتيموں اور مسكينوں اور مسافروں كو دياكرو اور تم جو كچہ نمكي كرو سے اللہ تعالیٰ اس كو خوب جانبا ہے

خَدِيرِ ال بہتر - انجا - بھلائی - نيك كمائی - مبال خير ہمراد مال ہے - فشائ فير ہمراد مال ہے - فشائ فير ہمراد مال ہے - فشائ في نزول : ابن منذر في ابن حبان ہے روایت كى ہے كہ همرُو بن جوح (جو بنایت عمر رسيدہ آور بڑا مالدار تھا) نے رسول اللہ صلى الله عليه وسلم ہے دريافت كيا كہ بم لهن مال ميں ہے كيا خرج كريں اور كمال خرج كريں (كن لوگوں كو ديں) اس پرية آيت نازل بوئى - (مطبرى ٢٥١) . .

ر پہلے آیات: اس سے پہلی آیوں میں تاکید کے ساتھ یہ بات بیان کی گئی کہ تم کفر و نفاق چوز کر بوری طرح اسلام کو اختیار کرو اور اللہ تعالیٰ کے حکم کے مقابلے میں کسی کی بات مت سنو اور اللہ تعالیٰ کے حکم کے مقابلے میں پیش آنے والی ہر تکلیف و اور اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے جان اور مال خرج کیا کرو اور اس سلسلہ میں پیش آنے والی ہر تکلیف و مصیبت پر مبرو مختل سے کام لیا کرو ۔ اب آگے اللہ تعالیٰ کی راہ میں جان و مال خرج کرنے کی کچھ تفصیل کا بیان ہے (معارف القرآن اا ۵ / ۱) ۔

آتشری : اس آیت میں بتایا گیا ہے کہ اسپنے مال میں سب سے پہلے اپنے ماں باپ کا حق اوا کرو۔

ان کے بعد دو سرے رشتہ داروں میں سب سے پہلے قربی رشتہ دار کو۔ پھراس سے دور والے کو،

پھراس سے دور والے کو، پھر یتیموں، فقیروں اور مسافروں کے ساتھ حسن سلوک کرو اور تم اللہ

تعالی کی راہ میں جو کچہ خرج کرو گے اللہ تعالیٰ اس سے بوری خرح باخبرہے۔ یہ آیت زکوہ نے متعلق

نہیں بلکہ نفلی صدقات کے متعلق ہے کیو نکہ زکوہ میں مال کانصاب بھی مقرر ہے اور جتنی مقدار

خرج کرنا فرض ہے، وہ بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعیہ بوری طرح متعین و مقرر

فرادی گئی ہے جبکہ اس آیت میں نہ نصاب مقرر ہے اور نہ خرج کی مقدار کا تعین۔

نظی صدقات کے لئے منروری ہے کہ ان میں اپنی صروریات سے زائد مال کو خرج کیا جائے۔ اپنے دال وحیال کو تنگی میں ڈال کر اور ان کے حقوق کو تلف کرے صدقات کے طور پر مال خرج کرنا باعث ثواب بہیں۔ اس طرح اگر کسی کے ذمہ قرض ہو اور وہ اپنے قرض سے سبکدوش ہونے کی بہائے اپنا زائد از منرورت مال ، نظی صدقات و خیرات میں خرج کرے تو بھی اللہ تعالیٰ کے نزدیک بسندیدہ نہیں۔ (معارف انقرآن ۵۱۲ ما ۵۱۳ )۔

قتال كاحكم

٢١٧- كُتب عَلَيكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَكُرُ لَا لَكُمْ وَعَسَى اَنْ تَكْرَ هُوَا شَيَاءً وَعَسَى اَنْ تَكْرَ هُوَا شَيَاءً وَهُوَ شَرَّ لَكُمْ وَ وَعَسَى اَنْ تَجِبُو اشْنِياءً وَهُوَ شَرَّ لَكُمْ وَ وَاللّٰهُ كُمْ وَاللّٰهُ كَامُ وَاللّٰهُ كُمْ وَاللّٰهُ كَامُ وَاللّٰهُ كَامُ وَاللّٰهُ كُمْ وَاللّٰهُ كَامُ وَاللّٰهُ كُمْ وَاللّٰهُ كُمْ وَاللّٰهُ كُمْ وَاللّٰهُ كُمْ وَاللّٰهُ لَمُونَ مَ

(اسه مسلمانو!) تم پر جباد فرض کیا گیاہے اور وہ (جباد) تنہیں گراں معلوم ہوتا ہے۔ اور ہوسکتا ہے کہ ایک چیز تنہیں گراں معلوم ہو اور وہ تمہارے لئے بہتر ہو اور ہوسکتا ہے کہ ایک چیز تنہیں پسند ہو وہ تمہارے حق میں شرہو اور (ہر چیز کا انجام) التد تعالیٰ ہی جائتا ہے اور تم منہیں جانتے۔

كَوْلِيًّا: نالبند-نالوار-اسم ب-

تعسلی: شاید ، ممکن ہے - ہوسکتا ہے ۔ عنقریب ۔

شَرُّ: برانی مرد میب.

۔ تشریع کے گزشتہ آیت میں مال خرچ کرنے کا حکم تھامگر اللہ تعالی کی راہ میں جان خرج کرنے کا بڑا ورجہ ہے۔ بہاں اس کا حکم ویا گیا ہے آنحضرت صلی الند علیہ وسلم جب مکہ ہے بجرت کر کے عدسني منوره تشريف لائے توالتد تعالى كى طرف ہے اجازت ملى كه جوات سے لاے اور آپ سے ظلم كرے توآتِ بھي اس سے مدلہ ميں - جب اس ير جھي مخالفين ظلم وستم سے باز نہ آئے اور انہوں نے اہل ایمان کو ہمر جگہ ستن شروع کر دیا تواہد تعالی نے فتینہ و فساد اور شرّو ایحاد کو دفع کرنے کے لئے مسلمانوں کو حکم دیا کہ اب تم پر جہاد فرض ہو گیاہیے ۔ گو جہاد کا حکم تم پر بھاری پڑے گا اور ہیں میں متبین مشقت اور تکلیف نظر آئے گی کیونکہ ممکن ہے تم قتل بھی کئے جاؤ، ممکن ہے زخمی ہو جاؤ ، پیر سفر کی تکلیف اور دشمنوں کی بورش کاسامنا بھی ہوگا ، مگر اس کی مصلحتیں تم نہیں جلنتے ، اللہ تعالی خوب جانتا ہے ۔ تم بعض باتوں کو شاق اور مکر وہ جلنتے ہو مگر ان کے نتائج اچھے ہوتے ہیں مثلاً قبّال میں بتہ راغب اور دشمن کی یامالی ہے - اسی طرح بعض چیزوں کو تم پسند کرتے ہواور متبارے لئے بدتر ہوتی ہیں۔ مثلا قبال ہے پہلو ہی میں دشمن تم پر غالب آجائے گااور تنہیں ونیامیں قدم فکانے کو بھی جگہ نہ مطے گی ۔ پس تم اللہ تعالیٰ کے احکام ادا کرنے میں جلدی کرو آلکہ تمبیں ایسی چیزنصیب ہو جائے جو دین و دنیا کے اعتبار سے نتبارے حق میں بہتر ہو۔ تمام کاموں ك انجام كاعلم الله تعالى بى كوب، وبى جانباب كه انجام ك لحاظ سے بتبار الاساكام الجاب اور کونسا برا، لہذاتم اس کے احکام کو ول و جان سے قبول کر لیا کرو اس میں تہاری بھلائی اور بہتری ہے۔(حقانی ۵<۵/۱۰۱بن کثیر۱/۲۵۲)۔

انجام ارتداد

٢١٤ - يُسْنَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْجَرَامِ قَتَالٍ فِيُهِ قَلْ قِتَالٌ فِيْهِ كَبِيْرً ، وَصَدُّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ لَا وَالْحُرَاجِ ٱلْمَلِهِ مِنْهُ ٱكْبَرُ عِنْدَالُلَّهِ 5 وَالْفَتَّنَّهُ ٱكْبَرُ مِنَ ٱلقَتْلِ ، وَلاَ يَزَالُوْنَ يُقَاتِلُوْنَكُمْ حَتَىٰ يَرُدُو كُمُ عَنْ دِيْنِكُمْ إِنَّ اسْتَطَاعُوا ﴿ وَمَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَاوُلْنِكَ حَبِيطْتَ آعُمَالُكُمْ فِي الدُّنْيَا وَٱلْأَرْخُرُ لَاِنْ وَأُولُنِكُ أَصْحُبُ النَّآرِنَ مُمْ فِينُهَا خُلِدُوْنَ . ( اے محد صلی اللہ علیہ وسلم ) لوگ آپ سے مرمت کے میدوں میں قبال كرنے كا حكم يو چھتے ہيں ۔ آپ كبديجة كه اس ميں لراني كرنا بهت برا كناه ب اور الله تعالیٰ کی راہ ہے رو کنا اور الله تعالی کے ساتھ کفر کرنا اور مسجد حرام ے روکنا اور مسجد حرام کے لوگوں کو وہاں سے نکال دینا تو اللہ تعالیٰ کے نزویک اس سے بھی بر حکر ہے ۔ اور فتنہ برپا کرنا ، فتل سے بھی بر حکر ہے اور یہ ( کفار ) تو بہارے ساتھ بمیشہ لڑتے بی رہیں گئے تاکہ اگر یہ تم پر قابو یالیں تو متبس متبارے دین سے برگشتہ کر دیں اور تم میں سے جو کوئی اسے دین سے برگشتہ ہو گا اورجو کفری کی حالت میں مرے گا تو ان کے تمام اعمال دنیا و آخرت میں ضائع ہو جائیں گے ۔ اور یہی لوگ الل دورخ بیں اور وہ اس میں ہمیشہ رہیں تھے۔

صَدّ: روكنا - باز ركمنا - حاكل بونا - معدر ب ـ

يَزُالُونَ: وه بميشر راين ك -

يَرُدُوكُمُ : وه تبين لونا دين كَ - وه تبين محير دين ك - زدن مضارع - كرون ك - زدن مضارع - كرونكم : وه مرتد بو جائے كا - وه بير جائے كا - إرتداد ك مضارع -

حَبِطَتْ: ووضائع بوشي - وه غارت بوشي - حَبُط م مامنى -

شان تزول · ابن جریر ، ابن ابی عاتم ، طرانی نے کبیر میں ، ابن سعد اور بیبتی

نے اپنی اپنی سنن میں حضرت جند ب بن عبد اللہ سے روایت بیان کی کہ جنگ بدر سے دو میسنے جہلے جمادی الاخر ۲ ہے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے لینے پھوپھی زاد بھائی حضرت عبدالنہ بن بخش کو امیر بنا کر آٹھ مہاجرین کے ہمراہ مقام خلا کی طرف روانہ فربایا ۔ ( نخلہ کلہ اور طائف کے درمیان واقع ہے ، یہ وہی مقام ہے جہاں واقعہ معراج سے وہلے طائف کے تبلیغی سفر سے والہی میں جِتات نے آپ سے قرآن کرم سناتھا) ۔ ابن الی کی روایت میں ہے کہ حضرت عبداللہ کے علاوہ آٹھ آدی تھے ۔ ابن سعد کہ حضرت عبداللہ کے علاوہ آٹھ آدی تھے ۔ ابن سعد کہ حضرت عبداللہ کے علاوہ آٹھ آدی تھے ۔ ابن سعد ملی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عبداللہ کو ایک خط دیگر حکم دیا کہ اللہ تعالی کا نام لیکر دوانہ ہو جاؤ اور یہ خط اس وقت نگ نہ کھوننا جب تک تم دو دن کا سفر طے نہ کر لودو دن کے بعد اس خط کو کھول کر دیکھنا اور جو کچہ اس میں لکھا ہوا ہو اس پر عمل کرنا دور دن کے بعد اس خط کو کھول کر دیکھنا اور جو کچہ اس میں لکھا ہوا ہو اس پر عمل کرنا دور دن کے بعد اس خط کو کھول کر دیکھنا اور جو کچہ اس میں لکھا ہوا ہو اس پر عمل کرنا دور دن کے بعد اس خط کو کھول کر دیکھنا اور جو کچہ اس میں لکھا ہوا ہو اس پر عمل کرنا دور دن کے بعد اس خط کو کھول کر دیکھنا اور جو کچہ اس میں لکھا ہوا ہو اس پر عمل کرنا دور دن کے بعد اس خط کو کھول کر دیکھنا اور جو کچہ اس میں لکھا ہوا ہو اس پر عمل کرنا دور دن کے بعد اس خط کو کھول کر دیکھنا اور جو کچہ اس میں لکھا ہوا ہو اس پر عمل کرنا ۔

اس كے بعد صرت عبدالند كيلنے لكے تو انبوں نے عرض كيا يا رسول اللہ صلى اللہ عليه وسلم كس طرف جاؤں - آپ نے فرمايا كہ نجد كى طرف - حضرت عبدالله رواند ہو گئے اور دو روز كا سفر فے كرنے كے بعد ايك جگه پڑاؤ كيا اور آنحضرت صلى اللہ عليه وسلم كا والا نامہ كھولا تو اس كا مضمون اس طرح تھا ۔

" ہم اللہ الرحمن الرحم ۔ اما بعد ! تم اللہ كى بركت اور اسكى رحمت بر بجرومہ كر كے الله بمراہوں ميں ہوں ۔ بطنِ نظر ميں الله بمراہوں ميں ہوں ۔ بطنِ نظر ميں الله بمراہوں ميں ہوں ۔ بطنِ نظر ميں الله بمراہوں ميں كو انتظار كرو ۔ اميد ہے كہ ان كا مال متبارے باتھ كے اور تم الله بمارے باس لے آؤ " ۔

صفرت عبدالند الله الدران على والا نامر پر حكر فوراً دفا مندى ظاہر كى اور اس كا مفتمون لهن ساتھيوں كو سنايا اور ان سے يہ كبديا كه آنحفرت صلى الله عليه وسلم في محجد اس سے منع فرمايا ہے كہ ميں تم ميں سے كسى پر ذبروستى كروں - اب تم ميں سے جس كو شہادت پسند ہو وہ والى چلا جائے - جس كو شہادت پسند ہو وہ والى چلا جائے - يہر آپ آگ روانہ ہو گئے تو آپ كے سب ساتھى آپ كے ہمراہ تھے ـ جب يہ لوگ معدن النے ( تجاذ كے علاقہ ميں فرع سے اور ايك مقام ہے جب سے براہ ہو ہے اور ايك مقام ہے جب

جُران کہتے ہیں ) تو صفرت سعد ہن ابی وقاص اور عقبہ ہن غروان کا اونٹ کم ہو گیا ۔ یہ دونوں اونٹ کی تلاش میں دور تک نکل گئے ۔ پھر جب اونٹ طا تو راستہ بھول گئے ۔ اس طرح کئی روز کی تاخیر ہو گئی اس لئے یہ دونوں پیچے رہ گئے اور لینے ساتھیوں کے ہمراہ نظہ بڑی گئے ۔ قریش کا ایک تھارتی ہمراہ نظہ بڑی گئے ۔ قریش کا ایک تھارتی قافلہ جس میں عمرو بن صفری ، حبداللہ بن مغیرہ کے دو لڑے عمان اور نوفل اور ہشام بن مغیرہ کا مولی حکم بن کیسان تھے ، آتا ہوا دکھ ٹی دیا ۔ قافلے کے اونٹوں پر زیتون کا تیل ، کشمش اور چرے وغیرہ پر مشتل سامان تھارت لدہ ہوا تھا ۔ اہل قافلہ مسلمانوں کو دکھ کر دہشت ردہ ہو گئے ۔

يه واقعه اليے وقت بوا جب ماہ جمادي الآخر ختم اور ماہ رجب شروع بو رہا تما اور اس بات کا یقین نہیں تھا کہ حملہ ماہِ رجب ( یعنی ماہ حرام ) میں ہوا یا ماہ جمادی الاً خرمی ۔ حضرت حبدالند عنے لینے ساتھیوں ہے اس بارے میں مثورہ کیا کہ اگر ایل قافلہ کو چھوڑ دیا جائے تو یہ مکہ جا کر میری مبال موجودگی کی خبر پھیلادیں گے اور اگر الرائي كريل تو كبيل رجب كا مبدية يد شروع بو كيا بوجس ميل فتال حرام ہے - ليل ان کو تردد ہوا اور وہ گناہ کے خیال سے پیش قدمی سے ڈرے ۔ آخر یہی طے پایا کہ لا کر اس خطرے کو دور کر دیا جائے ۔ حضرت عبداللہ کے ساتھیوں میں سے و اقد "بن عبداللہ سبى نے ایک تیر مارا جس سے عمرو بن الحضرى مرعمیا - به مسلمانوں کے باتھوں مشركوں میں سے سب سے بہلا قتل تھا۔ اس کے ساتھ بی قافلے کے باقی لوگ بھاگ کھڑے ہوئے اور مسلمانوں نے ان کے تمام سامان پر قبضہ کر لیا ۔ یہ اسلام میں سب سے پہلا مال غنیت تھا ۔ اہل قافلہ میں سے عثمان اور حکم گرفتار ہوئے جو مشرکین کے سب سے وسلے قیدی تھے جبکہ نوفل بھاک نکلنے میں کامیاب ہو گیا ۔ اس وقت تک مال غنیت کی تقسیم کے بارے میں کوئی حکم نازل جنیں ہوا تھا اس لئے خطرت عبداللہ سنے بعض مفرین کے مطابق محض لینے اجہاد سے چار فس لینے ساتھوں میں تقسیم کر دئے اور باقی ایک خس مدسنه چنج کر آنحضرت صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں پیش کیا ۔ یہ اسلام میں سب سے بہلا فس تما۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں نے منہیں ماہ حرام میں لڑائی کی اجازت تو منہیں دی تھی ۔ میر اس مال نفیت میں سے آپ نے کچہ نہیں لیا اور فرمایا کہ بہب تک وجی نازل نے ہو اس وقت تک مال غنیت اور قید ہوں کو حفاظت سے رکھو۔

مسلمانوں میں بھی ہے بات سخت ناپسند کی گئی اور کفار نے تو کہنا شروع کر دیا کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے اصحاب نے حرمت والے مہینوں میں قبال کو طال کر لیا یہ صالات و کھ کر حضرت عبداللہ اور ان کے ساتھیوں کو بڑا صدمہ ہوا اور انہوں نے یہ خیال کیا کہ ان سے بہت بڑی غلطی ہو گئی ہے ۔ انہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ابن حضری کو قبل کرنے کے بعد شام کو بم نے رجب کا چانہ و کھا گر بمیں یہ معلوم نہیں ہو سکا کہ بم نے یہ قبل رجب میں الائخر میں ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ ( مظہری رجب میں کیا یا بھاوی الائخر میں ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ ( مظہری ۔ اس کی اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ ( مظہری ۔ ۱۲۹۳ ، ابن کثیر ۲۵۲ ۔ ۱۲ ) ۔

تشریع : عرب کا قدم دستور تھا کہ رجب ، ذیعقدہ ، ذی الحجہ ، اور محرم میں جنگ وجدال جنس کرتا تھا ۔ بلکہ وجدال جنس کرتا تھا ۔ بلکہ اسکو سخت معیوب جانتے تھے ۔ صفرت ابراھیم علیہ السلام کے عبد سے بہی دستور چلا آرہا تھا ۔ اسلتے لوگوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بوچھا کہ کیا ان مہینوں میں آرہا تھا ۔ اسلتے لوگوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بوچھا کہ کیا ان مہینوں میں بخی جہاد ، قبال جائز ہے ، اللہ تعالیٰ نے جواب میں فرمایا کہ بلا شبہ ان مہینوں میں لا ان سینوں میں کرنا ، اور اللہ تعالیٰ کا انگار کرنا ، اور اللہ تعالیٰ کا انگار کرنا ، اور اللہ تعالیٰ کا انگار دینا در بلوگوں کو مسجد حرام سے روکنا اور وہاں کے رہنے والوں کو ناحق نکال دینا کہ کافروں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابۂ کرام کو کہ سے نکال دینا اس سے بھی بڑھکر گناہ ہے اور ان کا یہ فتنہ کہ وہ مسلمانوں کو ہر جگہ ساتے پھرتے اس سے بھی بڑھکر ہے ۔ اس جب انہوں نے ان مہینوں کی حرمت کا خیال جنس میں قبل سے بھی بڑھکر ہے ۔ اس جب انہوں نے ان مہینوں کی حرمت کا خیال جنس کیا تو تم پر بدلہ لینے میں کیا گناہ ہے ، (حقائی ۱۵۵۵) ۔

کہ اور دیگر کفار ان کی ہر طرح سے کالفت کرتے رہیں گے ۔ وہ ہر حال میں اور ہر موقع انہیں عرم موقع پر ان کو نقصان چہنی نے میں کوئی کسر باتی نہ چھوڑیں گے خواہ یہ موقع انہیں عرم کی حدود میں طے یا حرمت والے مہینوں میں ۔ جیبا کہ انہوں نے حدیدہ کے موقع پر کیا کہ اس وقت وہ کسی احترام اور برکت کی پرواہ نہ کرتے ہوئے صرف مسلمانوں سے حد اور دشمنی کی بنا پر مرنے مارنے کیلئے تیار ہو گئے اور ان کو کمہ جا کر عمرہ کرنے سے حد اور دشمنی کی بنا پر مرنے مارنے کیلئے تیار ہو گئے اور ان کو کمہ جا کر عمرہ کرنے سے دو کد یا ۔ یہ لوگ اسلام سے اس قدر بیزار تھے کہ اگر ان کا اس چلنا تو یہ ہر ممکن طاقت

اور تدبیر استعمال کرکے مسلمانوں کو ان کے دین سے چھیر دیتے اور البیس برانے اور باطل عقائد کے ملننے پر مجبور کردیتے اور اگر ان کا ذرا بھی بس چلنا تو یہ اسلام کا نام و نشان بی مثا دیتے ۔

اس کے بعد اس آیت میں یہ تبدید کی گئی کہ اگر کوئی مسلمان ، خواہ کافروں سے ڈر کر خواہ کسی لارلی میں آکر اسلام چوڑ کر کفر کی طرف لوٹے گا اور پھر وہ مرتے وم تک کفر پر ہی قائم رہے گا تو اس کے تمام اعمال ضائع ہو جائیں گئے ۔ اسے ونیا میں بھی اس کی مزاطع گی اور آخرت میں بھی ۔

# رحمت الني كے اميدوار

٢١٨ - إِنَّ ٱلَّذِيْنَ أَمَنُو ا وَالَّذِيْنَ هَاجُرُوا وَجُهَدُوا فِي سَبِيْلِ اللهُ عَفُورٌ رَّحِيمً عَ اللهِ اوَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيمً ع

بیٹک جو لوگ ایمان لائے اور جنہوں نے بجرت کی اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد کیا سو وہی لوگ اللہ تعالیٰ بخشنے والا مبربان ہے۔ والا مبربان ہے ۔

شان مرول: حضرت عبداللہ بن بخش اور ان کے ساتھیوں کے بارے میں لوگوں نے کہا کہ حرمت والے میں لونے کے باحث اگر ان کو کوئی گناہ بنیں ہوا تو اس جباد کا ان کو کوئی تواب بھی بنیں طے گا۔ حضرت عبداللہ کے ساتھیوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا ہمیں اس سفر کا اجر لے گا اور کیا یہ جہاد شمار ہوگا۔ اس وقت اللہ تعالیٰ فی نہ تہ تان فرمائی۔ ( ابن کثیر ۱۲ میں ۔) ۔

تحری : حرمت والے میبنے کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا حکم سنکر دل لشکر کو مختاہ یہ ہونے کا تو اطمینان ہو گیا تھا۔ مگر اس بات کا اطمینان مہیں تھا کہ اس میں تواب بھی ہوا ہے یا مہیں ۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جو لوگ ایمان لائے اور جہوں نے اللہ تعالیٰ کی راہ میں جرت کی اور جہاد کیا تو الیے لوگ تو اللہ تعالیٰ کی رحمت کے امیدوار ہوتے ہیں اور تم لوگوں میں یہ صفات موجود ہیں یعنی ایمان اور جرت تو جبلے امیدوار ہوتے ہیں اور تم لوگوں میں یہ صفات موجود ہیں یعنی ایمان اور جرت تو جبلے ہیں ہوا ہی کی تھی لہذا

ہمارے نزدیک وہ مجی جہاد ہی میں شمار ہے ۔ اس کئے تہمیں نا ہمید ہونے کی صرورت نہمیں ۔ اللہ تعالیٰ اس غلطی کو معاف فرمادے گا اور ایمان و ہجرت اور جہاد کی وجہ سے تم پر رحمت کی نظر کرے گا۔ (معارف القرآن ۱۲۵/۱) ۔

شراب و قمار کے احکام

٢١٩ - يَسْنَلُوْنَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ . قُلْ فِيُهِمَا اِثْمُ كَبِيْرٌ وَ مَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَ اِثْمُهُمَا اَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا .

( اے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم ) لوگ آپ سے شراب اور جوئے کا حکم ہو چھتے ہیں ۔ آپ کبد علاقے کہ ان دونوں میں بڑا گناہ ہے اور لوگوں کے لئے کچے فائدے بھی بیں ادر ان کا گناہ ان کے فائدے سے بڑھکر ہے ۔

النخصر جمبور كا تول يہ ہے كہ لغت ميں فراس چيز كو كہتے ہيں ہو عقل كو خبط كر دے ۔ امام ابو صنيذ كا قول يہ ہے كہ فرانگور كے كچ شيرہ كو كہتے ہيں ۔ جب دہ گاڑھا ہو جائے ( اس ميں نشہ ہو جائے ) اور اس ميں بھاگ الحصن گئيں ۔ صاحبين كے نزديك بھاگ ليلنے كی شرط بنيں ۔ امام مالك ، امام شافعی اور امام احمد كا قول يہ ہے كہ جس شربت كا زيادہ في لينا نشہ كرتا ہو وي في فينا نشہ كرتا ہو وي فينا نس كرتا ہو وي فينا نس كا نوادہ في فينا نس كرتا ہو وي فينا نس كرتا ہو وي فينا نس كرتا ہو وي فينا كرتا ہو وي فينا نس كرتا ہو وي فينا نس كا نبادہ فينا نس كا نبادہ فينا كا نبادہ فينا كرتا ہو وي فينا نس كا نبادہ فينا كرتا ہو وي فينا كرتا ہو

شان تزول: الم احد في حضرت الع بريرة عدد الت ك كد أنحضرت صلى الله

عليه وسلم جب جرت كر ك مدسيد منوره تشريف لائے تو اس وقت مدينے كے باشندے شراب بیتے اور جوا کھیلتے تھے ۔ انہوں نے آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ان دونوں کے بارے میں سوال کیا تو اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ ( مظہری ۲۹۲ / ۱ ) ۔ مدينية منوره بمني ك بعد چند صحابه كو شراب اور جوت ك مفاسد كا احساس ہوا ۔ چنائی صفرت عرم ، حضرت معاذ میں جبل اور چند انصاری صحابہ نے اس احساس کی بنا بر آنحضرت صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا که شراب اور قمار انسان کی عقل کو بھی خراب کرتے ہیں اور مال کو بھی برباد کرتے ہیں ۔ ان کے بارے میں آپ کا کیا ارشاد ہے ۔ اس ہر یہ آیت نازل ہوئی ۔ ( معارف القرآن arr ) ، تدریکی حرمت مشراب . یہ بہلی آیت ہے جس میں شراب اور جونے کو ممنوع قرار دیا گیا اور بتایا گیا کہ اگر چہ شراب اور جونے میں لوگوں کے لئے کھے ظاہری فوائد بھی ہیں مگر ان دونوں میں ان کے فوائد سے زیادہ بڑی بڑی گناہ کی باتیں ہیں جن می انسان بسلًا ہوسکتا ہے ۔ اس آیت میں شراب کو صاف طور پر حرام بہیں کیا گیا بلکہ اس کے مفاسد اور فرابیاں بیان کر کے اس کو ترک کرنے کی ترغیب دی گئی ہے۔ اس لئے اس آیت کے نازل ہونے کے بعد بعض صحابے نے تو اس وقت شراب چوڑ دی اور بعض نے یہ خیال کر کے کہ شراب کو حربم تو مہیں کیا گیا ہے بلکہ اس کے مفاسد اور خرابیوں کی بنا ہر اس کو گناہ کا سبب قرار دیا گیا ہے ، اس کو پیتے رہے ۔ عبال تک کہ ایک روز صرت عبدالرحن ان موف نے صحاب کرام میں سے اپنے چند ووستوں کی وعوت کی ۔ کھانے کے بعد حسب وستور شراب فی حتی ۔ اس حال میں مغرب کی نماز کا وقت آگیا ۔ سب نماز کے لئے کوے ہو گئے اور ایک صاحب کو المحت كے لئے آگے برحا ديا ۔ انہوں نے نشد كى حالت ميں سورة قُلْ يَا تَكُما ٱللَّهِ رُدْنَ كى غلط الاوت كر دى ۔ اس ير شراب سے روكنے كے لئے دوسرى آيت نازل بوئى ۔

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوْ ا لَا تَقُرَبُوا الصَّلُولَا وَ اَنْتُمُ سُكَارَى . ( نساء آيت ٢٣) -

اے ایان والو! تم نشر کی حالت میں نماز کے قریب بھی ند جاؤ ۔

اس آیت کے ذرایعہ نماز کے اوقات میں شراب کو قطعی طور پر حرام کر دیا گیا گر باتی اوقات میں اس کی امازت رہی نے بعض صحابہ نے تو بلبلی آیت کے نازل ہونے

کے بعد بی شراب کو ترک کر دیا تھا ۔ مھر جب یہ دوسری آیت نازل ہوتی کہ نشہ کی حالت میں نماز کے قریب بھی نہ جاؤ تو کیے اور صحابہ نے یہ خیال کرتے ہوئے کہ جو چیز انسان کو نماز نہ پڑھنے وے اس میں کوئی خوبی نہیں ہوسکتی ، شراب کو بالکل ترک کر دیا ۔ مگر چونکہ شراب کی حرمت اب بھی صاف طور پر نازل نہیں ہوئی تھی اسلتے کچے صحابہ اسکے بعد بھی نماز کے اوقات کے علاوہ ووسرے اوقات میں چیتے رہے ۔ کوئی صح کی نماز کے بعد لی لینا تو اس کا نشہ ظہر کے وقت تک اثر جاتا ، کوئی عشاء کی نماز کے بعد یی لیا تو صح تک اس کا نشہ احر جاتا ۔ مجر ایک روز عتبان بن مالک نے بہت سے لوگوں کی وعوت کی اور اس میں کیے مسلمانوں کو بھی بلایا جن میں حضرت سعد میں ابی وقاص بھی تھے ۔ کمانے کے بعد شراب کا دور جلا ۔ لوگوں نے اسقدر شراب بی کہ ان کو وہیں نشه ہو گیا اور نشہ کی حالت میں لوگ شعر و شاعری اور لینے لینے مفاخر بیان کرنے گئے حضرت سعد "بن ابی وقاص نے ایک قصیرہ پڑھا جس میں انصار کی جو اور اپنی قوم کی بڑائی می ۔ اس ہر انصار میں سے ایک نوجوان نے فصہ ہو کر اونٹ کے جرے کی ایک بڈی صفرت سعد کے سر پر ماری جس سے ان کا سر پھٹ کیا ۔ صفرت سعد سعد انحسزت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر اس انصاری کی شکایت کی ۔ اس وقت آنحضرت صلى الله عليه وسلم نے دعا فرمائی اَللَّكُمُّ مَيِّنٌ لَّنَا فِي الْحَمْرِ مَيَّا فَاشَافِياً . ( اے اللہ شراب کے بارے میں ہمارے کئے واضح حکم بیان فرمادے ۔ اس بر الله تعالى في سورة مائده كي به آيت نازل فرماني جس مي شراب كو مطلقة حرام قرار ويديا حميا \_

لَا يُتُعَا الَّذِيْنَ الْمَنُواُ إِنَّمَا الْخُمْرُ وَ الْمَيْسِرُوا لَا نُصَابُ وَالْاَ زُلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطِنِ فَاجْتَنِبُولُا لَمَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ، ( الده آیت ۹۰ ) .

اے ایمان والو! بلا شبہ شراب ، جوا ، بت اور جوئے کے تیر یہ سب گندے اور شیطانی کام بیں ۔ لیس تم اس سے بچ تاکہ تم فلاح پاؤ ۔ ( مظہری ۲۹۵، ۱۲۲، معارف انقرآن ۵۲۳، ۵۲۳ / ۱) ۔

شراب عربوں کے رک و ریشہ میں خوب رچی و بسی ہوئی تھی اس عادت کو ترک کرنا ان کے لئے انہمائی شاق اور گراں ہوتا اس لئے قرآنِ کریم نے حکیمانہ طور پر چہلے اس کی برائی ذہب نشین کرائی پھر اس کا استعمال نمازوں کے اوقات میں ممنوع قرار دیا پھر
ایک خاص مدت کے بعد اس کو بالکل حرام کردیا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی شراب کے
بارے میں پہلے عذاب کی سخت وحیدیں بمآئیں اور فرمایا کہ یہ ام الخبائث اور ام اسفواحش ہے۔ اس
کو پی کر آدمی بڑے بڑے گناہوں کا ارتکاب کرتا ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا
شراب اور ایمان جمع مہیں ہوسکتے۔ (نسائی) ترمذی میں حضرت انس سے مروی ہے کہ رسول اللہ
صلی اللہ علیہ وسلم نے شراب کے بارے میں دس آدمیوں پر لعنت فرمائی ہے۔ (۱) شراب نجو شراب نجو کی اس کو لاد کر لانے والا۔ (۱) شراب نجو کے اس کے دولا۔ (۱) اس کی آمدنی
لئے دائی جائے۔ (۱) بنانے والا (۱) بینے والا (۱) باس کی آمدنی

# ثفلی صدقہ کا حکم

ادر وہ آپ سے سوال کرتے ہیں کہ ( اللہ تعالیٰ کی راہ میں ) کیا خرج کریں ۔
آپ کمدھکتے کہ جو بنہاری ضرورت سے زیادہ ہو ۔ اللہ تعالیٰ بنہارے لئے اپنے
احکام اس طرح کھول کھول کر بیان کرتا ہے تاکہ تم خور و فکر کرد ۔ دنیاد
آخرت کے معاملات میں ۔

الْعُفُو طاؤس كِت بين كه اس سے مراد يہ ہے كه جو جبے آسان ہو - عطا ، سدى اور قنادہ كا تول ہے كه عفو طرورت سے زيادہ مال كو كہتے بيں - اس سے نفل صدقہ مراد ہے -

فشانِ نزول ابن ابی ماتم نے سعید اور عکرمہ کے طریق ہوا تو چند صحابہ روایت کی کہ جس وقت صحابہ کو راہ خدا میں مال خرج کرنے کا حکم ہوا تو چند صحابہ نے آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاصر ہو کر عرض کیا کہ ہمیں معلوم بہیں کہ اس خرج کرنے ہے کیا مراد ہے جس کا ہمیں حکم ہوا ہے ۔ لہذا ہم کیا خرج کریں ۔ اس خرج کرنے سے کیا مراد ہے جس کا ہمیں حکم ہوا ہے ۔ لہذا ہم کیا خرج کریں ۔ اس بریہ آیت نازل ہوئی ۔

ایک اور صدیث میں ہے کہ صفرت معافر جبل اور صفرت تعدید کے اللہ اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالی لینے بندوں کو اپنی راہ میں خربی کرنے کا حکم فرماتا ہے ۔ ہمارے پاس غلام بھی ہیں اور نقد مال و گر کے لوگ بھی ۔ اب ہم لینے مالوں میں سے کیا خربی کریں ۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرماتی ۔ (مظہری ۲۲۲ / ۱ ، جلالین ۱۱۲ ،

تنشری : اس آبت کے حکم کی وجہ سے صحابہ کی یہ طالت تھی کہ جو کچھ کہتے اس میں سے اپنے خرچ کے موافق رکھ کر باقی خیرات کر دیتے تھے ۔ مچر فرمایا کہ اللہ تعال تم سے اسی طرح صاف صاف آیتیں بیان کرتا ہے تاکہ تم ولائل اور احکام میں غور کرو ۔ اور فائی دنیا کی طرف سے بو رغبت ہو کر آخرت کی طرف متوجہ ہو جاؤ جو ہمیشہ باتی

رہنے والی ہے۔ اپس تم اس کو اختیار کرو جو تہارے حق میں زیادہ بہتر ہو اور لینے مال میں ہے صرف اتنا رکھ لیا کرو جو دنیا میں تہاری معاش کے لئے کافی ہو باقی سب خرج کر دو تاکہ تہیں آخرت کا فائدہ حاصل ہو اور جان لو کہ اللہ تعالیٰ بی ہر کام کی مصلحت اور اس کے انجام سے خوب واقف ہے۔ اپس اس کے احکام پر عمل کرنے اور جن باتوں سے اس نے منع فرمایا ہے ان سے باز رہنے میں جلدی کرو تاکہ تہیں دونوں باتوں سے اس نے منع فرمایا ہوں۔ (مظہری ۱۲۵۳ میں جلدی کرو تاکہ تہیں دونوں جنانوں کے فائدے حاصل ہوں۔ (مظہری ۱۲۵۳ میں اس)۔

مسلم شریف میں حضرت جابر سے مردی ہے کہ رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص سے فرمایا کہ لینے نفس سے شروع کر، پہلے ای پر صدقہ کر، پھر ہے تو لینے بال بچوں پر، پھر ہے تو ادر دوسرے حاجمتندوں پر، مسلم ہی میں حضرت ابو ہر برہ تا ہم مردی ہے کہ سب سے افضل خیرات وہ ہے جو انسان لینے فرج کے مطابق باتی رکھ کر، پی بوئی چیز کو اللہ تعالیٰ کی راہ میں دے ۔ او پر والا باتھ نیج والے باتھ سے افضل ہے ۔ وہلے انہیں دے جن کا خرج تیرے ذمہ ہے ۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ اے ابن آدم! جو تیرے پاس اپنی صرورت سے زائد ہو ایک اور حدیث میں ہے کہ اے ابن آدم! جو تیرے پاس اپنی صرورت سے زائد ہو اے اللہ تعالیٰ کی راہ میں دے والنا ہی تیرے لئے بہتر ہے ۔ اس کا روک رکھنا تیرے لئے بہتر ہے ۔ اس کا روک رکھنا تیرے لئے بہتر ہے ۔ اس کا روک رکھنا تیرے لئے برا ہے ۔ ہاں اپنی صرورت کے مطابق خرج کرنے میں جھے پر کوئی طامت منہیں ۔ لئے برا ہے ۔ ہاں اپنی صرورت کے مطابق خرج کرنے میں جھے پر کوئی طامت منہیں ۔ لئے برا ہے ۔ ہاں اپنی صرورت کے مطابق خرج کرنے میں جھے پر کوئی طامت منہیں ۔ ( ابن کھی برا ہے ۔ ہاں اپنی صرورت کے مطابق خرج کرنے میں جھے پر کوئی طامت منہیں ۔

### یتیموں کے ساتھ حسن سلوک

۱۲۰ - ویستگونک عن الیشمی ، قل اصلاح آهم خیر دو ان انتخالطو هم خیر دو ان انتخالطو هم فاخوانگم ، والله یغلم المفسد من المصلح ، وکو شاء الله کا خفیت من المصلح ، وکو شاء الله کا خفیت کم دان الله عزیز کریم ، این الله عزیز کریم ، اور ده آپ سے بیموں کے بارے میں سوال کرتے ہیں ۔ آپ بمدھ کے جسمیں انکی بمطائی ہو دہ بہتر ہے ۔ اور اگر تم ان سے مل جل کر رہو تو دہ تہارے بھائی ہی اور اللہ تعالی مفسد اور مصلح کو خوب جانتا ہے اور اگر اللہ تعالیٰ جابتا تو تمہیں دھواری میں ڈالدیتا ۔ بیشک اللہ تعالیٰ عرات و حکمت والا تعالیٰ جابتا تو تمہیں دھواری میں ڈالدیتا ۔ بیشک اللہ تعالیٰ عرات و حکمت والا

تُنخَالِطُوهُمُ مَم ان كو ( خرج ميں ) طالو - تم ان كو شريك ركھو - مُعَالطَة مُ سے مضارع -

لَا عَنَاتَكُمْ الدية وه تبين مصيبت من دالدياً ، الدية وه تبين مشكل من دالدياً ، الديا ، الدينا ، إعَنَاتُ سے مامنی ،

فشانِ مُرُول جب یہ آیتیں ۔ وَلاَ تَفْرَوْا مَالَ الْبِیْمِ اللّٰ بِالّٰیِّ مِی اَحْسَنُ اور اِنَ الّٰهِ بِنَ اللهِ بَاللهِ مُرك اللهِ بَاللهِ عَلَم مسلمان بهت ورے بهاں تک کہ انہوں نے بیٹیوں کے مال لینے مال سے بالکل علیمہ کر دئے ۔ اور بیٹیم کا کھانا بھی علیمہ و کیا یا جانے لگا اور اگر اس میں سے کچے نیج جاتا تو اسے خود نہ کھاتے بلکہ اسے ولیے بی دکھا دہ نے اخر وہ مز بس کر ضائع ہو جاتا ۔ بھریہ نقصان بھی انہیں ناگوار گردا اور سب نے مل کر آنحضرت صلی الله علیہ وسلم سے اس کے بارے میں سوال کی تو یہ آیت نازل ہوئی ۔ (مظہری ۱/۲۵) ۔

گفتر می کی ارد میں اللہ علیہ وسلم یہ لوگ آپ سے بتیموں کے بارہ میں سوال کرتے ہیں تو ان سے کہدھ کہ اصل مقصد تو انکی خیر خوابی ہے ۔ اگر تم دیکھو کہ ان کی خیر خوابی انکا مال علیحہ ہ کرنے میں ہے تو اسی طرح کرلو اور اگر تم ان کو اپنے ساتھ شریک رکھنے میں ان کی بہتری کچھو تو یہ بھی شمیک ہے کیونکہ وہ بھی بتہارے بھائی ہیں اور بھائی ایک ووسرے کی امداد بھی کرتے ہیں اور خیر خوابی کے طور پر ایک ووسرے کے مال سے نفع بھی اٹھالیتے ہیں ۔ اور جو شخص خیانت اور یتیم کا مال خراب کرنے اور ناحق کھانے کی نیت ہے اس کے ساتھ شرکت کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ الیے مفسد کو بھی ناحق کھانے کی نیت ہے اس کے ساتھ شرکت کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ الیے مفسد کو بھی بارے میں بہارے سے شکی اور مشکل پیدا کر دیتا اور بہارے لئے بیموں کے ساتھ شرکت کرنا جائز نہ کرت گر اس نے تم پر یہ آسانی کی اور خیر خوابی کے طور پر بتیموں کے ساتھ شرکت کرنا جائز نہ کرت گر اس نے تم پر یہ آسانی کی اور خیر خوابی کے طور پر بتیموں کے ساتھ شرکت کو بہارے نے خواہ وہ حکم بندوں پر آسان ہو یا گراں ۔ وہ لینے فضل سے اپنی کے ساتھ شرکت کو مطابق اور لوگوں کی طاقت کے موافق حکم دیتا ہے ۔ (مظہری ۱۵۷۵ ) ۔

## مشرک سے نکاح

الآل - وَلاَ تَنْكِحُوا الْمُشِرِكُتِ حَتَى يُوْمِنَ . وَلاَ مَهُ تُوْمِنَهُ كَذِيرٌ مِّنْ ثُمُشِرِكَةٍ وَلَوْا عُجَبُتُكُمْ ، وَلاَ تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَتَى يُوْمِنَ يُوْمِنَ يُوْمِنُ فَيْرَ مِّن ثُمُشِرِكِ وَلَوْ اَعْجَبُكُمْ . حَتَى يُوْمِنُ فَيْرَ مِّن ثُمُشْرِكِ وَلَوْ اَعْجَبُكُمْ . حَتَى يُوْمِنُونَ يَوْمُ مُنْوَا ، وَلَعَبْدُ مُؤْمِنُ خَيْرَ مِّن ثُمُشْرِكِ وَلَوْ اَعْجَبُكُمْ . أُولْنِكَ يَدُعُونَ إلى النَّارِ أَةً وَاللَّهُ يَدْعُوا اللَّي الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَ لا أُولْنِكَ يَدُعُونَ إلى النَّارِ أَةً وَاللَّهُ يَدْعُوا اللَّي الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَ لا إِلَى النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ،

اور تم مشرک عورتوں سے نکاح نہ کرو جب تک وہ ایمان نہ لے آئیں اور مشرک عورت ) تہیں مشرک عورتوں سے تو ایماندار کنیز بہتر ہے اگر چہ وہ ( مشرک عورت ) تہیں بعلی گئے ۔ اور ( مسلمان عورتوں کو ) مشرکین کے نکاح میں نہ دو جب تک کہ وہ ایمان نہ لائیں ۔ اور ایماندار غلام مشرک ( مرد ) سے بہتر ہے اگر چہ وہ ( مشرک ) تبہیں بھلا ہی معلوم ہو ۔ یہ ( مشرک ) تو تبہیں جہنم کی طرف بلاتے ہیں اور اللہ تعالی لینے حکم سے تبہیں جنت اور مغفرت کی طرف بلاتا ہے ۔ اور وہ لوگوں کو لینے احکام کو ل کھول کر بتاتا ہے تاکہ وہ یاد ر کھیں ۔

أَعْجَعُبُتُكُمْ : وه تهين الجالكا - وه تهين بحلالكا - إعجابُ سے مامنی -

شمان ترول: عظامہ بنوی فرماتے ہیں کہ رسول الند صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو مرثد غنوی کو اس لئے کہ بجیجا کہ وہاں سے مسلمانوں کو پوشیدہ طور پر تکال لائیں ۔ جب یہ کمہ بجیجا کہ وہاں سے مسلمانوں کو پوشیدہ طور پر تکال لائیں ۔ بگی کہ اے ابو مرثد کیا تم مجی سے خلوت بنیں کرو تے ۔ انہوں نے فرمایا کہ مجیے اسلام نے ایسی باتوں سے روک ویا ہے ۔ وہ بجینے لگی کہ تم مجی سے نکاح تو کر سکتے ہو ۔ انہوں نے کہا کہ باں مگر جبلے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس جا کر آپ سے اجازت اوں گا ۔ اس کے بعد اس عورت نے طور مجا دیا ۔ مشرکوں نے آگر ابو مرثد کو بہت مارا ۔ مجر وہ ان کو جھوڑ کر جلے گئے ۔ جب ابو مرثد واپس مدینے جہنے تو انہوں نے بہت مارا ۔ میر وہ ان کو جھوڑ کر جلے گئے ۔ جب ابو مرثد واپس مدینے جہنے تو انہوں نے آگر ابو مرثد کو بہت مارا ۔ میر وہ ان کو جھوڑ کر جلے گئے ۔ جب ابو مرثد واپس مدینے جہنے تو انہوں نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر تمام واقعہ بیان کیا اور بوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر تمام واقعہ بیان کیا اور بوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر تمام واقعہ بیان کیا اور بوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر تمام واقعہ بیان کیا اور بوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر تمام واقعہ بیان کیا اور بوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر تمام واقعہ بیان کیا اور بوچھا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ کیا کہ کیا کہ کو جبور کیا کہ کہ کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کہ کیا کہ کی خدمت میں حاضر ہو کر تمام واقعہ بیان کیا اور کیا کیا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کر تمام واقعہ بیان کیا اور کو کیا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کو کیا کہ کیا کر تمام واقعہ بیان کیا اور کر جملے کے کیا کیا کیا کہ کرمیں کیا کہ کیا کیا کہ کرتے کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کرا کیا کہ کیا کہ کیا کہ

وسلم کیا میرے لئے اس سے نکاح کرنا جائز ہے ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ ( مظہری ۲۷۵ ، ۲۷۱ / ۱ ) ۔

حین کے احکام

٢٢٢ ، ٢٢٣ - وَيَسْنَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيْضِ ، قُلْ هُوَ اَذَى فَاغَتَزِ لُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيْضِ وَلاَ تَقْرَبُو هُنَّ حَتَى يَطْهُرُنَ ءَ فَاذَا تَطَهَّرُنَ فَاتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ اَمَرَكُمُ اللّهُ ، إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ التَّوَا بِيْنَ وَ يُحِبُّ النَّهُ عَرْثُ لَكُمْ مِ فَاتُوا بِيْنَ وَ يُحِبُّ المُتَطَعِرِيْنَ ، نِسَاءً كُمْ حَرْثُ لَكُمْ مِ فَاتُوا بِيْنَ وَ يُحِبُ النَّهُ وَقَدِ مُوالِا نَفُسِكُمْ ، وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ مُلْقُولًا وَبَشِرِ الْمُوء مِنِيْنَ ، وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ مُلْقُولًا وَبَشِرِ الْمُوء مِنِيْنَ ،

اور وہ آپ سے حیض کے بارے میں بوچھتے ہیں۔ آپ کبدیجئے کہ وہ نجاست ہے۔ پس تم حیض میں عورتوں سے الگ رہو اور ان کے پاس نہ جاؤ مہاں تک کہ وہ پاک ہو جائیں تو تم ان کے تک کہ وہ پاک ہو جائیں تو تم ان کے پاس جاؤ جس طرح ہے اللہ تعالیٰ نے تمہیں اجازت دی ہے۔ بیشک اللہ تعالیٰ تعالیٰ تعالیٰ اللہ تعالیٰ اللہ تعالیٰ تع

پسند کرتا ہے توبہ کرنے والوں اور پاک و صاف رہنے والوں کو ۔ متباری بیویاں متباری کھیتی ہیں ہوں جس طرح چاہو آؤ ۔ اور لینے لئے آگے ( عاقبت ) کے واسطے بھی کچے تیاری کرو اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو ۔ اور لیقین رکھو کہ بیشک تنہیں اللہ تعالیٰ کے سلمنے حاصر ہونا ہے ۔ اور ایمانداروں کو خوشمبری سنادو ۔

المَحِیْضِ حِیْسُ کا آنا ۔ حین کا مقام ۔ حیض کا زمانہ ۔ خیفُ سے مصدر بھی ہے اور اسم ظرف زمان و مکان بھی ۔ حیض اس خون کو کہتے ہیں جو عورتوں کو ہر ماہ آتا ہے ۔

اَذَّى: ايذا ـ تكنف ـ ناياك ـ مندي ـ

فَاعْتَرِ لُوا . ثَمَ كناره كرد - ثم الله ربو - إَعْتِرَالَ ع امر -

شان نزول: حضرت انس سے مردی ہے کہ یہود کی عادت تھی کہ جب ان میں سے کئی مورت کو ایام آتے تو وہ اس کو نہ تو لینے ساتھ کھلاتے تھے اور نہ لینے گر میں دہنے ویے دیتے تھے ۔ صحابہ کرام نے اس کے بارے میں آنحضرت صنی اللہ علیہ وسلم سے دریافت فرمایا تو اللہ تعالی نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ ( ابن کٹیر ۲۵۸ / ۱ ) ۔

النظري : اس آيت ميں اپني عور توں كے ساتھ ظاف فطرت پيش آنے يعني حيض كى حالت ميں صحبت كرنے سے منع فرمايا گيا ہے . كيونكم يہ طرفين كى تدرستى كے لئے مطر اور پاكيز گى كے خلاف ہے ۔ اس معاملہ ميں بعض اقوام افراط و تفريط كا شكار تحس . بهود يوں ميں دستور تحاكہ وہ حيض والى عورت كو عليم مكان ميں ركھتے تھے ، نہ اس كے باتھ كا يكا بوا كھاتے تھے اور نہ اسے كسى چيز كو باتھ نگانے دیتے تھے ۔ اس كے بر عكس عيمائيوں ميں كسى قسم كى قبيد نہ تھى ۔ صحابہ كرام ميں ہر قوم كے لوگ تھے اور وہ اس كى اپنى عادت كے موافق كيا كرتے تھے ۔

الله تعالیٰ نے فرمایا کہ حیض ایک ناپاک ہے اس لئے ایام حیض میں ان سے ہر بیز کرو اور جب تک وہ فوب پاک نہ ہو جائیں ان سے صحبت نہ کرو ۔ پاک ہو جانے کے بعد منہیں ہر طرح سے فائدہ حاصل کرنے کا اختیار ہے ۔ اس کے ساتھ ہی فرمایا کہ صرف لذتوں ہی میں منجک نہ رہو بلکہ آخرت کی بھی فکر کرو کیونکہ ایک روز تہیں الله

تعالی سے سنا ہے ۔ لبدا تقوی اور رہ برزگاری اختیار کرو اور ہر معاملہ میں اللہ تعالی سے زرو - ( حقانی - ۱/ ۵۸۰ ) -

قرآنِ كرم ميں حيض كى كوئى مدت بيان مبسي كى تحتى بلكه اس كو عرف عام بر چوڑ دیا گیا ۔ امام ابو صنیفہ کے الزدیک بیہ مدت کم از کم تین دن اور زیادہ سے زیادہ وس ون ہے ۔ امام شافعی کے نزویک کم از کم ایک رات ون اور زیادہ سے زیادہ پندرہ دن ہے ۔ امام مالک کہتے ہیں کہ کوئی حد مقرر مبسی قرآن کریم نے حیض کے ایام س صرف جماع کی ممانعت بیان کی ہے ، حیض کے باقی احکام مثلاً نماز نہ پڑھنا ، نماز کی قضا لازم نه ہونا ، روزہ نه رکھنا ، روزے قضا کرنا ، مسجد میں نه جانا ، قرآنِ مجمید کو نه چھونا ، طواف نہ کرنا ، نفاس ( بحیہ جننے کی حاست ) کے احکام اور اس کی مدت وغیرہ یہ چونا ، طواف ند رو . سب احکام صحیح حدیثوں سے ثابت ہیں - ،

٢٢٣ ، ٢٢٥. وَلاَ تُجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَهُ لِّا يُمَانِكُمْ أَنْ تَبَرُّوا وَ تَتَّقُوْا وَ تُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ ، وَاللَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ ، لا يُؤَاخِذُكُمُ إِللَّهُ بِاللَّفْوِ فِي آيمَانِكُمْ وَلَكِنَ يُوءَ اخِذَكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوُّبِكُمْ مَا وَاللَّهُ غَفُورً خَلِيْمٌ م

اور التد تعالى كے نام كو اپني قسوں ميں آڑ ند بناؤ كد ( قسم كا بباند كر كے ) نیکی اور بر بمیز گاری اور لوگوں میں اصلاح نه کرو ، اور الله تعالیٰ خوب سنتا اور جانتا ہے ۔ اللہ تعالی بہاری بہودہ قسوں پر بہاری گرفت سبیں فرائے گا لیکن بہاری ان قسموں ہر ( بورا نہ کرنے کی صورت میں ) مواخذہ کرے گا جو تنہارے دل سے سرزد ہوئی ہیں اور اللہ تعالیٰ بخشنے والا اور حلم والا ہے ۔

عُرْضَةً الله تعالى كي قدم كو نيكون عراد يد ها كه تم الله تعالى كي قدم كو نيكون ے روکنے والی چیز ند بناؤ ۔

اَیْمَانِیکُمْ ، سہاری قسمیں - واحد یمِنین - مین کے معنی قوت اور مضبوطی کے بیں -شرع میں بین اس قسم کو کہتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کے نام سے یا اس کی کسی صفت سے کھائی جائے اللہ تعالیٰ کے نام سے قسم مین قوت اور تاکید پیدا ہو جاتی ہے اس لئے اس کو مین کہتے ہیں ۔

ررن تبروا: تم نکی کرتے ہو ۔ تم اصان کرتے ہو ۔ برّ ے مضارع ۔

فیمان نزول: علامہ ابنوی نے بیان کیا کہ حضرت عبداللہ ان رواحہ اور ان کے بہوئی بیٹر بن نعمان انصاری کے درمیان کوئی الیی بات ہو گئی کہ حضرت عبداللہ وقت میں افسام کھائی کہ نہ تو کبھی بیٹیر کے پاس جاؤں گا اور نہ ان سے بولوں گا اور نہ ان کے اور ان کے اور ان کے مخالف کے درمیان کبھی صلح کراؤں گا ۔ جب حضرت عبداللہ و کئی شخص اس کے بارے میں کچے کہا تو وہ جواب دیدیتے کہ میں نے تو اللہ تعانی کی قسم کھائی ہے کہ میں ایسا مہیں کروں گا لہذا اب قسم سے بری ہوئے بغیر میرے لئے یہ جائز نہیں ۔ اس پر اللہ تعانی نے یہ جائز نہیں ۔ اس پر اللہ تعانی نے یہ آیت نازل فرمائی ۔ (مظہری ۲۸۱ / ۱) ۔

آتشری : اوگوں میں یہ بات مشہور تھی کہ جب کسی بات پر یا کسی چیزے ترک پر اللہ تعالیٰ کی قسم کھائی جائے ۔ خواہ وہ اچی ہو یا بری ۔ اس پر ضرور قائم رہنا چاہتے ۔ چائی حضرت ابو بکر ضدیق نے ایک قسم کھائی تھی کہ میں اپنے بھائے مسطح کو کچے ہمیں ویا کروں گا کیونکہ اس نے حضرت عائشہ پر جمت لگائی تھی ۔ اس طرح اور لوگ بھی قسمیں کھا بیٹھے تھے کہ میں فلاں شخص سے صلح نہ کروں گا یا میں اپنے باپ سے یا مال سے نہ ملوں گا ۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے الیی باتوں سے منع فرما دیا ہے اور بتا دیا کہ لغو قسم پر تم سے کچے موافدہ مہیں ہوگا ۔

مین تنین طرح کی ہوتی ہے -

( 1) تیمیٹن عمروس سے فرنس ڈوبنے کو کہتے ہیں ۔ چونکہ الین قسم کھانے والا گناہ میں ڈوبتا ہے اس لئے اس کو غموس کہتے ہیں ۔ غموس بیہ ہے کہ کوئی شخص کسی گزری ہوئی بات پر عمدا جموثی قسم کھائے ۔ مثلاً بیہ کے کہ فلاں شخص آیا تھا حالانکہ وہ جانا ہے کہ وہ یہاں بہیں آیا ۔ اس میں بڑا گناہ ہے اور اس پر آخرت میں موافدہ ہو گا ۔ جیسا کہ قرآن کریم میں ارشاد ہے ۔

وَلٰكِنْ يُوْءَ اخِيدُكُمْ بِمَاكَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ \_ ( بَرْه ٢٢٥ ) -

لیکن وہ تہاری ان قسموں ہر ( بورا نہ کرنے کی صورت میں ) مواخذہ فرمائے گا جو تہارے ول سے مرزو ہوئی ہیں ۔

اما ابو حنینہ کے نزدیک الیی قسوں پر کفارہ مہیں ۔

الی قسم کھ نے کہ والنہ میں فلس کام کروں گا یا فدا کی قسم میں اس کے گھر نہ جاؤں گا ۔

الی قسم کھ نے کہ والنہ میں فلس کام کروں گا یا فدا کی قسم میں اس کے گھر نہ جاؤں گا ۔

الی قسم کو توڑ نے پر کفارہ لازم آتا ہے ۔ پس جو شخص گناہ کی بات پر قسم کی بیٹھے مثلاً یہ کہے کہ والنہ میں نماز نہیں پڑھوں گا یا فلاں شخص کو قبل کردوں گا وغیرہ تو اس پر لازم ہے کہ وہ اپنی قسم کو توڑ کر اسکا کفرہ اوا کر ہے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ادشاد فرمایا کہ جو شخص کی بات پر قسم کھا بیٹھے اور اسکے خلاف کرنے میں بہتری بانے ادشاد فرمایا کہ جو شخص کی بات پر قسم کھا بیٹھے اور اسکے خلاف کرنے میں بہتری بان و اس کو چاہئے کہ وہ اس کام کو کر لے اور اپنی قسم کا کفارہ اوا کرے ۔

والے تو اس کو چاہئے کہ وہ اس کام کو کر لے اور اپنی قسم کا کفارہ اوا کرے ۔

بر اس طرح قسم نکل گئی کہ کہنا چاہئا تھا کچے اور منہ سے بلا ارادہ قسم نکل گئی یا اس طرح قسم نکل گئی کہ اس بر کوئی موافذہ نہیں ہوگا میں شانہ نہیں ۔ اس لئے اس کو لغو کہتے ہیں ۔ آخرت میں اس پر کوئی موافذہ نہیں ہوگا میں گئاں مہیں ۔ اس لئے اس کو لغو کہتے ہیں ۔ آخرت میں اس پر کوئی موافذہ نہیں ہوگا در منہ ہوگا اور منہ اس پر کوئی موافذہ نہیں ہوگا در مانہ کے اس انتران ۱۳۵۱ / ۱)

إنلاء كابيان

٢٢٧ ، ٢٢٠- لِلَّذِيْنَ يُؤْلُونَ مِنْ نِسَا يُهِمْ تَرَبُّصُ اَرْبَعَةِ اَشُهُرِ عَ فَإِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ فَإِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴿ وَ إِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ اللَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ ﴿

جو لوگ اپنی بوبوں سے علیحدہ رہنے کی قسم کھا بیٹھتے ہیں ان کے لئے چار مہینے کی مبلت ہے پھر اگر وہ ( اس عرصہ میں ) رجوع کر میں تو اللہ تعالی بخشنے والا مبربان ہے ۔ اور اگر طلاق کا ارادہ کر ہی لیا ہے تو بے شک اللہ تعالیٰ خوب سننے والا اور جلنے والا ہے ۔

ایو ایل کرتے ہیں یعنی اپنی عور توں کے پاس نہ جانے کی قسم کھاتے ہیں ۔ شری اصطلاح میں غیر معدید مدت یا کم از کم چار ماہ تک ہوی کے پاس نہ جانے کی قسم کو ایل کہتے ہیں ۔ ایل کرنے والا اگر چار ماہ سے قبل قسم تو را دست تو ہوی اس کے لئے طال ہے اور قسم کا کفارہ واجب ہوگا ۔ چار ماہ گزرنے کے بعد احداث کے نزدیک طلاق بائن واقع ہو جائی اور رجوع درست نہ ہوگا ۔

ر شد. تربیص: انتظار کرنا - تغیرانا - معدد ہے -

فَاءُ وَا: انْہوں نے (قسم توڑ کر عورت کی طرف) رجوع کیا۔ وہ لوث آئے فاء و اوث آئے فی اُن ہے مامنی ۔

تشریکی عرب میں یہ بھی وستور تھا کہ لوگ بیوی سے ناراض ہو کر اس کے پاس نہ جانے کی قسم کھا لیتے تھے۔ شرع میں اس قسم کی قسم کو ایلا، کہتے ہیں۔ قبادہ کہتے ہیں کہ ایلاء والی جاہلیت کی طلاق تھی۔ سعید بن مُسَیِّتِ فرماتے ہیں کہ ایلاء جاہلیت کا ستانا تھا ۔ جب کسی کو اپنی بیوی سے محبت نہ رہتی اور نہ وہ یہ چاہتا کہ کوئی دوسرا شخص اس سے فکاح کرے تو وہ قسم کھا کر کہ اب میں کمجی اس کے نزدیک نہ جاؤں گا، اس کو چوڑ دیتا تھا ۔ اس سے نہ تو وہ بیوہ ہوتی تھی اور نہ وہ خاؤند والی رہتی تھی اسلام کے شروع میں بھی لوگ اس بر عمل پرا تھے۔ بھر اللہ تعالیٰ نے اس سے لئے چار ماہ کی مدت مقرد فرمادی (حقائی ۱۲۹ اس مقبری ۱۲۹۱) ۔

پس اگر کوئی شخص اپنی بوی کے پاس نہ جانے کی قسم کھا نے تو اس کی چار صور تیں ہیں ۔

( 1 ) چار ماہ سے کم کی مدت مقرر کرے ۔ ( ِ ) چار ماہ کی مدت مقرر کرے ( ۳ ) چار ماہ سے زیادہ کی مدت مقرر کرے ۔ ( ۴ ) بالکل کوئی مدت مقرر نہ کرے ۔

بہلی صورت کا حکم یہ ہے کہ اگر قسم توڑے گا تو کفارہ لازم آئے گا اور اگر قسم بوڑے گا تو کفارہ لازم آئے گا اور اگر قسم بوری کر لی بعنی چار ماہ ہے کم کی جو مدت مقرر کی تھی اس کو بورا کرلیا تب بھی تکاح باتی رہے گا ۔ اور رجوع کے لئے تجدید نکاح کی ضرورت نہیں ۔

ووسری ، تبیری اور چوشی صورت کو شرع میں ایلاء کہتے ہیں ۔ اس کا حکم یہ ہے کہ اگر چار ماہ کے دوران قسم توڑ کر رجوع کر لے تو نکاح تو باقی رہے گا المبتہ قسم توڑ نے کا کفارہ دینا ہوگا اور اگر چار ماہ گزر گئے اور قسم نہ توڑی تو عورت کو قطعی طلاق ہو جائیگی بعنی چار ماہ گزر نے کے بعد رجوع کرنا جائز نہیں المبتہ دونوں باہی رضا مندی سے دوبارہ نکاح کر سکتے ہیں ۔ طالہ کی صرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن بحوالہ بیان القرآن کے اللہ کی صرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن بحوالہ بیان القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن بحوالہ بیان القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن بحوالہ بیان القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن بی بیان القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن بی بیان القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں دینا کی اللہ کی منرورت نہیں ۔ ( معارف القرآن کے اللہ کی منرورت نہیں کی دوران کی اللہ کی منرورت نہیں دوران کی دوران ک

طلاق کے احکام

٢٢٨ - وَالْمُطَلَّقُتُ يَتَرَبَّصُنَ بِأَنْفُسِطِنَ ثَلْتُهُ قُرُوْ مِ وَ لاَ يَحِلُّ لَهُنَّ اَنْ يَكُنُ مَنَ لَا لَهُ فِي الرِّحَامِطِنَّ اِنْ كُنَّ يُوْء مِنَ لَهُنَّ اَنْ يَكُتُمُنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي الرِّحَامِطِنَّ اِنْ كُنَّ يُوْء مِنَ لَهُنَّ اَنْ يَكُنُ مِنْ لَلْهِ وَالْيَوْمِ اللَّحِرِ مَ وَبِعُوْلَتُهُنَّ اَحَقُ بِرَدِّهِنَ فِي ذُلِكَ اِنْ اللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ عَلَيْظِنَّ بِالْمُعُرُوفِ مِ اللهِ عَلَيْظِنَّ بِالْمُعُرُوفِ مِ وَلِكُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْظِنَّ بِالْمُعُرُوفِ مِ وَلِللِّ جَالِ عَلَيْظِنَ وَلَهُنَ مَثُلُ الَّذِي عَلَيْظِنَ بِالْمُعُرُوفِ مِ وَلِللِّ جَالِ عَلَيْظِنَ وَلَكُونَ مَ وَاللّٰهُ عَزِيْزُ حَكِيْمٌ مَ اللهِ عَلَيْظِنَ بَالْمُعُرُوفِ مِ وَلِللِّ جَالِ عَلَيْظِنَ وَلَا اللهُ عَزِيْزُ حَكِيْمٌ مَ اللهُ عَزِيْزُ حَكِيمٌ مَ اللهُ اللهِ عَلِيْظِنَ وَلَا لَهُ عَرِيْرُ خَكِيمً مَ اللهُ عَزِيْزُ حَكِيمً مَا اللهُ عَلَيْظِنَ وَلَا اللهُ عَلَيْظِنَ اللهُ عَرْيُرُ خَكِيمً مَا اللهُ عَلَيْظِنَ اللهُ عَلَيْظِنَ اللهُ عَلَيْظِنَ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْظِنَ اللهُ عَلَيْظُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْظِنَ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْكُولُولَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ الْحَلَيْمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

اور طلاق پانے والی عورتیں لینے آپ کو تین حیض تک روکے رکھیں۔ ( یعنی ان کی عدّتِ طلاق تین حیض ہے۔ اس کے بعد کمیں نگال کریں ) ۔ اور ان عورتوں کو یہ بات طال نہیں کہ اللہ تعالی نے جو کچھ ان کے رحم میں پیدا کیا ہو ( حمل ) وہ اس کو چھپائیں ۔ بشرطیکہ وہ اللہ تعالیٰ اور بوم آخرت پر ایمان رکھتی ہوں ۔ اور اگر ان کے خاوند ان کو اچھی طرح رکھنا چاہیں تو وہ ( اس عرصہ میں ) ان کو لوٹا لینے کے زیادہ حقدار بیں ۔ اور وستور کے مطابق عورتوں کے جوتی عورتوں پر بیں اور مردوں کے حقوق عورتوں پر بیں اور مردوں کا عورتوں پر ورجہ بڑھا ہوا ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ زبردست حکمت والا ہے ۔

ایک حال سے دوسرے حال کی طرف منتقل ہونا ۔ حیض ، طہر ، امام ابو حنیف اس کے معنی حیض کے لیتے ہیں اور امام شافعی طہر کے ۔ یہ جمع ہے اس کا واحد قرز عہے ۔

ار کام هون - قرابت ، رشة دارى - رخم . بچه دانيان - يه جمع ب اسكاوا صدر حم ب -

رور سرم ہو ہے۔ بعثو لنبھن سان کے شوہر ۔ ان کے نماوند ۔ اس کا واحد بغل ہے ۔

بر قد من : ان كا لوثا لينا - ان كا والس كر لينا -

مطلعة عورتیں - طلاق دی ہوئی عورتیں - تُطِلْیُنَ ہے اسم مفعول - شرع میں مطلعة اس عورت کو کہتے ہیں جو کسی کے نکاح میں ہو اور پھر اس کو طلاق ہو جائے - اگر عورت کا صرف نکاح ہوا ہو اور اس سے

تبنائی نہ ہوئی ہو تو طلاق کے بعد اس کیلئے کوئی عدت بہیں ۔ اگر نکاح کے بعد مورت سے تبنائی ہو گئی اور وہ حالمہ ہے تو اسکی عدت ممل و ضع ہونے تک ہے ۔ اس مدت میں کوئی شخص اس سے نکاح بہیں کرسکتا ۔ اگر ممل بہیں ہے تو اس کی عدت مرف تین حیض تک ہے اگر وہ لونڈی ہے اور اس کو ممل بہیں اور حیض آیا ہے تو اس کی عدت دو حیض ہے ۔ عدت دو حیض ہے ۔

ایک طدیت طیر ہے کہ ایک شخص نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ ہماری عورتوں کے ہم پر کیا حق ہیں ۔ آپ نے فرمایا ، جب تم کھاؤ تو اے بھی ہمناؤ اس کے مند پر نہ مارو ، اسے گالی نہ دو ۔ اس بھی کھلاؤ ، جب تم ہمیں اور نہ بھیجرو ہاں گھر میں ہی رکھو ۔ ( ابن کثیر ۱/۲۱) ۔

#### رجعي طلاق

٢٢٩ - اَلطَّلَاقُ مَرَّ أَنْ قَامِسَاكُ بِمَعْرُ وَفِ اَوْتَسْرِيْحُ بِإِخْسَانِ وَ ٢٢٩ - اَلطَّلَاقُ مَرَّ أَنْ يَخَافَا اَنْ وَ ٢٢٩ - اَلطَّلَاقُ مَرَّ أَنْ يَخَافَا اَلَّا اَنْ يَخَافَا اَلَّا اللَّهِ وَلَا يَحِلُ اللّهِ وَ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ ول

طلاق ( جس کے بعد رجوع کر سکتے ہیں ) دو مرتبہ نک ہے ۔ پھر یا تو دستور کے مطابق رخصت کر دے اور جو کے مطابق رخصت کر دے اور جو کچھ تم انہیں وے بچے ہو اس میں ہے کچھ حصد والی لینا متبارے لئے طال نہیں مگر اس وقت جبکہ دونوں کو خوف ہو کہ وہ احکام الی پر قائم نہ رہ سکیں گے ۔

امساک: روک کر د کھنا ۔ بند رکھنا ۔ معدد ہے ۔

تَسُوِيْحُ: تِهُورُ دينا - رخصت كرنا - مصدر ہے -

فشان نزول: ابن ابی ماتم میں ہے کہ ایک شخص نے اپنی بوی ہے کہا کہ د تو میں بخص نے اپنی بوی ہے کہا کہ د تو میں بخص باؤں کا اور د چوڑوں کا ۔ اس حورت نے بوچھا کہ یہ کس طرح ہوگا ؟ اس نے کہا کہ میں ججمعے طلاق دیدوں کا اور عدت ختم ہونے ہے وہلے رجوع کرلوں کا اور اس طرح کرتا رہوں گا ۔ اس حورت نے آنحضرت صلی اللہ علیہ دسلم کی خدمت میں ماضر ہو کر اپنی مریشانی بیان کی ۔ اس مرید آیت نازل ہوئی ( ابن کثیر ۱/۲۲۲ ) ۔

نکاح کی مشرعی حیثیبت . نکاح کی ایک حیثیت تو ایک بابی معاطے اور معاہدے کی ہے جینے بیع معاطے اور معاہدے کی ہے جینے بیع و شراء اور لین دین کے معاملات ۔ نکاح کی دوسری حیثیت ایک سنت اور عبادت کی ہے ۔ اس لئے نکاح کے منعقد ہونے کے ہے یا جماعِ امت کچھ ایسی شرائط صروری بیں جو بیع و شراء کے عام معاملات میں نہیں ہوتیں ۔

( 1 ) بهت سی خورتون اور مردون کا آبی مین نکاح نبس بوسکتا .

(۲) نکاح کے علاوہ تمام معاطات و معاہدات کے انعقاد اور ان کی تکمیل کے لئے کوئی گواہی شرط نہیں ۔ گواہی کی حرورت اس وقت پڑتی ہے جب فریقین میں اختلاف ہو جائے ۔ مگر نکاح ایسا معاملہ ہے کہ اسکے ۹ انعقاد کے لئے گواہوں کا سامنے ہونا شرط ہے اگر کوئی مرد و حورت گواہوں کے بغیر آئیں میں نکاح کر لیں اور دونوں میں سے کوئی فریق بھی اختلاف و انکار نہ کرے تب بھی شرعاً وہ نکاح اس وقت تک باطل اور کالعدم ہے جب تک کہ گواہوں کے سامنے دونوں کا لجاب و قبول نہ ہو ۔ اور سنت یہ کالعدم ہے جب تک کہ گواہوں کے سامنے دونوں کا لجاب و قبول نہ ہو ۔ اور سنت یہ کے کہ نکاح اعلان عام کے سامنے کیا جائے ۔ ( معادف القرآن ۵۵۵ / ۱ ) ۔

مین طلاق کے احکام . اسلام سے فیلے یہ دستور تھا کہ خاوند جتنی مرتبہ پماہ

طلاق دیدے اور عدت ختم ہونے ہے جہلے رجوع کر لے ۔ اس طرح عورت کی زندگی عذاب بن گئی تھی ۔ لوگ عورتوں کو تنگ کرنے کے لئے یہ کرتے تھے کہ طلاق دیدی عذاب بن گئی تھی ۔ لوگ عورتوں کو تنگ کرنے کے لئے یہ کرتے تھے کہ طلاق دیدی ۔ اسلام مجر جب عدت ختم ہونے کو آئی تو رجوع کر لیا اور اس کے بعد مجر طلاق دیدی ۔ اسلام نے اس مرت بر پابندی نگادی کہ اس طرح کی طلاق مرف وو مرتبہ دے سکتے ہیں ۔ تبیری طلاق کے بعد رجوع کا حق مبیں رہے گا ۔

طلاق دینے کا شری طریقہ یہ ہے کہ زیادہ سے زیادہ دو مرتبہ طلاق دی جائے اور تعیری مرتبہ طلاق دینے کی نوبت ند آنے دی جائے ۔ فقہائے کرام نے تین طلاق کو اس شرط کے ساتھ جائز قرار دیا ہے کہ تین طلاقیں الگ الگ تین طہروں میں دی جائیں قرآنِ کریم کے امفاظ اَلطَّلاَق مُرَّنانِ میں بھی طلاق وہ مرتبہ دینے کا مطلب یہی ہے کہ الگ الگ طہر میں دو طلاق دی جائیں ۔ احادیثِ صحیحہ اور صحابہ و تابعین کے عمل سے بھی الگ عدد طلاق کے بارے میں یہی ثابت ہے کہ جب طلاق دینے کے سواکوئی چارہ ند دہے تو طلاق کا احسن طریقہ یہ ہے کہ حالت طبر میں جس میں بیوی سے قربت ندکی گئی ہو طلاق کا احسن طریقہ یہ جب کہ حالت خبر میں جس میں بیوی سے قربت ندکی گئی ہو صرف ایک طلاق دیکر چوڑ دے ۔ عدت ختم ہونے کے ساتھ نگاح کا رشتہ خود بخود شرف ایک طلاق دیکر چوڑ دے ۔ عدت ختم ہونے کے ساتھ نگاح کا رشتہ خود بخود شرف ایک طلاق دیکر چوڑ دے ۔ عدت ختم ہونے کے ساتھ نگاح کا رشتہ خود بخود شرف جائے کا صحابہ کرام نے اس کو طلاق کا بہترین طریقہ قرار دیا ہے ۔

پس شریعت اسلام نے طلاق کے تین درجے جو رکھے ہیں اس کا یہ مطلب ہر گز بہرس کہ ان تینوں درجوں کو حبور کرنا حروری یا ابہتر ہے بلکہ شریعت کا منشا یہ ہے کہ اول تو طلاق دینا ہی ایک مغبوض و مکروہ فعل ہے ۔ اگر مجبوری کی حالت میں اس کی نوبت آ ہی جائے تو ایک طلاق پر اکتفا کیا جائے ۔ عدت ختم ہونے کے بعد یہی ایک طلاق رشتہ زوجیت قطع کرنے کے لئے کافی ہو جائی ۔ اور حورت آزاد ہو کر دو سرے شخص سے نکاح کر سکے گی ۔ طلاق کا یہی طریعۃ احسن کبلاتا ہے ۔ اس کا فائدہ یہ ہو کہ ایک تو عدت ختم ہونے کے بعد اگر چہ نکاح تو فوث جائے گا اور حورت آزاد ہو جائی مگر ایک تو نوث جائے گا اور حورت آزاد ہو جائی مگر عدت ختم ہو جائے کا کہ اگر اب بھی دونوں میں مصالحت ہو جائے اور دونوں بیا میان کرنا چاہی تو اس وقت نیا نکاح ہوسکتا ہے ۔

اگر کوئی شخص عدت کے دوران مزید ایک طلاق دیدے تو تب بھی عدت کے دوران مزید ایک طلاق دیدے تو تب بھی عدت کے دوران میں رجعت کا اختیار باقی رہما ہے ۔ اور عدت ختم ہونے کے بعد طرفین کی رضا مندی سے دوبارہ نکاح ہوسکتا ہے ۔ اس کے بعد اگر شوہر نے ایک مرتبہ بھی ( یعنی

تمسری مرتبہ) طلاق دیدی تو معاملہ ہمیشہ کے لئے ختم ہو جائیگا۔ اور شری طالہ کے بغیر دوبارہ ثکاح نہیں ہو سکے گا۔ طلاق بھی ایک معابدہ کا فسخ ہے۔ جس طرح معابدہ خوش و لی اور حسن سلوک کے ساتھ کیا جاتا ہے اس طرح اگر معابدہ فسخ کرنے کی ضرورت پیش آجائے تو وہ بھی خصہ ، یا لڑائی بھگڑے کی بجائے حسن سلوک کے ساتھ کیا جائے ( ماخوذ از معارف القرآن ۵۵۵ - ۱۲ ۵ / ۱) ۔

خلع کا بیان

فَإِنْ خِفْتُمُ اللَّا يُقِيمًا حُدُوْدَ اللَّهِ فَلاَ جَنَاحَ عَلَيْهِمَا فِينُمَا الْفَهِ فَلاَ جَنَاحَ عَلَيْهِمَا فِينُمَا الْفَيْمَا الْفَلِمُ فَلاَ تَعْتَدُوْ هَا ﴿ وَمَنْ النَّالِمُونَ لَهُ وَمَنْ النَّالِمُونَ لَهُ وَاللّٰهِ فَأُولَٰئِكَ مُمُ النَّالِمُونَ لَهُ

مو اگر تنہیں یہ خوف ہو کہ وہ دونوں اللہ تعالی کے احکام پر قائم نہ رہ سکیں گے تو اس بات میں ان پر بھی گناہ نہیں کہ عورت مرد کو کچھ واپس دیکر پھیا چھڑا نے ۔ یہ اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ صدود ہیں مو ان سے تجاوز نہ کرو اور جو اللہ تعالیٰ کی مقرد کردہ بیں بی وہی ظالم ہیں ۔

ج فنتم · تہیں خوف ہے - تہیں ڈر ہے - خُوف سے مامنی -

جُعَنَاحَ : "كناه - براتي -

اِفْتَدَتْ : اس عورت نے قدیہ دیا ۔ اس نے لینے جھرانے کا بدلہ دیا ۔ اِفْتِدا ، کے مامنی ۔ مامنی ۔

فشانِ مرول . اس آیت کے شان نزول کے بارے میں موطا امام مالک ، مسند احمد ، ابوداؤ ، ابن جریر ، اور نسائی وغیرہ میں مختلف روایتیں آئی ہیں جن کا خلاصہ یہ ہے کہ حضرت ثابت بن قیس بن شماس کی بیوی حبیبہ بنت سبل افساریہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ضدمت میں حاضر ہو تیں اور عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں ثابت بن قیس کے دین اور اخلاق اور عادات پر کوئی عیب نہیں لگائی اور نہ ہی وہ میرے حقوق کی ادائی میں کو تابی کرتا ہے ۔ مگر میں اور وہ ایک جمع نہیں ہوسکتے ۔ میر میں نے برقع اٹھا کر بہت سے لوگوں میں ان کو آتے ہوئے دیکھا تو سب سے زیادہ سیاہ فام اور بہ صورت ثابت بی نظر آتے ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا

کہ کیا تم اس کو وہ باغیچہ واپس دے سکتی ہو جو اس نے تہیں دیا ہے ۔ انہوں نے عرض کیا ہاں وہ بھی اور کچہ زیادہ بھی دے سکتی ہوں ۔ آنحضرت سلی اللہ علیہ وسلم نے صفرت ثابت بن قیس کو بلا کر فرایا کہ تم اس سے وہ باغیچہ واپس لے لو اور اس کو طلاق دیدو ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ یہ اسلام میں اہملا خلع تھا ۔ ( ابن کثیر ۲۲۳ ، ۲۲۲ ) ۔

تشریکے: اگر میاں بیوی میں نا اتفاقی بڑھ جائے اور ان کو یہ اندیشہ ہو کہ وہ باہی منافرت اور کدورت کے باحث حقوق زوجیت کے بارے میں اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ صدود کو قائم ند رکھ سکیں گے تو ایسی صورت میں دونوں پر اس بارے میں کوئی گناہ بنیں کہ عورت فدید کے طور پر کچے بال دیکر لینے ضاوند سے نکاح کا تعلق ختم کرالے اور ضاوند مال لیکر اس کو چوڑ دے بشرطیکہ وہ مہر سے زیادہ ند ہو ۔ کیونکہ اصل مقصد تو اصلاح اور ازدواجی تعلقات کو اہتر بنانا ہے ۔ شریعت کی اصطلاح میں اس کو ضلع کہتے ہیں ۔

اگر کوئی عورت اپنے خاوند سے بلاوجہ خلع طلب کرے تو وہ سخت گہنگار ہے چنائچہ ترمذی ، ابو داود ، مسند احمد وغیرہ میں ہے کہ جو عورت اپنے خاوند سے بلا وجہ طلاق طلب کرے اس پر جنت کی خوشبو بھی حرام ہے ۔ ( ابن کثیر ۲۲۳ / ۱ ) ۔

ائر سلف و خلف کی ایک بڑی جماعت کے خیال میں خلع صرف اس صورت میں ہے کہ: نا فرمانی اور سرکشی عورت کی طرف سے ہو ۔ اس وقت مرد فدیہ لیکر اس عورت کو انگ کرسکتا ہے ۔ جہور علما، کرام اور چاروں اماموں کے نزدیک خاوند کو خلع والی عورت سے اس کی مرصٰی کے بغیر عدت کے اندر رجوع کرنے کا حق حاصل خلع والی عورت سے اس کی مرصٰی کے بغیر عدت کے اندر رجوع کرنے کا حق حاصل نہیں ۔ اس لئے کہ عورت نے لینے آپ کو مال دیکر آزاد کرایا ہے ۔ ( ابن کئیر ۱۲۷۱ لا) پیر فرمایا کہ یہ اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ حدود ہیں ، ان سے آگے بڑھنا جائز نہیں ۔ اور جو لوگ اللہ تعالیٰ کی حدود سے تجاوز کرتے ہیں وہ سراس ظالم ہیں اور اپنا ہی نقصان کرتے ہیں ۔

### تنتيري طلاق اور حلاله

٢٣٠ - فَإِنْ طُلَّقَهَا فَلاَ تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَثَكِحَ زَوْجًا غَيْرَلًا ، فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ

يَّتَرَاجَعَا ۚ إِنْ ظَلْنَا ۗ أَنْ يَقْيُمَا حُدُوْدَ اللَّهِ ﴿ وَ تِلُكَ حُدُوْدُ اللهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُوْنَ ،

میر اگر اس نے ( تمیری ) طلاق دیدی تو اب دہ عورت اس کے لئے طلال نہ ہوگی جب تک کہ وہ کسی اور ( مرد ) سے نکاح نہ کر لے ۔ میر اگر وہ ( دوسرا خاوند ) اس کو طلاق دیدے تو جبلے خاوند اور اس عورت پر باہم طاپ کرنے پر کوئی گناہ مہیں اگر وہ یہ مجھتے ہیں کہ وہ اللہ تعالی کی صدود کو قائم رکھ سکیں گے ۔ اور یہ اللہ تعالی کے احکام ہیں ۔ وہ ان کو مجھنے والوں کے لئے بیان کرتا ہے ۔

تشریکی قرآنی آیات سے ظاہر ہے کہ تین طلاق کے بعد رجعت کا حق باتی ہمیں رہتا خواہ وہ تین طلاقیں علیحہ علیحہ مواقع پر دی گئی ہوں یا ایک ساتھ دی گئی ہوں ۔ تمام صحابہ ، تابعین اور ائر مجہدین کا اس پراتھا ہے کہ تین طلاقیں جس طرح بھی دی جائیں خواہ دفعتا یا علیحہ علیحہ ، وہ واقع ہو جائیں گی ۔

اس آیت میں تیسری طلاق کا حکم بیان کیا گیا ہے کہ اگر فاوند دو طلاق دینے کہ بعد تیسری طلاق بھی دیدے تو اس عورت سے اس کا تعلق بالکل ختم ہو جائیگا اور اس کے بعد تیسری طلاق بھی دیدے تو اس عورت سے اس کے بنے طلالہ کے سوا رجعت یا نگاح جدید کا کوئی حق اور اختیار باقی نہیں رہے گا۔ پھر اگر یہ عورت عدت کے بعد وہلے شوہر کے علاوہ کسی اور شخص سے نگاح کر لے اور وہ شخص خلوت کے بعد اس کو اپنی مرصنی سے طلاق دیدے یا فوت ہو جائے تو عدت گزرنے کے بعد یہ عورت پہلے شوہر سے جدید نگاح کر سکتی ہے ۔ بشرطیکہ دونوں کو گزرنے کے بعد یہ عورت پہلے شوہر سے جدید نگاح کر سکتی ہے ۔ بشرطیکہ دونوں کو گان ہو کہ وہ اللہ تعالیٰ کی صدود قائم رکھ سکیں گے ۔ بعنی حقوق روجیت وغیرہ کی گردہ حدود ہیں کی کرنے کے گناہ میں بشا نہ ہوں گے ۔ غرض یہ تمام امور اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ حدود ہیں جن سے تجاوز و الخراف جائز نہیں ۔ اللہ تعالیٰ ان حدود واحکام کو الیے لوگوں کے لئے بیان فرمانا ہے جو علم و فہم رکھتے ہیں اور اس بات کو تجھتے ہیں کہ ، تسری طلاق سے زوجیت اور محبت کا تعلق بالکل ختم ہو جاتا ہے ۔

رجعت و انقطاع کے صابطے

٢٣١ - وَاذِا طَلَّقَتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ اَجَلَهُنَّ فَامْسِكُوْمُنَّ

بِمَفُرُوْفِ أَوْسَرِّحُوْمُنَّ بِمَغُرُّوْفِ ﴿ وَّلَا تُمْسِكُوْمُنَّ ضِرَارًا لَيْمَعُرُوْفِ ﴿ وَلَا تُمْسِكُونُهُنَّ ضِرَارًا لَيْعَتَدُوْانَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴿ لَا تُعْسَدُوانَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴿ إِلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا إِلَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا إِلَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا إِلَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَا إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴿ إِلَّا لَا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَّا لَهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَيْكُونُ وَالْكُولُ فَلْكُمْ عَلَيْهُ مِنْ إِلَيْكُولُوا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَيْكُولُوا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ إِلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ أَنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلِي اللَّهُ عَلَيْكُولُوا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ فَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عِلْمُ عَلَيْكُمْ عِلَاكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَ

اور جب تم حورتوں کو طلاق دیدہ اور وہ اپنی عدت بوری کرنے کو ہوں تو ان کو سائے کو یا تو در دو ۔ اور ان کو سائے کے یا تو دستور کے موافق رکھ لو یا اچھ طریقے سے چوڑ دو ۔ اور ان کو سائے کے لئے ند ردکے رکھو تاکہ ان پر ذیادتی کرو اور جس نے ایسا کیا اس نے اپنے اور ظلم کیا ۔

فَيُلَفِّنَ : پن ده مجني .

أَجِلَهُنَّ : ان عورتوں كا مقرره وقت \_

سَرِّ حُوْهُنَّ : پن تم ان عورتوں کو رخصت کردو ۔ تم انکو چوڑ دو ۔ تسریح سے امر

بِهُغُرُ وَفِ · بَعَلَائِی کے ساتھ ، نیکی کے ساتھ ، دستور کے مطابق ۔ عرفان ومعرفہ سے اسم مفعول ۔

ضِرَارًا. مرر المناا - تكلف دينا - مصدر ب -

آنشری : اس آیت میں یہ بتایا گیا ہے کہ جب کی حورت کو ایک طلاق دی جائے اور اس کی عدت گزرنے کے قریب آئے تو خوہر کو دو اختیار حاصل ہیں ۔ ایک یہ کہ رجعت کر کے اس کو لینے نکاح میں رہنے دے دو مرے یہ کہ رجعت نہ کرے اور نکاح کا تعلق ختم کر کے اس کو بالکل آزاد کردے ۔ دونوں صورتوں میں شرط یہ ہے کہ اگر عورت کو رجعت کرکے نکاح میں رکھنا ہے تو قاعدے کے مطابق رکھا جائے اور اگر چوڑنا ہے تو تاب بھی شری قاعدے کے مطابق چوڑنا ہے تو تاب بھی شری قاعدے کے مطابق چوڑ ا جائے ۔ محض وقتی خصہ اور جذبات سے مخلوب ہو کر الیا نہ کیا جائے اور نہ عورت کو قیدی بنا کر متایا اور نکلیف دی جائے ۔

اگر رجعت کرنے کا ارادہ ہو تو اس پر دو معتبر مسلمانوں کو گواہ بنا لینا چاہتے جیا کہ سورہ طلاق میں ہے ۔

وَاشْهِدُوا ذَوَى عَدْلِ مِنْكُمْ وَ اقِيمُوا الشَّهَادَلاَّ لِلَّهِ . ( الطال ٢)

اور تم نیخ آدمیوں میں سے دو معتبر آدمیوں کو گواہ بنالو ۔ پیر اگر گواہی کی معرورت پڑے تو اللہ تعالی کے لئے شمیک شمیک گواہی دد ۔

اگر چھوڑنے کے سواکوئی چارہ نہ رہے تو مچر قاعدے کے مطابق عمل کریں جس کی کچھے تفصیل بیہ ہے ۔

ا - بلا کسی شرعی عذر کے ، عورت سے طلاق کے معادضہ کے طور پر اپنا دیا ہوا سامان یا مہر یا کچیے اور معاوضہ طلب نہ کرو ۔

۲ ۔ جس عورت کو طلاق دی گئی ہو اس کو رخصت کرتے وقت ، تحفہ کے طور پر کچھ نقد رقم یا کم از کم کپڑے کا ایک جوڑا دینا چاہئے ۔

اس کا بورا خرج برداشت
 اس کا بورا خرج برداشت
 کرے ۔ اگر خلوت ہو حکی تھی اور اب تک مہر ادا بہیں کیا تھا تو بورا مہر ادا کر دے اور اگر خلوت ہے جہلے طلاق کا واقعہ پیش آگیا تو خوش دلی کے ساتھ آدھا مہر ادا کردے (معارف القرآن اے ۱/۵۲۱) ۔

احكام الهي كامذاق

وَلَاتَتَخِذُوْ اَ اللّٰهِ اللّٰهِ مُزُوّا أَوَّ أَذْكُرُ وَا نِعْمَتَ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَمَا اللّٰهَ الْمُر اَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتْبِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ . وَاتَّقُوا اللّٰهَ وَاغْلَمُوا اللهَ وَاغْلَمُوا اللهَ عَلَيْمٌ . وَاغْلَمُ اللهَ مِكُلِّ شَنْئَ عَلِيْمٌ .

اور الله تعالیٰ کے احکام سے مسحرا پن نہ کرہ اور تم پر الله تعالیٰ کی جو نعمتیں ہیں ان کو یاد کرہ اور ( بید احسان مجی یاد کرہ ) کہ اس نے تم پر کتاب و حکمت نازل کی اور وہ تنہیں اس کے ذریعہ نصیحت کرتا ہے اور الله تعالی سے ڈرہ اور جان لو کہ الله تعالیٰ ہر چیز سے واقف ہے ۔

مَتَنْجُدُوا تَم بناة - تم بكره - تم كره - إِنَّفَاذَ الله مضارع - مُتَنْجُدُوا : معزا بن - مذاق - معدر الله - معدر الله - معدر الله - معدد الله - مع

تشریکے: اور اللہ تعالیٰ کی آیتوں کو کھیل تماشہ نہ بناؤ اور اس نے نکاح و طلاق کے لئے جو صدود اور شرائط مقرر کی ہیں ان کی خلاف ورزی نہ کرو ۔ اگر کسی نے نکاح و طلاق کو مذاق میں بھی بورا کر دیا تو وہ نافذ ہو جائیں گے ۔ نیت نہ کرنے کا عذر تبول

بہیں کیا جائے گا ۔ حضرت ابن عباس اور حضرت عباد فی بن صامت سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ تین چیزیں الیبی بیں کہ ان کو بنسی کے طور پر کرنا اور واقعی طور پر کرنا دونوں برابر بیں ۔ (۱) طلاق ۔ (۲) غلام کو آزاد کرنا (۳) نکاح کرنا ۔

اس کے بعد فرمایا کہ اگر بوی کو طلاق دیکر آزاد کرنا ہی ہو تو باہی نزاع اور ایک دوسرے کی حق تلفی اور ظلم سے بچنے بچانے کی نیت سے کرو ، خصہ کے انتقام یا بیوی کو ذلیل و رسوا کرنے یا تکلیف پہنچانے کی نیت سے نہ کرو کیونکہ اللہ تعالی تہاری نیتوں ، ارادوں اور دونوں میں چھپے ہوئے بمیدوں سے بوری طرح باخبر ہے ۔ (معارف القرآن ۵۷۳ ، ۵۷۳ ) ۔

#### عدت کے بعد تکاح

٢٣٢ - وَإِذَا طَلَّقُتُمُو النِّسَاءَ فَبَلَغَنَ اَجَلَحُنَّ فَلاَ تَعْضُلُوْهُنَّ اَنُ الْآلِحُونَ اَزُواجَحُنَ إِذَا تَرَا ضَوَا بَيْنَكُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَ ذَٰلِكَ يُنْكُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَ ذَٰلِكَ يُوْمِنُ بِاللّٰهِ وَ الْيَوْمِ الْاحِرِ وَ ذَٰلِكُمْ الْوَعَنَ مِنْ كَانَ مِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَ الْيَوْمِ الْاحِرِ وَ ذَٰلِكُمْ الْوَعَنَ مِنْ كَانَ مِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَ الْيَوْمِ الْاحِرِ وَ ذَٰلِكُمْ اللّٰهُ يَعْلَمُ وَ انْتُمْ لا تَعْلَمُونَ وَ اللّٰهُ اللّٰهُ يَعْلَمُ وَ انْتُمْ لا تَعْلَمُونَ وَ اللّٰهُ يَعْلَمُ وَ انْتُمْ لا تَعْلَمُونَ وَ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ ال

اور جب تم حورتوں کو طلاق دے حکو اور وہ اپنی عدت بوری کر لیں تو اب ان کو لینے ( فہلے ) خاوندوں سے نکاح کرنے سے ند روکو جبکہ وہ دستور کے مطابق باہم رامنی ہو جائیں ۔ یہ نصیحت تم میں سے اس کو کی جاتی ہے جو اللہ تعالیٰ پر اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتا ہے ۔ یہ تمہارے لئے بڑی پاکیزگی کی بات ہے اور ( اس کی مصلحت ) اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے اور تم نہیں جائے ۔

تَفْضُلُوهُنَّ: ثَمَّ ان كو قيد كرو - ثمّ ان كو ردكو - تَخْفُلُ ب مفارع - المُفْضُلُ فَ مفارع - الرَّكُلُي: بهت پاكيزه - بهت ستمرا - زَكَاءً به اسم تفضيل - المُفَسِّل - المُفَارَةً به اسم تفضيل - المُفَسِّل - المُفارَةً به اسم تفضيل -

فشان نزول: صفرت معقل بن بسار كهته بين كه مين في اپنى بهن جملا ، بنت بيار كا تكاح ايل بهن جملا ، بنت بيار كا تكاح ايك شخص ( بداح بن عاصم بن عجلان ) سه كر ديا تما - بهر اس في است طلاق ديدى اور جب اس كى عدت بورى بو كئى تو ده بهر پيغام ليكر آئے - ميں في ان

ے کہا کہ میں نے تو اس کا نکاح بہارے ساتھ کر دیا تھا اور بہارا گر بہا دیا تھا اور بہارا گر بہا دیا تھا اور بہارا اکرام کی تھا پھر تم نے اس کو طلاق دیدی اور اب پھر پیغام نیکر آئے ہو ۔ ہس ایسا نہیں ہوسکتا ۔ فداکی قسم اب دہ بہارے پاس کبھی ہمیں جائے گی ۔ اور اس آدمی میں کوئی برائی نہیں بھی اور وہ عورت بھی اس کے باں جانا چاہتی تھی ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرائی ، پھر میں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ماضر ہو کر عرض کیا کہ اب میں اس کو ضرور اس کی زوجیت میں دیدوں گا ۔ ( مظہری عاصر ہو کر عرض کیا کہ اب میں اس کو ضرور اس کی زوجیت میں دیدوں گا ۔ ( مظہری بھاری ، ایوداؤو ، تر فری ، ۱۳۱۹ / ۱) ۔

اسی طرح کا ایک واقعہ حضرت جابر شہر عبداللہ کی چھازاد بہن کے ساتھ پیش آیا۔ حضرت جابر کی بہن کو اسکے خاوند نے طلاق دیدی تھی اور جب اسکی عدت بوری ہو گئی تو اس کے خاوند نے دوبارہ نکاح کرنا چاہا مگر حضرت جابر شنے انکار کر دیا۔ ان واقعات پریہ آیت ناز ل ہوئی۔ (مظہری ۳۱۹/۱)۔

الشرائ · گزشت آیت میں عدت کے اندر ضرر بہنجانے کی ممانعت تھی ۔ اس آیت سی عدت گزرنے کے بعد ضرر پہنچانے کی ممانعت ہے ۔ عام طو ریر پہلا شوہر بھی اپنی مطلقہ بیوی کو دو سرے شخص کے نکاح میں جانے سے روکتا اور اس کو اپنی عرت کے خلاف مجھتا ہے۔ بعض خاندانوں میں عورت کے اولیا ( وارث ) بھی اس کو دوسری شادی کرنے سے روکتے ہیں ، بعض اوقات مطلعة عورت لينے سالقة شوہر سے دوبارہ نکاح کرنے ہر رامنی ہوجاتی ہے مگر عورت کے اولیا۔ اور رشتہ واروں کو طلاق کی بنا ہر اس عورت سے ایک قسم کی عداوت ہوجاتی ہے اس لئے وہ اس عورت کے سابقہ شوہر ے نکاح میں مانع ہوتے ہیں ۔ عورت کو شرعی عذر کے بغیر اپنی مرصی کی شادی ہے روکنا خواہ یہ سابقہ خوہر کی طرف سے ہو یا اس کے اولیا کی طرف سے ، دونوں صور توں میں یہ بڑا ظلم ہے ۔ اللہ تعالی نے اس آیت میں اس ظلم کا انسداد فرمایا ہے کہ جب متہارا کوئی عزیز اپنی بیوی کو طلاق دیدے اور وہ عورت اپنی عدت بوری کر لے اور میر وہ اپنے سابقہ خوہر یا کسی اور شخص سے نکاح کرنا چاہے تو تم اس کو کسی شری عذر کے بغیر نکاح سے ند روکو ۔ پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ اور روز قیامت بر ایمان رکھنے کا لازمی نتج یہ ہے کہ آدمی ان احکام الملیہ کا بورا بورا یابند ہو اور جو لوگ ان احکام کی اتباع س كوتاي كرقے بيں وہ مجھ ليس كه ان كے ايمان ميں خلل ہے - ( معارف القرآن - (1/041.040

# رضاعت کے احکام

٢٣٣ - وَالْوَالِدُتُ يُرْضِعُنَ اَوْلَا دَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ اَرَ الْكُولُودِلَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمُعُرُوفِ الْ لَا تُكَلَّفُ نَفْسُ اِللَّا وُسْعَهَا لَا لَا تُضَارَّ وَالِدَلاَ وَالْمَعُرُوفِ اللَّا تُضَارً وَالْمَلَا وَالْمَعُمُ اللَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارً وَالْمَلاَ وَالْمَلاَ وَالْمَلاَ وَالْمَلاَ وَالْمَلاَ وَالْمَلَا وَلَا مَوْلُولِ فِي مِثْلُ ذُلِكَ لَا قَالُولِ فِي مِثْلُ ذُلِكَ لَا قَالُولِ فِي مِثْلُ ذُلِكَ لَا قَالُولُ وَاللَّهُ وَالْمُلُولُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُلُولُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

اور ماؤں کو چلہنے کہ وہ اپنے بچوں کو بورے دو سال تک دودھ پلائیں اور جو شخص اپنے بچے کو ( تین طلاق کے بعد بھی ) ای عورت سے بوری مدت تک دودھ پلوانا چاہے تو اس پر دودھ پلا نیوانیوں کا کھانا اور کیڑا دستور کے مطابق لازم ہے ۔ کسی کو اس کی گنجائش ( برادشت ) سے زیادہ تکلیف نہ دی جائے ۔ نہ تو ماں بی کو اس کی گنجائش ( برادشت ) سے زیادہ تکلیف نہ دی جائے ۔ نہ تو ماں بی کو اس کی اور دیا جائے اور نہ باپ ہی کو اس کی اولاد کی وجہ سے مزر دیا جائے اور نہ باپ ہی کو اس کی اولاد کی وجہ سے ۔ اور وارثوں پر بھی یہی لازم ہے ۔ بھر اگر دہ دونوں اپنی رضا مندی اور مشورہ سے ( اس مدت سے فہلے ) دودھ چھڑانا چاہیں تو ان پر کچھ کناہ نہیں اور تم لینے بچوں کو کسی اور سے دودھ پلوانا چاہو تو اس میں بھی تم کرنے ہو پر کچھ گناہ نہیں بشرطیکہ تم نے جو کچھ ان کو دینا طے کیا ہے اس کو دستور کے مطابق دیدو ۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈر نے رہو اور جان لو کہ جو کچھ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ اس کو خوب دیکھتا ہے ۔

و و دوده بائي گ - إرضاع على مضارع -

حُولَيْن : وو برس - دو سال -

مِينَمَ : تَمَام كرنا - بوراكرنا - إَثَمَامُ ن مضارع بمعنى مصدر -

الرَّضَاعَةُ: ووده پلانے كى مرت -

كَسْوَتُهُنَّ : ان عورتون كالباس - ان كو كرا دينا .

مُتَكُلُفُ · اے تكیف دی جاتی ہے ۔ اے حکم دیا جاتا ہے ۔ تَکُلِفُ ہے مضارع بِجول ۔ بِجول ۔

فِصَالًا على كا دوده چرانا - بايم جدا بونا - مصدر ب -

سَلَّمْتُمْ مَ نَ سِرد كرويا، ثم نے حوالد كرويا - تَسَعِيمُ سے مامئى -

قشرت اور وشمنی ہیدا ہو جاتی ہے اس ایک قسم کی نفرت اور وشمنی ہیدا ہو جاتی ہے خاص طور پر جب عورت کسی دوسرے شخص سے نکاح کا ارادہ رکھتی ہو تو وہ بچے سے بالتفاتی کرتی ہے اور اس کو دودھ پلانے سے کراتی ہے تاکہ جہلے شوہر کو بچہ کی برورش میں دشواری ہو ۔ ادھر کہمی کمی مرد یہ چاہتا ہے کہ اس سے اپنا بچہ تجھین کر کسی اور سے دودھ پلواتے اور مال کو اس کے فراق میں تڑپ نے ۔ چنانچہ اس آبت میں رضاعت کے چند احکام کا بیان ہے ۔

رصناعت کی و مد واری ، بچہ کو دودھ پانا ماں کے ذمہ واجب ہے۔ اگر کوئی عورت ضد یا نارانگی کے سبب بچہ کو دودھ نہ پائے تو گہار ہوگی ۔ جب تک عورت نکاح میں ہے وہ لینے شوہر ہے ، بچہ کو دوھ پلانے کا معاوضہ شہیں لے سکتی کو نکہ یہ اسکا فرض ہے ۔ باپ کے ذمر جو نان نفقہ ہے وہی اس کے لئے کائی ہے ۔ مزید اجرت کا مطاب باپ کو منرور بہنچانا ہے ۔ اگر طلاق کی عدت گزر جکی ہے اور نفقہ کی ذمہ داری ختم ہو جکی ہے تو مطبقہ بیوی لینے ، بچہ کو دودھ پلانے کا معاوضہ باپ سے طلب کرسکتی ہے اور یہ معاوضہ باپ کو دینا پڑے گا ۔ نہ دینے میں ماں کا نقصان ہے ۔ الدہ ماں اتنا ہی معاوضہ باپ کو دینا پڑے گا ۔ نہ دینے میں ماں کا نقصان ہے ۔ الدہ ماں اتنا ہوگا کہ وہ اس کی بجائے کسی ان کے بیہ کو دودھ پلوائے ۔

رضاعت کی مارت رضاعت کی مدت دوسال ہے۔ جب تک کوئی خاص عذر مانع نے ہو ، بیچ کا حق ہے کہ اس کو دو سال تک دودھ پلایا جائے ۔ بعض قرآنی آیات اور احادیث کی بنا پر امام ابو صنیف کے نزدیک ڈھائی سال بھی دودھ پلادیا تو رضاعت کے احکام ثابت ہو جائیں گے ۔ اور اگر بیچ کی کروری وغیرہ کے عذر سے ایسا کیا گیا تو گناہ بھی نہ ہوگا ۔ ڈھائی سال کے بعد بچہ کو ماں کا دودھ پلانا بالا تفاق حرام ہے ۔

وان نفقہ کی ومد واری : اگر چر بچہ کو دودھ پلانا ماں کے ذمہ ہے لیکن ماں کا نفقہ کی ومد ہوائی ماں کا نان نفقہ اور مزوریات زندگی اس وقت تک باپ کے ذمہ بیں جب تک وہ عورت اس کے نکاح میں یا عدت میں ہے ۔ طلاق اور عدت بوری ہونے کے بعد نفعہ ختم ہو جائےگا ۔ صرف بچے کو دودھ پلانے کا معاوضہ باپ کے ذمہ باقی رہے گا ۔

تفقہ كا معیار ساں پر تو اتفاق ہے كہ اگر مياں ہوى دونوں مالدار ہوں تو نفقہ اميراند واجب ہوگا - اگر دونوں غريب ہوں تو نفقہ غريبا ند واجب ہوگا - اگر دونوں كى حالت مختلف ہو تو اس ميں فقبا كا اختلاف ہے - بعض كے نزديك اگر عورت غريب ادر مرد مالدار ہو تو اس كا نفعة درميانى حيثيت كا ديا جائے كا اور بعض كہتے ہيں كہ خوہر كى حالت كا اعتبار ہوگا واللہ اعلم -

رضاعت کے لئے مال کو مجبور کرنا اگر ماں کسی عذر یا مزورت کے سبب بی کو دودھ بلانے سے انکار کرے تو باپ کو اے مجبور کرنا جائز نہیں ۔ اگر بی کسی دوسری عورت یا جانور کا دودھ نہ ہے تو ماں کو مجبور کیا جائے گا ۔

یہ کی رضاعت اگر باپ زندہ نہ ہو تو بچہ کو دودھ پلانے کا انتظام اس شخص کے ذمہ ہے جو بچہ کاجائز وارث ہو لیعنی اگر بچہ مرجائے تو جن کو اس کی وراثت بہتی ہے جو بی باپ نہ ہونے کی صورت میں اس کے نفقہ کے ذمہ دار ہوں گے ۔ اگر السے وارث ایک سے زیادہ ہوں تو ہر ایک پر بقدر میراث اس کی ذمہ داری عائد ہوگی الم ایو صنیف کے نزدیک دودھ چرائے کے بعد بھی نا بالغ نیچ کا خرچہ وارثوں کے ذمہ ہوگا ۔ کیونکہ اس آیت کی رو سے دودھ کی کوئی خصوصیت بہتیں اصل مقصد بچ کا گزارہ ہے ۔ اگر یتیم ہے کی ماں اور دادا زندہ بیں تو یہ دونوں اس بچ کے وارث ہیں اس لیے اس کا نفقہ ان دونوں پر بقدر میراث عائد ہوگا ۔ لیعنی ایک بہائی خرچہ ماں کے ذمہ ہوگا ۔

ووور چیمران : ماں باپ باہی رضا مندی اور مشورہ سے ماں کی معذوری یا ہے کی کسی بیاری کے سبب ہے کا دورہ دو سال سے کم مدت میں بھی چرا سکتے ہیں ۔ اس میں ان بر کوئی محناہ مبسی ۔

اتنا سے وووھ ملوانا: طرورت کے تحت مال کی بھائے کس انا کا دودھ پاوانے

میں بھی کوئی گناہ نہیں بشرطیکہ دودھ پلانے والی کو دودھ پلانے سے وہلے جو اجرت طے کی گئی تھی ، وہ بوری کی بوری اداکی جائے ۔ اگر دودھ پلانے والی کو مقررہ اجرت ادا نہ کی گئی تو اس کا گناہ ان کے ذمہ رہے گا۔

آخر میں فرمایا کہ ان سب باتوں میں اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو اور یہ مجھے لو کہ اللہ تعالیٰ بہارے کھلے اور چھپے اور ظاہر و غائب کو بوری طرح دیکھ رہا ہے اور وہ بہارے دلوں کے مخفی ارادوں اور نیتوں سے باخبر ہے ۔ اگر کسی فریق نے دودھ بہارے دلوں کے مذکورہ احکام کی خلاف ورزی کی یا بچہ کی مصلحت کو نظر انداز کر بہا ہے اس بارے میں کوئی فیصلہ کیا تو وہ سزا کا مستحق ہوگا ۔ ( معارف القرآن ۵۸۵ ۔ کے اس بارے میں کوئی فیصلہ کیا تو وہ سزا کا مستحق ہوگا ۔ ( معارف القرآن ۵۸۵ ۔ ) ۔

# عدت کے مزید احکام

اور تم میں سے جو لوگ وفات پا جائیں اور اپنی ہویاں چھوڑ جائیں تو ان ہور ہوائیں تو ان ہور کے رکھیں لیعنی چار ہیدنے دس دن روکے رکھیں لیعنی چار مہینے دس دن کی عدت بوری کر چکیں تو مہینے دس دن کی عدت بوری کر چکیں تو تم ( وارثوں ) پر اس کام میں جو وہ لینے لئے دستور کے مطابق کر لیں کوئی گناہ بنیں ( لیعنی نکاح کرنے میں ) اور جو کچھ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ اس سے با خبر بنیں ( لیعنی نکاح کرنے میں ) اور جو کچھ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ اس سے با خبر ہے ۔ اور تم پر اس میں بھی کچھ گناہ بنیں کہ تم ان مورتوں کو نکاح کا پیغام دینے کے اشار تا کوئی بات کو یا ( اس کو ) لینے دل میں پوشیدہ رکھو ۔ اللہ دینے کے لئے اشار تا کوئی بات کو یا ( اس کو ) لینے دل میں پوشیدہ رکھو ۔ اللہ دینے کے لئے اشار تا کوئی بات کو یا ( اس کو ) لینے دل میں پوشیدہ رکھو ۔ اللہ

تعالی کو یہ بات معلوم ہے کہ تم ان عور توں کا تذکرہ کرد کے ۔ لیکن خفیہ طور پران سے نکاح کا وعدہ نہ کرد ۔ بال اگر دستور کے مطابق کوئی بات کبو ( تو حرج مہمیں ) ۔ جب تک مقررہ مدت ( عدت ) بوری نہ ہو جائے تم اس دقت تک نکاح کا قصد بھی نہ کرد ادر جان لو کہ اللہ تعالیٰ بخشنے والا ادر علم والا ہے

يَذُرُ وَنَ : وه جِودُ تَ بِي - وَزُرُ عَ مضارح -

يَنَوَ بَصْنَ : وه ( مطلق عورتين ) انتظار كرين - وه روك ركسين - تَرَبُّصُ سے مضارع

عَرَّ ضَيْمٌ: ثم ف اشاريًا كِما - تُعْرِيْفِنُ س مامنى -

معدر ہے ۔

أَكُنَنْتُمْ : تم ف ول من بوشيده ركما - إُكنَانُ سے مامنی -

تُواعِدُوْهُن ﴿ تُم ان مورتوں سے وعدہ کرد - مُواعَدُةً سے مضارع -

فاحدُرُ ولاً: پس تم اس ع بج - پس تم اس ع ورو - مَذَر ع امر -

تشریکے: اس سے جہلی آیوں میں طان کی عدت اور بچوں کی رضاعت کا بیان تھا۔
ان آیوں میں وفات کی عدت کا بیان ہے کہ جو لوگ بیویاں چوڑ کر فوت ہو جائیں تو
ان کی بیویوں کو چار میسنے اور دس روز تک عدت بوری کرنی چاہتے ۔ اس عرصہ میں نہ
تو وہ تکاح کریں ، نہ بلا صرورت گر سے باہر تکلیں خواہ دن کا وقت ہو یا رات کا اور نہ
زیب و زینت اختیار کریں ۔ مثلاً خوشبو لگانا ۔ سرمہ ، ممندی ، خوشبو کا تیل لگانا ، رایشی
کردے جہننا ، رنگین کردے جہننا وغیرہ عدت کے دوران یہ سب منع ہیں ۔ عدت ختم
ہونے یہ یہ چزی ان کے لئے جائز ہیں ۔ (حقانی ۵۹۱) ۔

عدّت و قات کی مدت ، اگر خادند کی دفات چاند رات کو ہوئی ہو تو عدت کے میسنے خواہ تعیں کے ہوں یا ائتیں کے سب ، چاند کے حساب سے بورے کئے جائیں گے اگر خادند کی دفات چاند کے حساب سے بورے کئے جائیں گے اگر خادند کی دفات چاند کے بعد ہوئی تو تمام میسنے تئیں تئیں دن کے حساب سے بورے کئے جائیں گئے جائیں گئے ۔ اسطرح کل ۱۳۰ دن بورے کرنا ہوں گئے ۔ جب عدت گزر کر خادند کی دفات کا دبی دقت آئے گا تو عدت ختم ہو جائیگی ۔ (محارف القرآن ۵۸۵ / ۱) ۔

عدت میں پیغام نکاح ، نکاح کا ورد نکاح کا ورد کا مرح پیغام نکاح ، نکاح کا وعدہ اور نکاح کا ورد کا حرح پیغام تو جائز نہیں استہ جس طرح عدت گزر نے کے بعد نکاح میں کوئی گناہ نہیں کہ عدت وفات کے اندر نکاح کا شارہ یا کنایہ کرد ۔ مثلاً یہ کہو کہ مجھے ایک نیک عورت کی ضرورت ہے ۔ یا نکاح کے خیال کو دل میں بانکل چھپاتے رکھو اور کسی طرح اس کا ذکر نہ کرو ، نہ صراحتاً اور نہ کنایہ جب کہ تم عدت کے بعد ان سے صراحتاً اس کا ذکر کروگے اور بغیر ذکر کے تم صبر نہ کرسکو کے اس لئے تمہیں اشارہ اور کنایہ کی اجازت دی گئی ہے ہیں تم اجازت سے آگے نہ بڑھو ۔

#### طلاق اور مہر

تَمَسُّوٰهُنَّ اَوْتَفُر ضُوا لَهُنَّ فَرِيْضَةٌ ۚ وَ مَتَّعُوٰهُنَّ عَلَى النِّسَاءَ مَالَمُ تَمَسُّوٰهُنَّ اَوْتَفُر ضُوا لَهُنَّ فَرِيْضَةٌ ۚ وَ مَتَّعُوٰهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُ لاَ عَمَتَاعًا بِالْمَعُرُ وَفِءَ حَقَّا عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُ لاَ عَمَتَاعًا بِالْمَعُرُ وَفِءَ حَقَّا عَلَى الْمُوسِعِ الْمُحُسِنِيْنَ ﴿ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُ لاَ عَمَتَاعًا بِالْمَعُرُ وَفِءَ حَقَّا عَلَى الْمُحُسِنِيْنَ ﴿ وَالْ مَنْ قَبْلِ اَنْ تَمَسُّوٰهُنَّ الله حَسَنَيْنَ ﴿ وَانْ تَعْفُوا الله وَمَن قَبْلِ اَنْ تَعَفُونَ اَوْ وَقَدُونَ الله وَقَدُونَ الله عَلَى الله وَان تَعْمَلُونَ بَعِيْدٍ لاَ عَقُدُلا النِّكَاحِ ﴿ وَانْ تَعْمَلُونَ بَعِيْدٌ ﴿ لِلْتَقُوٰى وَلاَ تَنْسُوا الْفَضَلَ بَيْنَكُمْ ﴿ إِنَّ اللّٰهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيْدٌ ﴿ لِلْتَقُوٰى وَلاَ تَنْسُوا الْفَضَلَ بَيْنَكُمْ ﴿ إِنَّ اللّٰهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيْدٌ ﴿

تم پر اس میں بھی کوئی گناہ نہیں کہ تم عورتوں کو ہاتھ لگانے سے جہلے یا ان کا مہر مقرر کرنے سے فہلے طلاق دیدو ( ہاں اس صورت میں ) ان کو کچے سامان دینا چاہتے ۔ وسعت والا اپنی حیثیت کے مطابق اور شگدست اپنی حیثیت کے مطابق ہونا چاہتے ۔ اور یہ نیک لوگوں کے مطابق دے اور یہ نیک لوگوں کے اسے ضروری ہے ۔ اور اگر تم نے ان کو ہاتھ لگانے سے فہلے طلاق دیدی اور تم نے مہر بھی مقرر کر میں تھا تو تم پر مہر میں سے آدھا دینا لازم ہے مگر اس صورت میں کہ خود وہ عورتیں معاف کر دیں یا وہ شخص معاف کر دے کہ جس کے اختیار میں نکاح کا باندھنا تھا ۔ اور تبارا معاف کر دینا پر بیزگاری سے زیادہ قریب ہے ( یعنی بہتر ہے ) اور آپس میں احسان کرنا نہ بھولو ۔ جو کچے تم زیادہ قریب ہے ( یعنی بہتر ہے ) اور آپس میں احسان کرنا نہ بھولو ۔ جو کچے تم زیادہ موسیک اللہ تعالیٰ اس کو دیکھ رہا ہے ۔

تَفْرِ ضُوا: تم فن كرو - تم مقرر كرو - فَرْضُ ع مفارع -

مُوسِع ﴿ وسعت والا - مالدار -، إِلْيَاعٌ سے اسم فاعل -

مُقْتِيرٍ . تَلَدست - نادار ، محتاج ، إَيْكَارَ ع اسم فاعل -

تَنْسَوا : تم بحول جاد - تم فراموش كردو ، نِسْيانَ سے مضارع -

فَضُلَ: ميرباني - اجسان -

تشریکے: مہر اور خلوت کے اعتبار سے طلاق کی چار صور تیں ہیں ۔

( 1 ) مہر بھی مقرر ہو اور طلاق سے پہلے خلوت بھی ہوئی ہو ۔ یہ حکم پہلے بیان ہو چکا کہ ان کو بورا مہر دینا چلہنے ۔ اور تنگ کر کے ان سے کچہ والیں مہیں لینا چلہنے ۔ ان عور توں کی عدت تین حیض ہے ۔

٢) مہر مقرر ند كيا ہو اوردخول كے بعد طلاق ديدى ہو ۔ اس صورت ميں مہر مثل بورا دينا ہوگا يعنى وہ مہر جو اس عورت كے كنبه كى عورتوں كا ہے ۔ اس كا بيان قرآني كرم ميں دوسرے مقام مر آيا ہے ۔

۳ نہ مہر مقرر ہوا ہو اور نہ خلوت کی نوبت آئی ہو بلکہ صرف نکاح کر کے طلاق ویدی ہو ۔ الی عور توں کے لئے مہر مہیں بلکہ وستور کے مطابق ان کو خریج دینا ہے جو کم سے کم کروں کا ایک جوڑا ہے اور زیادہ سے زیادہ نصف مہر ہے ۔ قرآن کرم نے اس عطیہ کی مقدار مقرر مہیں کی العبۃ یہ بتا دیا کہ مالدار کو اپنی حیثیت کے مطابق دینا چاہئے ۔ اس علی عدت لازم مہیں آئی ۔ چاہئے ۔ اس علی عدت لازم مہیں آئی ۔

۲: مبر تو مقرر ہوا مگر خلوت بنیں ہوئی ۔ یہ حکم دوسری آیت ( ۲۳۷) میں آیا ہے کہ ایس ور تور توں کو نصف مبر دیا جائے ۔ العبد اگر حورت معاف کر دے یا مرد بورا مبر ادا کر دے تو یہ اختیاری بات ہے ۔ اس صورت میں مجی عدت الازم منیس آئی۔ ( معارف القرآن ۵۸۸ ۵۸ / ۱) ۔

## منازكي حفاظت

٢٣٨ - خَفِظُوْا عَلَى الصَّلُوتِ وَالصَّلُولَاِ أَلُوسُطِئَ وَقُومُوْ لِللهِ قُلِمُ لِللهِ الْمُسْطِئَةِ وَقُومُوْ لِللهِ قُنِتِيْنَ ،

نمازوں کی حفاظت کیا کرو اور ( خاص کر ) بیج کی نماز کی اور اللہ تعالیٰ کے سلھنے نیاز مندی سے کھڑے ہوا کرو ۔

تغشرت کی اس آیت میں اکثر علماء کے نزدیک درمیانی نماز سے مراد عصر کی نماز ہے کونکہ اس کے ایک طرف دات کی دو نمازیں فجر اور ظہر ہیں اور ایک طرف دات کی دو نمازیں مغرب اور عشاء ہیں ۔ اس نماز کی حفاظت کی تاکید خصوصیت کے ساتھ اس لئے نمازیں مغرب اور عشاء ہیں ۔ اس نماز کی حفاظت کی تاکید خصوصیت کے ساتھ اس لئے اس کے گئی کہ اکثر لوگوں کے لئے یہ وقت کام کی مصروفیت کا ہوتا ہے ۔ اس لئے اس کے فوت ہونے کا امکان زیادہ ہے ۔ اس لئے فرمایا کہ تمام نمازوں کی حفاظت کرو اور بیج کی نماز کی محافظت کو اور بیج کی نماز کی محافظت نماص طور پر کرو اور اللہ تعالی کے سامنے اوب سے کوئے ہو اگرو اور ایم نماز کی محافظت نماص طور پر کرو اور اللہ تعالی کے سامنے اوب سے کوئے ہو اگرو اور فرو نماز کی دوران آپس میں اشارے اور ہاتیں نہ کیا کرو ۔ اس آیت کے نازل ہونے سے خیلے ، دوسرے اہل کتاب کی طرب مسلمان بھی آپس میں اشارہ یا بات کر لیا کرتے تھے ۔ وحقائی ۱۹۳ کر ایا کرتے تھے ۔

#### تمازخوف

٢٣٩ - فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَا لاَ أَوْرُكُبَا ثَانَ فَإِذَا آمِنْتُمْ فَاذْكُرُوا اللهُ كَمَا ثَانَ فَإِذَا آمِنْتُمْ فَاذْكُرُوا اللهُ كَمَا عَلَمْكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوْا تَعْلَمُوْنَ .

مچر اگر متبیں ( دشمن کا ) اندیشہ ہو تو کھڑے کھڑے یا سواری پر چڑھے چڑھے ( اس خرح ہو سکے نماز ادا کر لیا کرو ) مچر جب تم امن پاؤ تو اللہ تعالیٰ کو ( اس طرح سے ) یاد کرو جس طرح اس نے نتہیں سکھایا ہے ۔ جبے تم بہیں جلنتے نتے ۔

رِ جَالًا: پيرل - كنزے كنزے -

رُكْبَانًا: الوار ـ

تنتشری : اس آیت میں نماز خوف کا طریقہ بتایا گیا ہے کہ اگر دشمن سے مقابلہ کے وقت تبین اس بات کا خوف ہو کہ اگر ہم نماز پر حمیں کے تو کمیں دشمن ہم پر حملہ دد کردے تو تم رکوع و بجود اور سمت کعبہ کا لحاظ کئے بغیر خواہ سوار ہو یا پیدل ہر حال میں نماز پر صو ۔ بھر جب امن ہو تو اس طرح نماز پر صو جس طرح اللہ تعالیٰ نے تبین نماز پر صف کا طریقہ بتایا ہے ۔ صلوٰۃ خوف کا وہ طریقہ جو سورہ نساء کی آیت و اِذَا کُنْتَ

فیمم ( نساء آیت ۱۰۲ ) میں بیان ہوا ہے وہ اس طربیۃ کے علاوہ ہے جو اس آیت میں بیان ہوا ہے ۔

بیوہ کی سکونت کے لئے وصیت

٢٣٠ - وَالَّذِيْنَ يُتَوَقَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُوْنَ اَزْوَاجًا ۚ وَصِيَّةً لِلاَ وَاجَاءً وَصِيَّةً لِلاَ وَاجِعِمْ مُتَاعًا إلى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ وَ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلاَ جُنَاحٍ عَلَيْكُمْ فِي مَافَعَلْنَ فِي الْفُسُهِينَ مِنْ مَّعَرُوفٍ وَ وَالله عَزِيْزُ حَكِيْمٌ وَ
 عَزِيْزُ حَكِيْمٌ وَ

اور تم میں سے جو لوگ وفات پا جائیں اور اپنی بیوبوں کو چور جائیں تو ان کو اپنی بیوبوں کو چور جائیں تو ان کو اپنی بیوبوں کے لئے ایک سال کے خرچ کی وصیت کرنی چاہئے ( اوریہ کہ اس مدت میں ان کو گھر سے ) نہ نکالا جائے ۔ پھر اگر وہ خود نکل کھڑی ہوں تو جو وہ لینے لئے وستور کے مطابق کر لیں اس بارے میں تم پر کچے گناہ نہیں اور اللہ تعانی زبردست حکمت والا ہے ۔

يَدُرُونَ وو چورت إس - وه كرت بيس - وذر سے مضارع -

حَوْل: ایک برس - ایک سال -

گنٹر س کے عدت ایک سال مقرر تھی ۔ اس وقت میراث میں بھی عورت کا کوئی حصہ مقرر نہ تھا ۔ اس لئے اسلام نے اس مدت کو کم کر کے چار میسنے دس دن کر دیا جیسا کہ مقرر نہ تھا ۔ اس لئے اسلام نے اس مدت کو کم کر کے چار میسنے دس دن کر دیا جیسا کہ جبلے بیان ہو جہا ہے ۔ اور مرد کے لئے حکم تھا کہ مرتے وقت اپنی بوی کے لئے سال بر کے فرج اور مکان کی وصیت کر جائے یعنی بوہ ایک سال تک اس مکان میں دہ اور سال بجر اس کو نان و نفقہ طبا رہے اور اس عرصہ میں اس کو گھر سے نہ نگالا جائے اگر عدت بوری ہونے کے بعد حورت خود بی اگر عدت بوری ہونے کے بعد ( چار ماہ دس دن ) یا وضع تمل کے بعد حورت خود بی امازت تھی المبنہ عدت کے اندر گھر چوڑنا اور نکاح کرنا وغیرہ سب گناہ تھا ۔ یہ بھی امازت تھی کہ حورت کے اندر گھر چوڑنا اور نکاح کرنا وغیرہ سب گناہ تھا ۔ یہ بھی امازت تھی کہ حورت کے گھر سے جانے کے بعد اگر وارث چاہیں تو حورت کا فرج امازت تھی کہ حورت کا گھر سب بوہ کا آخواں یا چوتھا صہ بند کر سکتے ہیں ۔ بھر آیت میراث نازل ہونے کے بعد جب بیوہ کا آخواں یا چوتھا صہ مقرر ہو گیا تو سال بھر کے فرج اور مکان کی وصیت کی ضرورت نے دری ۔

### مطلقہ کے مزید احکام

٢٣١ ، ٢٣٢ - وَلِلْمُطَلَّقْتِ مَتَاعُ بِالْمَغْرُ وْفِ ، حَقَّا عَلَى الْمُغَرُ وْفِ ، حَقَّا عَلَى اللهُ لَكُمْ الْيَتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُوْنَ ،

اور طلاق وی ہوئی عورتوں کو قاعدے کے مطابق خرج دینا پر بمیز گاروں پر لازم ہے ۔ اللہ تعالیٰ بہارے لئے لینے اسکام اسی طرح صاف صاف بیان کرت ہے تاکہ تم مجھو ۔

کشروں کے مطلقہ عور توں کو فائدہ بہنچانے کا حکم اس سے جہلے آ چکا ہے گر وہ مرف دو قسم کی مطلقہ عور توں کے لئے تھا ۔ ایک تو وہ عور تیں جن کا مہر تو مقرر ہوا ہو مگر ظوت سے وہلے طلاق ہو گئ ۔ ایس عور توں کو آدھا مہر دیکر فائدہ بہنچایا گیا ۔ دو سرے وہ عور تیں جن کا مہر مقرر ہوا اور نہ خلوت ہوئی بلکہ نکاح کے بعد طلاق ہو گئ ۔ ایسی عور توں کو دستور کے مطابق خرچہ دیکر فائدہ بہنچیا گیا جو کم سے کم کپروں کا ایک جوڑا اور ذیادہ سے دیادہ آدھا مہر ہے ۔

اب وہ طلاق والیاں رہ گئیں جن کو خلوت کے بعد طلاق دی جائے۔ ان میں سے جس کامہر مقرر کیا گیا ہو اس کو فائدہ پہنچانا یہ ہے کہ بورا مہر دیا جائے۔ اور جس کا مہر مقرر نہ کیا جائے اس کے لئے مہر مثل واجب ہے بعنی وہ مہر جو اس عورت کے کنیہ کی عورتوں کا ہے۔

#### موت سے فرار

٢٣٣ \_ اَلَمْ تَرَالِى الَّذِيْنَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمْ الُوْفُ حَذَرَ الْمَوْتِ مِ اَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ مَوْتُوا ثُمَّ اَحْيَاهُمْ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَذُو فَضَلِ الْمَوْتِ مِ النَّاسِ وَلَكِنَّ اَكْتُرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُ وُنَ ﴿ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ اَكْتُرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُ وُنَ ﴿

(اے محد صلی اللہ علیہ وسلم) کیا آپ نے ان کو مبیں دیکھا جو ہزاروں میں ہوئے ہوئے ہوئے ۔ پھر اللہ ہوئے ہوئے ۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ان کے کہا کہ مرجاؤ (تو وہ مرکئے) پھر ان کو زندہ کر دیا ۔ بیشک اللہ تعالیٰ لوگوں پر بڑا ففسل کرتا ہے لیکن بہت سے لوگ (اس کا) شکر نہیں

النوف : بزارون - واحد الف -

حَذَر: ڈرنا۔ نوف کھانا۔ معدو ہے۔

تشریکے: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کے ایک واقعہ کا ذکر کیا ہے جس سے یت چلتا ہے کہ زندگی اور موت تقدیر النی کے تابع ہیں ۔ جہاد موت کا سبب مہیں اور ند جیلے بہانے کر کے جہاد سے کرانا موت سے بچنے کا ذرایعہ ہے ۔ یہ واقعہ اس طرح ہے کہ بنی اسرائیل کی ایک بڑی تعداد ایک شہر میں رہتی تھی ۔ دہاں سخت طاعون پھیلا یہ لوگ اس سے گھبرا گئے اور موت کے خوف سے اس شہر کو چھوڑ کر دو پہاڑوں کے درمیان واقع ایک وسیع ، چنیل اور کھلے میدان میں جاکر مقیم ہو گئے ۔ اللہ تعالیٰ نے ان پر اور دومری قوموں پر واضح کرنے کے لئے کہ کوئی شخص نقل مکانی کر کے لیے آپ کو موت سے بنیں بھا سکتا ، دو فرشتے بھیجدتے جو میدان کے دونوں سروں یر آگر كرے ہوگئے ۔ مير انہوں نے كوئى اليى آواز دى جس سے وہ سب بيك وقت مركئے ۔ قرب وجوار کے لوگوں کو جب اس واقعہ کی خبر ہوئی تو انہوں نے وہاں چہنے کر ان کے گرد احاط کھینے دیا کیونکہ ہزاروں لوگوں کے کفن دفن کا انتظام آسان ند تھا ۔ میر ان کی لاشیں گل سر گئیں اور بڈیاں چونا ہو گئیں ایک طویل زمانے کے بعد بنی اسرائیل کے ایک پیغبر جن کا نام حزقیل تھا اس جگہ سے گزرے اور ہزاروں انسانی بڈیوں کے وْحالِيِّ بَكُمرِ بِونَ وَكِيم كُر حِيران بوئ - كيمر وفي ك وْرابعِد الله تعالى في ان كو ان لوگوں کا مورا واقعہ بنادیا ۔ حضرت حزقیل نے اللہ تعالیٰ سے ان لوگوں کو زندہ کرنے ک دعا کی تو اللہ تعالی نے ان کی دعا قبول فرمالی اور ان کو حکم دیا کہ تم یہ کبو کہ اے بوسیرہ بڈنو اللہ تعالی تہیں حکم دیتا ہے کہ تم سب جمع ہو جاؤ ۔ چنائیہ ہر جسم کی بڈنوں كا دُھائيد كمزا ہو گيا ۔ مير اللہ تعالىٰ نے حكم دياكہ اب تم آواز دوكہ اے ہڈيو اللہ تعالىٰ فرمانا ہے کہ تم گوشت بوست ، رحمیں پٹھے بھی جوڑ او ۔ چنابی حضرت مرقبل کے سامنے یہ بھی ہو گیا ۔ مچر آواز نگائی کہ اے روح اللہ تعالی تہیں حکم دیتا ہے کہ ہر روح لینے قرم جسم میں آ جائے ۔ پس سب لوگ جس طرح ایک ساتھ مرے تھے ای طرح ایک ساتھ زندہ ہو گئے اور ان کی زبان سے لکلا منبَحانک لاَ اِلدَ اِلاَّ اَنْتَ ۔ ( اے خدا تو یاک ب تیرے سواکوئی معبود مہس ) ۔ یہ واقعہ ، قیامت کے روز اس جسم کے ساتھ دوبارہ زندہ ہوکر اٹھنے کی دلیل ہے ۔ بھر فرمایا کہ یہ اللہ تعالیٰ کا لوگوں میر بڑا فضل و کرم ہے

کہ وہ ان کو اپنی قدرت کاملہ کی زبردست اور مخوس نشانیاں دکھاتا ہے لیکن اس کے باوجود اکثر لوگ ناقدرے اور ناشکرے ہیں ۔ ( ابن کثیر ۲۹۸ / ۱ ، معارف القرآن 1 / ۵۹۳ / ۱ ) ۔

اس آیت میں چند احکام بیان کئے گئے ہیں ۔

(۱) تقدیر الین کے مقابلہ میں کوئی تدبیر کارگر مہیں ہوسکتی ۔ اس لئے جہاد یا طاعون وغیرہ سے بھاگ کر جان مہیں بچائی جاسکتی ۔ اور نہ جہاد میں شرکت یا طاعون کی جگہ قیام کرنا موت کا باعث ہے بلکہ موت کا ایک وقت معین ہے ۔ نہ اس میں تقدیم ہو سکتی ہے نہ تاخیر۔

(۲) اگر کسی شہر میں کوئی و بائی مرض طاعون وغیرہ پھیل جائے تو وہاں سے بھاگ کر دوسرے لوگوں کو بھی و باکی جگہ دوسرے لوگوں کو بھی و باکی جگہ جانا مناسب نہیں ۔ اس نہ کسی جگہ جانا موت کا سبب ہے اور نہ کہیں سے بھاگنا نجات کا سبب ہے اور نہ کہیں سے بھاگنا نجات کا سبب ہے۔

( ۳ ) موت سے ڈر کر جہاد سے بھا گنا حرام ہے ۔ یہ مضمون سورہ اُل عمران کی آیت ۱۲۸ میں زیادہ وضاحت ہے آیا ہے ۔ چنا کیے ارشاد ہے ۔

ٱللَّذِيْنَ قَالُوا لِا خُوَانِهِمْ وَقَعَدُ وَا لَوْ اَطَاعُونَا مَاقَتِلُوا ، قُلْ فَاذْرَءُ وَاعَنُ اَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صُدِقِيْنَ .

جو اوگ جباد میں شریک نہیں ہوئے وہ جباد میں شریک ہو کر شہیر ہونے والوں کے بارے میں دوسرے اوگوں سے کہتے ہیں کہ اگر یہ ہماری بات مان لیتے ( جباد میں شرکت نہ کرتے ) تو قتل نہ ہوتے ۔ اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم آپ ان سے فرما دیکئے کہ اگر موت سے بچنا نہارے اختیار میں ہے تو تم اوروں کی فکر چھوڑ کر اپنی فکر کرو ۔ ( تہیں گھر بیٹے بٹھائے بھی موت آ جائیگی ) اگر تم سے ہو ( معارف القرآن ۵۹۵ ۔ ۵۹۹ / ۱ ) ۔

قتال في سبسل الله

٣٣٣ - وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَاعْلَمُوْ آنَ الله سَمِيعُ عَلِيْمُ ، اور الله سَمِيعُ عَلِيمُ ، اور الله تعالى الله تعالى على الله تعالى خوب سنن والا اور جلن والا ب .

آتشری : اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے عکم ویا ہے کہ نیک نیتی اور خلوص ول سے اس کی راہ میں قبال کرو ۔ اس قبال سے خونریزی اور بی نوع انسان کا قبل کرانا مقصود نہیں بلکہ اس وین کی حفظت اور اس کی اشاعت کی راہ میں پیش آندوالی رکاوٹوں کا تجا گنا انہیں موت سے نہ بچا سکا رکاوٹوں کا تجاد سے منہ موزنا بھی بیکار ہے کیونکہ موت اور رزق دونوں مقرر ہو کی بین ۔ رزق نہ بڑھے ہے گا ۔ اس طرح موت نہ جہلے آئے گی نہ پیچے ہئے گی ۔

قرض حسن

٢٣٥ - مَنْ ذَا الَّذِي يُقِرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضْعِفَهُ لَهُ ۚ اَضْعَافًا كَثِيْرَ لَآء وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَنِقَتُطُ وَالِيَهِ تُرْجَعُونَ ،

کون ہے جو اللہ تعالی کو اچھا قرض دے نہر اسکو بڑھا کر دو گنا بلکہ کئی گنا کر دے اور اللہ تعالی بی تنگی اور فراخی دیتا ہے اور تم اس کی طرف لوٹائے جاؤ گے۔

قر ضا حَسَنا - قرض حن - ایما قرض جس کے بعد مقروض کو تنگ نہ کیا جائے ، نہ احسان جتایا جائے ، نہ بدلہ لیا جائے اور نہ مقروض کو حقیر مجما جائے ۔ دین کی کسی مد میں خرج ہوندالی رقم بھی قرض حسن کمائی ہے ۔ دین کی کسی مد میں خرج کرنا مراد ہے - جہاد میں خرج کیا ہوا مال آخرت میں کئی گنا زیادہ ہو کر واپس ملتا ہے اس لیے قرآن کریم نے اس کو قرض حسن قرار دیا ۔ قرض حسن قرار دیا ۔

فَيْضُعِفَهُ: پن وہ اس کو دو گنا کر دے گا۔ مُضَاحَعَدَ بِنے مضارع ۔ يَقَيضُ : وہ (اللہ تعالیٰ) بند کرتا ہے۔ وہ تنگی کرتا ہے۔ وہ کی کرتا ہے۔ قُبْمُ کَ

ے مفارع ۔ ے مفارع ۔

يبضط: وه كشاده كرتاب - وه محيااتاب -

تنشری : دهمن سے لڑائی بلا سامانِ حرب و صرب ممکن بنیں اور سامانِ حرب کے لئے پینے کی صرورت ہوتی ہے اس لئے اللہ تعالیٰ نے لینے نام پر مال خرچ کرنے کی بنایت عمدہ طریقہ سے ترخیب دی اور فرمایا کہ ہے کوئی جو اللہ تعالیٰ کو قرض دے تاکہ

وہ اس کے بدلے دنیا و آخرت میں اس کو کئی گنا کر کے ( واپس ) عنایت فرادے ۔ اللہ تعالیٰ قرض ملکنے سے پاک ہے ۔ اس کو کسی قسم کی حاجت و حرورت نہیں ۔ وہ غنی و قسم کی حاجت و حرورت نہیں ۔ وہ غنی فراندستی اور شکدستی دیتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے اس کی راہ میں خرج کرنے کو عہاں فراندستی اور شکدستی دیتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے اس کی راہ میں خرج کرنے کو عہاں مستعارہ کے طور پر قرض دینا اطمینان اور نفع کا باعث ہے اس طرح اللہ تعالیٰ کی راہ میں دیا ہوا مال بھی رائیگاں نہیں جاتا ۔ وہ کئی گنا نفع کے ساتھ واپس ملما ہے دہی اس کا ضامن ہے ۔ گویا اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج نہیں کرتا وہ یہ ذکھے کہ اس کی دولت ہمیشہ باتی رہے گی بلکہ تعالیٰ کی راہ میں خرج نہیں کرتا وہ یہ نہ کھے کہ اس کی دولت ہمیشہ باتی رہے گی بلکہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج نہیں کرتا وہ یہ نہ کھے کہ اس کی دولت ہمیشہ باتی رہے گی بلکہ اللہ تعالیٰ کی وقت بھی اس کی فراغدستی کو شکدستی میں شیدیل کرسکتا ہے ۔ ( حقانی اللہ تعالیٰ کی وقت بھی اس کی فراغدستی کو شکدستی میں شیدیل کرسکتا ہے ۔ ( حقانی اللہ تعالیٰ کی وقت بھی اس کی فراغدستی کو شکدستی میں شیدیل کرسکتا ہے ۔ ( حقانی اللہ تعالیٰ کی وقت بھی اس کی فراغدستی کو شکدستی میں شیدیل کرسکتا ہے ۔ ( حقانی اللہ تعالیٰ کی وقت بھی اس کی فراغدستی کو شکدستی میں شیدیل کرسکتا ہے ۔ ( حقانی اللہ تعالیٰ کی وقت بھی اس کی فراغدستی کو شکدستی میں شیدیل کرسکتا ہے ۔ ( حقانی اللہ تعالیٰ کی وقت بھی اس کی فراغدستی کو شکدستی میں شیدیل کرسکتا ہے ۔ ( حقانی

### حضرت طالوت کا واقعہ

٢٣٧ - أَلَمْ تَرَ الِى أَلْمَلَامِنْ بَنِيَ الْمَرَآءِ يَلَ مِنْ بَعْدِ مُوْسَىٰ الْدَقَالُوْ الِنَبِي لَّهُمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكُا ثُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللّهِ ، قَالَ الْمَلَاكُمُ الْقِتَالُ الْآ تَعَاتِلُوا ، قَالُوا وَمَالَنَا كَلْ عُسَيْتُمُ أَنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ الْآ تَعَاتِلُوا ، قَالُوا وَمَالَنَا اللّه تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَقَدْ أُخِر جَنَا مِن دِيَارِنَا وَ اَبْنَانِنَا ، وَلا نُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَقَدْ أُخِر جَنَا مِن دِيَارِنَا وَ اَبْنَانِنَا ، وَلَا لَا تَعَاتِلُ مِنْ دِيَارِنَا وَ اَبْنَانِنَا ، فَلَمّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ أَلْقِتَالُ تَوْلُوا إِلاّ قَلِيلًا مِنْ دِيَارِنَا وَ اللّهُ عَلِيمُ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوْلُوا إِلاّ قَلِيلًا مِنْ مِنْكُمُ ، وَاللّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلَيْهِمُ ، وَاللّهُ عَلِيمُ عَلِيمًا اللّهُ عَلِيمُ عَلَيْهِمُ ، وَاللّهُ عَلِيمُ عَلَيْهُمْ ، وَاللّهُ عَلِيمُ عَلَيْهِمْ ، وَاللّهُ عَلِيمُ عَلَيْهُمْ ، وَاللّهُ عَلِيمُ عَلَيْهُمْ ، وَاللّهُ عَلِيمُ عَلَيْهِمْ ، وَاللّهُ عَلِيمُ عَلَيْهُمْ ، وَاللّهُ عَلِيمُ عَلَيْهُمْ ، وَاللّهُ عَلِيمُ الْقِتَالُ تَوَلّوا إِلاّ قَلِيلًا مِنْهُمْ ، وَاللّهُ عَلِيمُ مَا لَقِتَالُ مَوْلُوا إِلاّ قَلِيلًا مِنْهُمْ ، وَاللّهُ عَلِيمُ مَا الْقِتَالُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا الْقِتَالُ عَلَيْهُ مَا الْقِلْكُ مُنْ مَا لَيْكُولُوا إِلّا قَلْكُوا مِنْ الْمُعْلَى الْمُولِمِيْنَ ،

(اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) کیا آپ نے بنی امرائیل کے مرداروں کو نہیں دیکھا جنبوں نے (حضرت) موئی کے بعد لینے نبی سے کہا کہ ہمارے نئے کوئی بادشاہ مقرر کردو تاکہ ہم (اس کی سر پرستی میں) اللہ تعالیٰ کی راہ میں اوریں۔ ان کے نبی نے ان سے کہا کہ اگر تم پر جباد فرض کر دیا جائے تو تم سے کچے بعید نہیں کہ تم نہ اور ۔ وہ کھنے گئے کہ ہم سے یہ کیونکر ہو سکتا ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کی راہ میں نہ لویں طالانکہ ہمیں لینے گروں سے اور لینے بال بچوں سے تکالا جا چکا ہے ۔ پھر جب ان پر جباد فرض ہو گیا تو چند آدمیوں کے سوا سب مجر گئے اور اللہ تعالیٰ ظالموں کو خوب جانتا ہے ۔

المُمَلَا: مردارون كي جماعت .

تَوَلُواْ الْهِول في من موراً - البول في يليد يحيري - تولي سے ماضي -

کشری کی اس آیت میں بنی اسرائیل کے ایک واقعہ کا ذکر ہے ۔ موسی علیہ السلام کی وفات کے بعد بنی اسرائیل رفتہ رفتہ احکام توریت ہے دور ہوتے گئے ۔ اور شرک و بدعت میں پڑگئے تاہم ان میں پے در پے انہیا، مبعوث ہوتے رہے بہاں تک کہ جب ان کی ہے باکیاں حد ہے گزر گئیں تو اللہ تعالیٰ نے عمالتہ کو جو ان کے دشمن مخے ان پر مسلط کر دیا ۔ جالوت نے جو کافر بدشاہ تھ بنی اسرائیل کو ادر بھگایا اور ان کے بہت ہم مسلط کر دیا ۔ جالوت نے جو کافر بدشاہ تھ بنی اسرائیل کو ادر بھگایا اور ان کے بہت ہم ہم ہوگئے ۔ نہ ہو ہے شہروں پر قبضہ کر لیا ۔ بنی اسرائیل دشمن کے حملوں سے گھرا کر بست المقدس میں جمع ہوگئے ۔ نہ ہو ہو گئی ور فواست کی تاکہ وہ اس کی سرکردگی میں جہاد کر سکیں ۔ ان کے نبی نے مقرر کرنے کی در فواست کی تاکہ وہ اس کی سرکردگی میں جہاد کر سکیں ۔ ان کے نبی نے کہا کہ مہدا طک چھین لیا گئی ، ہمارے بال کہا کہ مہدا طک چھین لیا گئی ، ہمارے بال ساتھ ہو کر جہاد کروگے ۔ بنی اسرائیل نے کہا کہ ہمدرا طک چھین لیا گئی ، ہمارے بال نے جہاد ہر اپنی پخشی اور آمادگی کا یقین دلایا اور ان کے اصرار کے بعد ان پر جباد فرض نے جہد ہر اپنی پخشی اور آمادگی کا یقین دلایا اور ان کے اصرار کے بعد ان پر جباد فرض نے بہر ہی ہم مرنے مار نے سے ڈریں گے ۔ پھر جب انہوں نے ہو ان میں سے چتد آدمیوں کے سوا سب پٹیٹھ دکھ گئے اور وہ چدد آدمی وہ تھ جو بہر سے پار اترے جس کا بیان آگے آئے گا ۔ اور الند تعالی ظاموں کو خوب جانا ہے ۔ بنی اس اتر کے بعد این ہیا ہوں کو خوب جانا ہے ۔ بنی اس اتر کے این آگے آئے گا ۔ اور الند تعالی ظاموں کو خوب جانا ہے ۔

#### بادشاه كاتقرر

٢٣٤ - وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُهُمْ إِنَّ اللَّهُ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوْتَ مَلِكًا وَ فَا أَنْ يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحُنُ اَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِنَ الْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِنَ الْمَالِ وَقَالَ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفْهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَةً لَا يَشْطَةً فِي الْمِلْمِ وَالْجِسِم وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَنْ يَشَاءً وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمً وَالْجِسِم ، وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَنْ يَشَاءً وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمً وَالْجِسِم ، وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَنْ يَشَاءً وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمً وَالْجِسِم ، وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَنْ يَشَاءً وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمً وَالْمَالِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمً وَالْمَالِ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ

اور ان سے ان کے نبی نے کہا کہ اللہ تعالی نے ( عنباری درخواست کے مطابق) عنبارے لئے طالوت کو بادشاہ مقرر کر دیا۔ وہ کہنے گئے کہ وہ بمارے اور کسے بادشاہ ہو سکتا ہے صلانکہ ہم خود اس سے زیادہ بادشاہی کے مستحق ہیں اور اس کو تو کچے اللہ وسعت بھی نہیں وی گئی ۔ ان کے نبی نے کہا بیشک اللہ تعالی نے اس کو تو کچے اس کو تم پر سرداری کے لئے مقرر کیا ہے اور علم و صورت میں بھی اس کو فوقیت دی ہے اور اللہ تعالی اپنا ملک جس کو چاہتا ہے دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ وسعت والا جانے والا ہے ۔

راضطَفْهُ . اس نے اسکو پسند کر لیا ۔ اس نے اسکو منتب کر لیا ۔ اِضطِفَا : مامنی ۔ بشکلة : کشادگی ۔ وسعت ۔ چھیلاؤ ۔ مصدر ہے ۔

تنشرت کے . ظلم اور معصیت آدمی کو بزدل بنا دیتی ہے ۔ ظلم و ستم کی اصل جز نبی پر اعتراض کرنا ہے ۔ جس نے نبی کی بات کو بے چون و چراں قبول کر لیا اس نے اپنی جان ر رحم کیا اور جس نے نبی کی بات ر اعتراض کیا اس نے اپنی جان ر ظلم عظیم کیا چنافیہ جس وقت بنی امرائیل کے نبی نے ان کو بتایا کہ اللہ تعالی نے طالوت کو متہارے لئے بادشاہ مقرر فرمایا ہے تو انہوں نے اعتراضات شروع کر دنے اور کہنے گئے کہ طالوت کو ہم پر بادشاہت کا کیا حق ہے ۔ وہ تو غریب آدمی ہے اور اس کے خاندان میں کوئی بادشاہ مبتیں ہوا ، ہم تو دولت مند ، شہی خاندان اور یہودا کی اولاد سے ہیں ۔ لہذا سلطنت اور بادشاہت کے ہم اس سے زیادہ مستحق ہیں ۔ ان کے نبی نے جواب دیا کہ یہ تقرر میری رائے ہے نہیں جس کے بارے میں میں دوبارہ غور کر سکوں ، یہ تو اللہ تعانیٰ کا حکم ہے جس کی بج آوری ضروری ہے ۔ اللہ تعالی نے طالوت کو تتباری بھلائی اور نفع کے لئے منتخب فرمایا ہے اور ظاہر ہے جس کو سلطنت کے لئے اللہ تعالیٰ پسند فرمالے اس سے بڑھکر کوئی شخص سلطنت اور حکمرانی کا اہل نہیں ہوسکت ۔ سلطنت اور بادشابت کا دارومدار حسب دنسب اور مال و دولت نر نهیں بنکه فہم و فراست اور قوت و شجاعت ہر ہے ۔ اللہ تعالی نے طالوت کو یہ دونوں چیزیں عطا فرمائی ہیں ۔ وہ مالک مطلق ہے اس کی عطا کے لئے اہلیت و قابلیت شرط منسی بنکہ وہ جس کو جاہے بادشاہت عطا فرمادے ۔ اگر کسی شخص میں بادشاہت کی ذرا بھی ابلیت نہمیں تو وہ قادر مطلق ہے اس لتے وہ اہلیت مجی عطا فرمادیما ہے ۔ اللہ تعالیٰ بڑے وسیع علم والا ہے وہ خوب جانا ہے کہ کون یادشاہت کے لائق ہے اور کون اس کا اہل مبسیں ۔ ( حقائی ۲۰۲ / ۱ ، ابن کٹیر ۳۰۱ / ۱ ) ۔

### تابوت سكديه

٢٣٨ - وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمُ إِنَّ أَيْهَ مُلْكِهِ أَنْ يَّأْتِيكُمُ التَّابُوتُ فِيْهِ سَكِينَةً مِّنْ يَأْتِيكُمُ التَّابُوتُ فِيْهِ سَكِينَةً مِّنْ رَبِّكُمُ وَ بَقِيَّةً مِنْ أَنْ أَمُوسَى وَ أَلُ هُرُونَ سَكِينَةً مِّنْ رَبِّكُ أَلُ مُوسَى وَ أَلُ هُرُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلَئِكَةُ ، إِنَّ فِي ذُلِكَ لَا يَهَ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمُ مُّؤْمِنِينَ ،

اور ان کے نبی نے ان سے کہا کہ طالوت کی بادشاہی کی نشانی ہے کہ متبارے پاس وہ صندوق آ جائے گا جس میں متبارے رب کی طرف سے سکینت اور کچر پی ہوئی چیزیں ہیں جن کو (حضرت) موی اور (حضرت) ہارون کی اولاد چھوڑ گئی تھی ۔ اس کو فرشتے اٹھ نے ہوئے ہوں گے ۔ بیشک اس میں متبارے واسطے ایک نشنی ہے اگر تم ایمان رکھتے ہو۔

التّابِوْتُ : صندوق - اس سے وہ صندوق مراد ہے جو بنی اسرائیل میں جلا آتا تھا اور جس میں حضرت موسی اور بنی اسرائیل کے دیگر انہیں، کے تبرکات تھے - بنی اسرائیل اس صندوق کو جنگ کے دوران آگے رکھتے تھے - التہ تعالی اس کی برکت سے ان کو فتح وے دیتا تھا ۔

سَكِينَه : تسكين - اطمينان ، راحت -

گفتری : آخر ان لوگوں نے لینے نبی ہے کہا کہ ہمیں طالوت کی بادشاہت اور ان کے برگزیدہ ہونے کی کوئی نشانی بہتے جب دیکھ کر ہمیں ان کی بادشاہت کا یقین آ جائے اور دل کو اطبینان حاصل ہو جائے ۔ نبی نے فرمایا کہ تحقیق طالوت کے من جانب اللہ بادشاہ ہونے کی نشانی یہ ہے کہ کسی ظاہری سبب کے بغیر وہ صندوق نتبارے پاس آ جائے گا جو تم ہے تھیں گیا تھا ۔ اس صندوق میں حضرت موسی اور حضرت بارون کے خاندان کے کچھ تبرکات بھی ہوں گے جن کامل جانا تمبارے لئے باعث خیر و برکت اور سکون قلب ہوگا ۔ اس صندوق کو فرشتے اٹھا کر لائیں گے اور طالوت کے سلمنے لا کر کھدیں گے ۔ صندوق کا اس طرح آنا طالوت کی بادشاہت اور میری نبوت کی صداقت کے دلیل ہوگا ۔ سمند کی کو فرشتے اٹھا کر لائیں گے اور طالوت کے سلمنے رکھدیا تو بنی دلیل ہوگا ۔ کہر جب فرشتوں نے صندوق کا کر طالوت کے سلمنے رکھدیا تو بنی امرائیل خوش ہوگئے ۔ اور ان کو بادشاہ مان لیا اور سب جہاد کے لئے تیار ہوگئے ۔

# بنی اسرائیل کی آز مائش

٢٣٩ - فَلَمَا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللَّهُ مُبْتَلِيْكُمْ بِنَهُ فَلَيْسَ مِنْيُ عَوْمَنَ لَمْ يَطْعَمُهُ فَاللَّهُ مِنْيَ وَمَنَ لَمْ يَطْعَمُهُ فَاللَّهُ مِنْيَ وَمَنَ لَمْ يَطْعَمُهُ فَاللَّهُ مِنْيَ إِلاَّ مَنِ اغْتَرَفَ عُرْفَهُ بَيدِلا عَ فَشَرِبُوا مِنْهُ الاَّ قَلِيْلاً مِنْهُمُ مَا فَكُمْ مَا فَلَا مَنَوُا مَعَهُ قَالُوا لِاَ طَاقَعَ لَنَا الْيَوْمَ فَلَمَا جَاوَزَلاً هُو وَالنَّذِينَ الْمِنُوا مَعَهُ قَالُوا لِا طَاقَعَ لَنَا الْيَوْمِ فَلَمَا جَاوَزَلاً هُو وَالنَّذِينَ الْمِنُوا مَعَهُ قَالُوا لِاَ طَاقَعَ لَنَا الْيَوْمِ بِجَالُوتَ وَجُنُودِلا مِ قَالَ النَّذِينَ يَظُنْونَ انْهُمُ مُلْقُوا اللَّهِ لاَمْ مِنْ فِنْهِ قَلِيلَهِ عَلَيْتُ فِنَهُ كَثِيلًا كَثِيلَ لَا يُعْلَقُوا اللَّهِ مَا وَاللَّهُ مَعَ اللَّهُ مِنْ فِنْهِ قَلِيلَهِ عَلَيْتُ فِنَهُ كَثِيلُولُونَ وَنَهُ كَثِيلُولُونَ وَلَاللهُ مَا وَاللَّهُ مَعَ اللّهُ مِا وَاللّهُ مَعَ اللّهُ مِنْ فِنْهِ قَلِيلَهِ عَلَيْتُ فِنَهُ كَثِيلُولُونَ وَنَهُ كَثِيلُولُ إِلْهُ إِللّهُ مِنْ اللّهِ مَا وَاللّهُ مَن وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مِنْ فِنْهِ قَلِيلَةٍ عَلَيْتُ فِنَهُ لَا فَيْ وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مِا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مِا وَاللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَلَهُ مُنْ فَا اللّهُ مَا وَاللّهُ مَا وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا لَهُ اللّهُ مَا وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ ا

پھر جب فالوت فوجوں سمیت روانہ ہوا تو طالوت نے کہا کہ بیشک اللہ تعالی متبیں ایک بنر سے آزہ نے گا ۔ پھر جس نے اس کا پانی پی لیا وہ میرا نہیں اور جو کوئی اس کو نہ حکھے گا تو وہ میرا ہے ، باں اگر کسی نے لینے باتھ سے چلو بھر کر پی لیا ( تو کچے مضائعۃ نہیں ) بھر ان میں سے پہند لوگوں کے سوا سب نے پی لیا ۔ جب طالوت اور جو ایمان والے اس کے ساتھ رہ گئے تھے اس ( ہنر ) سے پار ہو گئے تو وہ کہنے گئے آج تو جم میں جالوت اور اس کے لشکر سے مقابلہ کی طاقت نہیں اور جن کو یقین تھا کہ وہ النہ تعالی سے طاف والے بیں کہنے گئے کہ اور اللہ تعالی سے طاخ والے بیں کہنے گئے کہ اور اکثر تھوڑی سی جماعت بر غالب آگئی ۔ اور اکثر تعالی میر کرنے والوں کے ساتھ ہے ۔

بر مر فصل مروه جدا ہوا۔ وہ باہر نکلا۔ قصل و فصول سے ماصل ۔

منترانيكم منهارا امتحان لين والا - تهمين آزمان والا - إبلاً م الم فاعل -

اغْتُرُفُ اس في جلو بمرايا - إغْرَافَ سے ماصى -

جَاوَرُ لا : وه اس ك بار اترا - تَجَاوَزُه في مامنى -

فِنَفِينَ : گروه - چونی جماعت ـ

تعشرت ، جب طالوت جاد کے لئے شہر سے باہر نکا تو اس نے بنی اسرائیل کو مخاطب کر کے کہا کہ اللہ تعالی ایک بنر سے بہارے صبر د تخمل کو آزمائے گا۔ اس جو شخص

اس مبر سے سیر ہو کر یانی ہے گا اس کا مجھ سے کوئی تعلق مبسیں اور جو اس کو حکھے گا بھی بہس وہ بلا شبہ میرے ساتھیوں میں سے ہوگا ۔ العبد جو شخص لینے ہاتھ سے ایک چلو بھر لے تو وہ بھی میرے گروہ سے خارج نہیں ہوگا ۔ پس جب دہ لوگ اس بنر ر المنتج تو بیاس کی شدت کی وجہ ہے ، موائے مقورے سے آدمیوں کے جن کے تعداد ١١١٣ تھی سب نے اس ہر سے بے تعاشا پانی بی لیا۔ ( جنگ بدر کے موقع پر بیر سقیا البجکر آپ نے قیل بن صعصعہ کو مسلمانوں کی گنتی کرنے کا حکم دیا ۔ قیس نے سب لوگوں کی گنتی کر کے آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا یہ سب ۱۳۱۳ بیں ۔ آپ یہ سنکر خوش ہوئے اور فرمایا کہ طالوت کے ساتھ مجی لوگوں کی اتنی ہی تعداد تھی ۔(مظہری ١٥ / ۱ ) ۔ جن نو گوں نے جلو سے یانی پیا ان کی بیاس بھی بھے گئی اور ان کا دل بھی قوی ہو گیا اور جن لوگوں نے زیادہ پانی پیا وہ بزدل ہوگئے ، ند ان کی پیاس بھی اور ند وہ اس قابل رہے کہ ہنر سے یار ہوسکتے ۔ جب طالوت اور ان کے ساتھیوں نے ہنر سے یار ہو کر د مکھا کہ وہ ایک مختصر سی جماعت ہے اور جالوت کے ساتھ ایک بڑا کشکر ہے ۔ تو ان میں سے بعض ضعیف القلب لوگ کھنے گئے کہ آج ہم میں جالوت اور اس کے کشکر کے مقابلہ کی تاب ہنیں کیونکہ وشمن کی طاقت بہت ہے اور ہماری جماعت بہت قلیل ہے الدیتہ ان میں سے باہمت لوگوں کو یقین تھا کہ الند تعالیٰ نے فتح و نصرت کا جو وعدہ کیا ہے وہ برحق ہے ۔ انہوں نے کزور دل والوں کو ہمت دلائی اور کما کہ محمراة نہیں ، فنخ و نصرت کا مدار قلت و کثرت رہے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے حکم ہے چھوٹی چھوٹی جی عتیں بڑی بڑی جماعتوں ر غالب آتی رہی ہیں اور اللہ تعالی صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے اور جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ ہو وہ مجمی مغلوب بہس ہوتا ۔

#### دعاء استقامت

كِرُزُ وا: وه سب نك - بُرُوزُ ك ماضى -

أَفِرِغْ: تو والداء - إفراع كا امر -

آفت رس کے سامنے ہوئے تو انہوں کے ساتھی جالوت کی فوجوں کے سامنے ہوئے تو انہوں نے اپنی ہمت و شجاعت پر ہمروسہ کرنے کی بجائے اللہ تعالیٰ سے دعا کی کہ اے ہمارے پروردگار ہمیں صبر و ہمت عطا فرما اور کافروں کے مقابلہ میں ہمیں ثابت قدم رکھ ، ہماری مدو فرما اور ہمیں فتح سے ہمکنار کر ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی دعا قبول فرما کر ان کو فتح سے ہمکنار کی ۔ چن بخی اللہ تعالیٰ کی تائید و نصرت سے اس منھی ہم ہماعت نے ان کو فتح سے ہمکنار کی ۔ چن بخی اللہ تعالیٰ کی تائید و نصرت سے اس منھی ہم ہماعت نے جالوت کے ٹدی دل لشکر کو تہمس نہمس کر دیا ۔

### جالوت کی شکست

پھر انہوں نے ان ( جالوت کے لشکر ) کو اللہ تعالیٰ کے حکم سے شکست دی اور داؤد نے جالوت کو قبل کر دیا اور اللہ تعالی نے داؤد کو بادشہت اور حکمت عطاکی اور جو کچہ وہ چاہتا تھا اس کو سکھایا اور اگر اللہ تعالیٰ بعض لوگوں کے ذریعہ بعض کو بہت نہ کرتا رہے تو لمک تباہ ہو جائے لیکن اللہ تعالیٰ تو مخلوق بر فضل کرنے والا ہے ۔

فَهُوَ مُوْ مُعْ . پس انہوں نے ان کو شکست دی ۔ مُزُم سے مامنی ۔

حِکْمَة : حکمت ، داناتی ، عبال نبوت مراد ہے ۔

تشریک طالوت اور ان کے ساتھیوں کے صبر و تحمل اور اللہ تعالی پر ان کے اعمد اور توکل کا نتیجہ یہ ہوا کہ بنی اسرائیل کی اس مختصر سی جماعت نے اللہ تعالیٰ کی تائید سے جالوت کی فوجوں کو شکست دی ۔ اور حضرت داؤد علیہ السلام نے جو اس وقت طالوت کے نشکر میں شامل تھے اور ان کو ابھی نبوت نہیں ملی تھی ، جالوت کو قتل کر ڈالا ۔ طالوت نے نوش ہو کر اپنی بیٹی سے حضرت داؤد کا شکاح کر دیا ۔ میر طالوت کے مرائے کے بعد اللہ تعالیٰ نے حضرت داؤد کو سلطنت اور علم وحکمت یعنی نبوت عطا

فرمادی ۔ اور ان کو خوش آوازی عطاکی ، پرندوں اور چیو تنیوں کی بولی سکھائی ، آلات کے بغیر زرہ بنانا سکھایا اور ان کے لئے لوہ کو موم کی مانند نرم کر دیا ۔ وہ لینے باتھ سے کام کر کے اس کی مزدوری سے کھاتے تھے ۔ پھر فرمایا کہ اگر اللہ تعالی کافروں کے شرو فعاد کو لینے بعض خاص بندوں کے ذریعہ دفع نہ کرتا رہے تو زمین میں فساد پھیل جائے اور کفر و شرک غالب آ جائے اور کوئی اللہ تعالی کا نام لینے والا باتی نہ رہے مگر اس نے جہاد فرض کر کے لوگوں پر بڑا ففیل فرمایا تاکہ کفر کا فقید و فساد دفع ہو ۔ (حقائی ۱/۳۰۳ / ۱ ، ابن گیر ۱/۳۰۳ ) ۔

### رسالتِ محمدی کا اثبات

٢٥٢ - تِلْكَ أَيْتُ اللهِ نَتْلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ ، وَاتَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِيْنَ ، وَاتَّكَ لَمِنَ اللهِ نَتْلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ ، وَاتَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِيْنَ ،

( اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم ) یہ اللہ تعالی کی آیٹیں ہیں جو ہم آپ کو صحح صحح محمد مناتے ہیں اور بیشک آپ بھی رسولوں میں سے ہیں -

تشریکی ۔ یہ تمام واقعات اللہ تعالی کی نشانیاں ہیں ۔ ان واقعات کو جس طرح اللہ کتاب ہیان کرتے ہیں وہ صحیح نہیں ۔ بلکہ ان کو جس طرح اللہ تعالیٰ نے بیان کیا ہے یہ اسی طرح حق اور صحیح ہیں اور اللہ تعالیٰ کی قدرت اور آپ کی نبوت کے دلائل ہیں کیونکہ ایسے قدیم واقعات کا کسی سے پڑھے اور سے بغیر صحیح صحیح بیان کر دینا وجی خداوندی کے بغیر صحیح میں کر دینا وجی خداوندی کے بغیر ممکن نہیں ۔ اس لئے آپ بلا شبہ اللہ تعالیٰ کے رسولوں میں سے ہیں جنکو اس نے اپنے دشمنوں سے جہاد کا حکم دیا اور بے سروسامانی کے باوجود کافروں کے بڑے اللہ کر ادیا ۔

### ر سولوں کے درجات

٢٥٣ - يَلْكَ الرُّسُلُ فَضَّنْنَا بَغَضَهُمْ عَلَى بَغَضِ مِنْهُمْ مَّنَ كُلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَغَضَهُمْ دَرَجْتِ وَ وَأَتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَزيمَ الْبَيِّنْتِ وَالْيَنْ وَرَفَعَ بَغَضَهُمْ دَرَجْتِ وَ وَأَتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَزيمَ الْبَيِّنْتِ وَالْيَنْ مِنْ بَغَدِ مِمْ وَالْيَدُنَّةُ بِرُوحِ الْقُدُسِ وَلَوْشَاءَ اللهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِيْنَ مِنْ بَعَدِ مِمْ وَالْيَنِ الْحَتَلَفُوا فَمِنْهُمْ مَنْ الْمَن وَلَيْ الْحَتَلَفُوا فَمِنْهُمْ مَنْ الله وَمِنْهُمْ مَنْ الله وَمِنْهُمْ مَنْ الله يَفْعَلُ وَمِنْهُمْ مَنْ الله يَفْعَلُ وَمِنْهُمْ مَنْ الله يَفْعَلُ وَمِنْهُمْ مَنْ الله يَفْعَلُ وَمِنْهُمْ مَنْ الله يَفْعَلُ

### م ایرید ع

یہ سب رسول ہیں ۔ ہم نے ان میں سے بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے۔
ان میں سے بعض ایسے بھی ہیں جن سے اللہ تعالی نے کلام کیا اور ان میں سے
بعض کے درجات بلند کئے ۔ اور ہم نے مریم کے بیٹے عینی کو کھلے معجزات عطا
کئے اور ہم نے ردح القدس (جبرائیل علیہ السلام) سے ان کو قوت دی اور اگر
اللہ تعالی چہت تو ان (رسولوں) کے بعد والے لینے پاس کھلے کھلے احکام آنے
کے بعد آپس میں قبال نہ کرتے مگر بھر بھی انہوں نے (آپس میں) اختلاف کیا ۔
بھر ان میں سے بعض تو ایمان لے آئے اور بعض نے کفر کیا اور اگر اللہ تعالی
پہتر ان میں سے بعض تو ایمان نے کرتے لیکن اللہ تعالیٰ جو چاہتا کرتا ہے ۔

ربط آیات سسے پہلی آیات میں اللہ تعالی نے طالوت و جالوت اور ان کے بہر مقابلہ اور ایمانداروں کے استقلال و ثابت قدمی کا ذکر کر کے جہاد کا مقصد بیان کیا تھا کہ اللہ تعالیٰ اس کے ذریعہ مفسدوں کے شرکو دفع کرتا ہے ۔ اگر جہاد نہ ہو تو مفسد لوگ ملک کو تباہ و و بران کردیں ۔ یہ انہیاء کا معمول ہے ، اس لئے آئ بر یہ اعتراض ہے جا ہے کہ نہیوں کا کام لڑائی منہیں ۔ آئ بھی انہی وسولوں میں سے بیں جو یہ کام کرتے آئے ہیں ۔

آفشر می است میں اللہ تعالی نے آنحصرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تسلی کے لئے فرمایا کہ انبیا، علیم السلام شر وفساد دفع کرنے والے ہیں اور یہ درجات میں مختلف ہیں جیسا کہ بنی اسرائیل میں حضرت موئی علیہ السلام شے جن سے اللہ تعالی نے کلام فرمایا ، حضرت شمو تیل ، حضرت داؤد ، حضرت الیاس ، حضرت انخمیاہ ، حضرت گرمیاہ اور حضرت دانیال وغیرہ پیغمبر ہیں ۔ ان کے بعد حضرت عینی علیہ السلام ہیں جن کو کھلے معجزات عطاکتے گئے اور روح القدس (حضرت جبرائیل) کے ذریعہ ان کو مدد دی گئی ۔ اللہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم آئی بھی رسول ہر حق ہیں ، باوجود یکہ آئی آئی ہیں ، نہ آئی اللہ علیہ وسلم آئی بھی رسول ہر حق ہیں ، باوجود یکہ آئی آئی ہیں ، نہ آئی قصیلات و جزئیات بیان کرنا ، ظاہر کرتا ہے کہ یہ آئی کا کام مہیں بلکہ ہم ہی آئی کو یہ تقصیلات و جزئیات بیان کرنا ، ظاہر کرتا ہے کہ یہ آئی کا کام مہیں بلکہ ہم ہی آئی کو یہ باتیں حضرت موئی اور ان کے مشرعین کو بھی بنی اسرائیل کے ذریعہ بتاتے ہیں ۔ گزشتہ زمانوں میں حضرت موئی اور ان کے مشرعین کو بھی بنی اسرائیل کے ذریعہ بتاتے ہیں ۔ گزشتہ زمانوں میں حضرت موئی اور ان کے مشرعین کو بھی بنی اسرائیل کے دریعہ بتاتے ہیں ۔ گزشتہ زمانوں میں حضرت موئی اور ان کے مشرعین کو بھی بنی اسرائیل کے دریعہ بتاتے ہیں ۔ گزشتہ زمانوں میں حضرت موئی اور ان کے مشرعین کو بھی بنی اسرائیل کے دریعہ بتاتے ہیں ۔ گزشتہ زمانوں میں حضرت موئی اور ان کے مشرعین کو بھی بنی اسرائیل کے دریعہ بتاتے ہیں ۔ گزشتہ زمانوں میں حضرت موئی اور ان کے حضرت

عبی کے معجزات کو دیکھ کر انکار کیا ۔ اگر یہ لوگ آپ کا انکار اور آپ کے حکم کی نافرہانی کرتے ہیں تو اس میں کچے تعجب کی بات نہیں ۔ اور ان سرکشوں اور مفسدوں میں ہے بعض کا حق کو قبول کر کے اس پر ایمان لانا اور بعض کا لینے کفر پر قائم رہنا سب تقدیر الی کی وجہ ہے ۔ گر ہم اتمام جمت کے لئے ہدایت کے اسباب صرور مہیا کرتے ہیں ۔ (حقائی ۱۳ ، ۱۳ مل ) ۔

خیرات کی تر غیب

آتشرش الله تعالیٰ کی راہ میں جان و مال صرف کرنے کی جو تاکید گزشتہ آیات میں آئی تھی اس کی تائید میں یہ آیت نازل ہوئی ۔ اس میں الله تعالیٰ نے یہ واضح کر ویا کہ تم جو کچے نیکی کرنا چاہتے ہو وہ اس ونیاوی زندگی میں کر لو ۔ حشر کے روز نہ تو کوئی عمل خرید و فروخت کے ذریعہ حاصل ہوسکے گا اور نہ وباں کسی کی دوستی کام آئے گی اور نہ سفارش ۔ آخرت میں کافروں پر جو عذاب و سختی ہوگی اس کے وہ خود بی ذمہ دار ہوں گئے کیونکہ وہ خود بی بیجا حرکتیں کرتے ہیں اور الله تعالی کے احکام کی تعمیل نہ کر کے اپنی جانوں کو عذاب خداوندی میں بسلا کرتے ہیں۔ (حقائی ہے احکام کی تعمیل نہ کر کے اپنی جانوں کو عذاب خداوندی میں بسلا کرتے ہیں۔ (حقائی ہے اوکام کی تعمیل نہ کر کے اپنی جانوں کو عذاب خداوندی میں بسلا کرتے ہیں۔ (حقائی ہے اوکام کی تعمیل نہ کر کے اپنی جانوں کو عذاب خداوندی میں بسلا کرتے ہیں۔ (حقائی ہے اوکام کی تعمیل نہ کر کے اپنی جانوں کو عذاب خداوندی میں بسلا کرتے ہیں۔ (حقائی ہے اوکام کی ا

# صفاتِ بارى تعالىٰ

٢٥٥ - الله لا إله إلا مُوْه الْحَقُّ الْقَيُّوْمُ مَّلَا تَاْحُدُلُا سِنَهُ وَلَا الْمَافِي الْاَرْضِ ، مَنْ ذَالَّذِي يَشْفَعُ عَلَمُ مَا فِي السَّمُوْتِ وَمَافِي الْاَرْضِ ، مَنْ ذَالَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَلا إلا إلا باذْنِه ، يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيَديْهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ عَ وَلاَ يَحْيَطُونَ بِشَنَى هِ مِنْ عِلْمِهِ إلاَّ بِمَا شَاءَ عَ وَسِعَ كُرْ سِيَّهُ السَّمُوتِ يُحِيْطُونَ بِشَنَى هِ مِنْ عِلْمِهِ إلاَّ بِمَا شَاءَ عَ وَسِعَ كُرْ سِيَّةُ السَّمُوتِ وَالْارْضَ عَ وَلاَ يَوْدُونَ بِشَقَ السَّمُوتِ وَالْارْضَ عَ وَلاَ يَوْدُونَ فَي الْمَطَلْمُ ،

اللہ تعالی کے سواکوئی بھی معبود بہیں ۔ وہی (ہمیشہ سے) زندہ اور قائم ہے ۔ نہ اس کو اونگھ آئی ہے اور نہ نیند ۔ جو کچھ آسمانوں سی ہے اور جو کچھ زمین میں ہے وہ سب اس کا ہے ۔ کون ہے جو اس کی اجازت کے بغیر اس کے پاس رکسی کی ) سفارش کر سکے ۔ ان کے اگھ اور پچھلے تمام حالات کو وہی جانبا ہے اور کوئی بھی اس کے علم کا احاطہ بہیں کرسکتا گر جس قدر کہ اس نے چابا ۔ اور اس کی کرس نے آسمانوں اور زمینوں کو گھیرا ہوا ہے ۔ اور اس کو ان دونوں کی حفاظت ذرا بھی گران بہیں گزرتی اور وہ عالیشان عظمت والا ہے۔

آبت الكرسى كے فصائل. يہ قرآن كى عظيم ترين آبت ہے ۔ آنحفرت ملى اللہ عليہ وسلم في اس كو سب سے افغل فرمايا ہے ( مسئد احمد ) ايك اور روايت ميں ہے كہ آنحفرت صلى اللہ عليہ وسلم في حضرت الى بن كعب سے دريافت كيا كہ قرآن ميں كونسى آبت سب سے زيادہ عظيم ہے ۔ حضرت الى بن كعب في عرض كيا آبت الكرسى ، آپ في ان كى تصديق كرتے ہوئے فرمايا ، اے ابو المنذر تنہيں علم مبارك ہو ( مظہرى بكوالہ مسلم الا الى ) ۔

حضرت ابو ذر سن آنحمرت صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قرآن میں کونسی آیت عظیم تر ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ آیت الکرسی ( ابن محیر بحوالہ مسند احمد ۱۰۴۵ / ۱) ۔

صفرت ابو ہریر ی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سور قابقہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سور قابقہ علی آیت ہے جو قرآنی آیات کی سردار ہے وہ جس گھر میں پڑھی جائے اس سے شیطان نکل جاتا ہے ۔ (مظہری بحوالہ ترمذی و حاکم ۱۳۹۱) ۔

حضرت انس کی روایت میں ہے کہ آیت الکری تُواب کے اعتبار سے چوتھائی قرآن کے برابر ہے ۔ (مظہری بحوالہ مسند احمد ۱/۳۹۱) ۔

تشريح : اس مبارك آيت مين وس جلے بيں -

(۱) اَللَّهُ لَا اِلْهُ اِللَّهُ سُوَ۔: اس میں لفظ اللہ اسم ذات ہے جس کے معنی یہ بیں کے اللہ اسم ذات ہے جس کے معنی یہ بیں کہ اللہ تعالیٰ کی ذات وہ ہے جو تمام کمالات کی جامع اور تمام نقائص سے پاک ہے ، وہی دانا ، بینا ، صاحب قدرت و ارادہ ہے اس لئے اس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں

(۲) اَلْحَی اَلْقَیْومُ: عربی زبان میں می کے معنی ہیں زندہ - مبال یہ لفظ اللہ تعالیٰ کی صفت حیات بیان کر نے کے لئے لایا گیا ہے کہ وہ ہمیشہ زندہ اور باتی رہنے والا ہے اور موت سے بالا تر ہے - اس کی تمام صفات ازلی و ابدی ہیں - اَلْقَیْومُ یہ قیام سے نکلا ہے جس کے معنی کھڑے ہونے کے ہیں - یہ مبالغہ کا صغہ ہے اور اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ جو خود قائم رہ کر دومروں کو قائم رکھتا اور سنجالتا ہے - یہ اللہ تعالیٰ کی خاص صفت ہے جس میں کوئی مخلوق شریک بنیں ہوسکتی - اللہ تعالیٰ کے قیم ہونے کی خاص صفت ہے جس میں کوئی مخلوق شریک بنیں ہوسکتی - اللہ تعالیٰ کے قیم ہونے کا تقاضا یہ ہے کہ جس طرح ہر چیز اپنی ہستی کے لئے اللہ تعالیٰ کی محتاج ہوتا ہو تا ہو ہوں ہوئے ہوئے اس سے بے کہ جس طرح ہر چیز اپنی ہستی کے لئے اللہ تعالیٰ کی محتاج ہوتا ہوتا ہو اس طرح بلکہ اس سے بھی زیادہ کائنات اللہ تعالیٰ کی محتاج ہے - اللہ تعالیٰ ہی کی شان اس طرح بلکہ اس سے بھی زیادہ کائنات اللہ تعالیٰ کی محتاج ہے - اللہ تعالیٰ ہی کی شان اعلیٰ ہے ۔

( ٣ ) لاَ تَاخُذُهُ مِسْنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ . : يَسَدُ اونَكُو كُو كِنتَهِ بِن جو دما في اعصاب كي وه ستى بوتى هي جو نيند كا پيش خير بوتى ب - نَوْمُ كَمَل نيند كو كِنتَه بين -

دوسرے جملہ میں بتایا گیا تھا کہ اللہ تعالی تمام کائنات کو تھاہے اور سنجالے ہوئے ہے اور ساری کائنات اس کے سہارے قائم ہے ۔ اس لئے انسان اپنی فطرت کے مطابق یہ خیال کرسکتا ہے جو ذات پاک اتنا بڑا کام کر رہی ہے اس کو کسی وقت تھکان بھی ہوسکتی ہے اور اس کو کچے وقت آرام و نیند کے لئے بھی چلہتے ۔ اس لئے اس بھلے میں محدود علم و بھیرت رکھنے والے انسان کو بتا دیا کہ وہ اللہ تعالیٰ کو دوسری مخلوقات پر قیاس نہ کرے اور نہ لینے جیسا کھے ۔ وہ مثل و مثال ، تکان ، اونگھ ، نیند اور الیے بی دوسرے اثرات سے بالا تر ہے ۔

(٣) لَهُ مَا فِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي أَلاَرْضِ : تَمَام چيزي جو آسمانوں اور زمين ميں ہيں سب اللہ تعالیٰ کی ملک ہيں ۔ وہ مختار ہے ، جس طرح چاہے ان ميں تعرف کرے ۔

(۵) مَنْ ذَالَدْی یَشْفُعْ عِنْدَ لَا اللهِ بِاذْنِهِ ۔: اس میں اللہ تعالیٰ کی عظمت کا اظہار اور اس امر کا بیان ہے کہ کوئی اس سے بڑا اور اس کے اور حاکم مہنیں ۔ کوئی اس سے کسی کام کے بارے میں باز رس کرنے کا حق مہنیں رکھتا ۔ وہ جو حکم جاری کردے اس میں کسی کو چون و چرا کی مجال مہنیں ۔ اس کی اجازت کے بغیر کوئی اس سے کردے اس میں سفارش و شفاحت مجی نہیں کرسکتا ۔ حدیث شریف میں ہے کہ رسول اللہ مسلی کی سفارش و شفاحت مجی نہیں کرسکتا ۔ حدیث شریف میں ہے کہ رسول اللہ مسلی

اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حشر کے روز سب سے پہلے میں بی ساری امتوں کی شفاعت کروں گا۔ اس کا نام مقام محمود ہے جو آپ کی خصوصیات میں سے ہے۔

(٦) یَعْلَمُ مَا بَیْنَ آیندِیْھِمْ وَمَا خَلْفَھُمْ : اللہ تعالیٰ انسان کے ظاہری و باطنی طالت و واقعات سے باخبر ہے۔ آگے پیچے کا یہ مفہوم بھی ہوسکتا ہے کہ ان کے پیدا ہونے سے بہلے اور پیدا ہونے کے بعد تمام طالت و واقعات اللہ تعاں کے علم میں بیں اس کا ایک مطلب یہ بھی ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ ان چیزوں کو بھی جانتا ہے جن کو انسان جانتے بیں اور وہ ان چیزوں کو بھی جانتا ہے جن کو انسان جنسی جانتے۔

(۵) وَلَا یُحِیْطُونَ بِشَیْنِی مِنْ عِلْمِهُ اِلاَّ بِمَا شَا ءَ : انسان اور تمام مخلوقات اللہ تعالیٰ کے علم کے کئی صحہ کا بھی اطاطہ نہیں کرسکتے بجز اس کے کہ اللہ تعالیٰ خود بی اللہ تعالیٰ کے علم کے کئی صحہ کا بھی اطاطہ نہیں کرسکتے بجز اس کے کہ اللہ تعالیٰ خود بی فینے علم کا جتنا صحہ کئی کو عطا کرنا چاہے تو اس کو صرف اتنا بی علم ہوسکتا ہے۔ اس کی فیض تمثیل ہے۔ اس کی کری اتنی وسیع ہے کہ اس کی وسعت کے اندر ساتوں آسمان اور زطین سمائے ہوئے ہیں۔ تفیر بیفادی میں ہے کہ وسعت کے اندر ساتوں آسمان اور زطین سمائے ہوئے ہیں۔ تفیر بیفادی میں ہے کہ وسعت کے اندر ساتوں آسمان اور زطین سمائے ہوئے ہیں۔ تفیر بیفادی میں ہے کہ اس کی حقیقت میں نہ اللہ تعانی کی مظمت کی تھور کشی مقصود ہے ورنہ سے تعقیقت میں نہ اللہ تعانی کی کری ہے اور نہ وہ کری پر بیٹھا ہوا ہے۔ صفرت ابو ذرّ میں نہ اللہ تعانی کی کری ہو بیٹھا ہوا ہے۔ صفرت ابو ذرّ میں نہ اللہ تعانی کی کری ہو ایم ہو درتہ اس کی کری ہو تو اس کے درنہ وہ کری پر بیٹھا ہوا ہے۔ صفرت ابو ذرّ میں بی میں نہ اللہ تعانی کی کری ہو درتہ اس کی کری ہو تو اس کی کری ہو تو کو کی کری ہوئے میں دور کری پر بیٹھا ہوا ہے۔ صفرت ابو ذرّ میں بی خورت اس کی کری ہوئے ہوئے میں دور کری پر بیٹھا ہوا ہے۔ صفرت ابو ذرّ میں بی دور کری پر بیٹھا ہوا ہے۔ صفرت ابو ذرّ میں بی دور کری پر بیٹھا ہوا ہے۔ صفرت ابو ذرّ میں بی دور کری پر بیٹھا ہوا ہے۔ صفرت ابور ذرّ میں بی دور کری پر بیٹھا ہوا ہے۔ صفرت ابور ذرّ میں بی دور کری ہو بی بیٹھا ہوا ہے۔ صفرت ابور ذرّ میں بی دور کری ہو میں بی دور کری ہو بیٹور کی بی بیٹور

یہ تحض مسل ہے ۔ اس سے اند تعالیٰ کی تعظمت کی تصویر کشی مقصود ہے ورنہ حقیقت میں نہ اللہ تعالیٰ کی کری ہے اور نہ وہ کری پر بیٹھا ہوا ہے ۔ حضرت ابو ذرا ہے روایت ہے کہ انہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ کری کیا اور کسی ہے ۔ آپ نے فرمایا کہ قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضۂ قدرت میں میری جان ہے کہ ساتوں آسمانوں اور زمین کی مثال کری کے مقابلہ میں الیی ہے جسے ایک برے میدان میں انگوشی جسا حلقہ ڈالدیا جائے ۔

اللہ تعالی نشست و برخاست اور زمان و مکان سے بالاتر ہے۔ اس قسم کی آیات کو اپنے معاملات ہر قباس منہیں کرنا چلہتے ۔ اس کی کیفیت و حقیقت کا ادراک انسانی عقل سے بالاتر ہے ۔

(۱۰) وَهُوَ ٱلعَلِیِّ الْعَظِیْمُ : گزشته نو جملوں میں اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات اور کمالات کا بیان تھا ۔ ان تمام صفات و کمالات کو د کیصنے اور سمجھنے کے بعد کوئی عقل و شعور رکھنے والا انسان یہ کبے بغیر بنیں رہ سکتا کہ ہر قسم کی عربت و محظمت اور بلندی و برتری کی مالک و سزا وار وہی ذات پاک ہے جو مذکورہ بالا ذاتی و صفاتی کمالات کی حاش ہو ۔ ( معارف القرآن ۱۲۲ ، ۹۱۵/ ا مظہری ۳۵۷ ، ۱/۳۲۲ ) ۔

#### قوی و سلیه

٢٥٧ - لا كَرَالاً فِي الدِيْنِ مِنْ قَدْ تَبَيَّنَ الرَّشُدُ مِنَ الْغَيِّ عَ فَمَنْ يَكُفُرُ بِالطَّاعُوْتِ وَيُو ءَ مِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُولِا يَكُفُرُ وَلاَ اللهُ سَمِيعٌ عَلِيْمٌ ،

دین کے بارے میں (کوئی) زبردستی منہیں۔ بیشک ہدایت گراہی سے الگ ظاہر ہو کی ہے۔ بہر جس نے جھوٹے معبودوں کا انکار کیا اور اللہ تعالیٰ پر ایمان نے آیا تو اس نے الیسی مضبوط رسی پکڑلی جو ٹوٹنے والی منہیں اور اللہ تعالیٰ خوب جانتا ہے۔

اِکْوَالاً: کی پر جر کرنا ۔ کی پر زبردستی کرنا ۔ مصدر ہے ۔

الْعُرُولَا: طنة، كا ـ

الوثقى . ببت مسكم - ببت مفهوط ، وَتُولَ و وَمَاقَدَ إِن الم تَفْعِيل -

رأنفِصام : شكشة بونا - ثوانا - مصدر ب -

فشانِ نرول: اس آیت کا شان نزول یہ ہے کہ جب مدینے کی مشرکہ حورتوں کے اولاد نہ ہوتی تو جم اسے یہودی بنا کر ہمارے باں اولاد ہوئی تو جم اسے یہودی بنا کر ہمودی اس کے بہودیوں کے باس فقے ہودیوں کے باس فقے جب یہودیوں کے باس فقے جب یہ لوگ مسلمان ہوئے اور اللہ تعالیٰ کے دین کے افسار بنے تو آنحفرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اندرونی ساز حوں سے نجات پانے کے لئے یہ حکم جاری فرما دیا کہ بی نفیر کے یہودیوں کو جا وطن کر دیا جائے ۔ اس وقت افسار نے بچوں کو جو یہود کے نفیر کے یہودیوں کو جو یہود کے باس بنالیں ۔ اس پر یہ آیت بات ہوئی کہ جبر اور زبردستی نہ کرو ۔ ( ابن کثیر ۱۳۱۰ ) ۔

ایک روایت یہ مجی ہے کہ انصار کے قبیلے بنو سالم بن عوف کاایک شخص

حصینی نامی تھا۔ یہ خود مسلمان تھا اور اس کے دولڑکے نصرانی تھے۔ ایک بار اس نے آنحصن ملی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیاکہ تھے اجازت دیجئے کہ میں ان لڑکوں کو جبرآ مسلمان بنالوں ولیے تو وہ عیبائیت سے بٹتے نہیں ۔ اس پر یہ آیت اثری اور اس میں جبرآ مسلمان بنانے کی ممانعت کردگی گئی۔ ( ابن کثیر ۱/۳۱۱)۔

کشری اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں جہاد کی مزید تفسیر و تشریح بیان فرمائی ہے کہ جہاد سے یہ غرض جہیں کہ کسی کو زبردستی اور تلوار کے زور پر مسلمان کیا جائے بلکہ اللہ تعالیٰ نے لینے بی برحق صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ الیہ معجزات اور کھلی نشانیاں ظاہر کیں کہ ان سے حق اور باطل اس طرح علیحدہ اور ممتاز ہوگئے جیسے دن اور رات ایک دوسرے سے ممتاز ہیں ۔ اس کے بعد اگر کوئی غیر اللہ کی عبادت ترک کر کے فدائے واحد و یکٹا پر ایمان لاتا ہے تو اس کے لئے اسلام ایسا قوی اور مضبوط وسلیہ بو کھی جہیں بہی ہود سے یہ غرض جو کھی جہیں ہو تا ہو کہ سنتا اور جانتا ہے ۔ اس جہد سے یہ غرض جہیں کہ کسی کو زبردستی اور تلوار کے زور پر مسلمان بنیا جائے بلکہ اس کا مقصد تو اس سے شرو فساد ختم کرنا اور برائیوں کو مثانا ہے ۔

### الله تعالیٰ کے دوست

٢٥٤ - اَللَّهُ وَلِيُّ الَّذِيْنَ الْمِنْوَا يُخْرِجُهُمْ مِّنَ النَّطُلُمْتِ اللَّوَا يُخْرِجُهُمْ مِّنَ النَّطُلُمْتِ اللَّ النَّاوِرِ لِمُّ وَاللَّهُ وَالللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لِمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ و

اللہ تعالی مومنوں کا مدد گار ہے۔ وہ ان کو تاریکیوں سے نکال کر روشنی میں لاتا ہے اور جو منکر ہیں ان کے دوست شیطان ہیں۔ وہ ان کو روشنی سے نکال کر تاریکیوں میں لاتے ہیں۔ یہی اہل دوزخ بھی ہیں وہ اسمیں ہمیشہ رہیں گ

تشریکے: ایمان الیم عمدہ چیز ہے کہ اس کی دجہ سے اللہ تعالیٰ بندہ سے محبت کرتا ہے اور اس کو کفر و جہالت کی تاریکیوں سے نکال کر ہدایت کی روشنی میں نے آتا ہے ۔ جو لوگ اس پر ایمان منہیں رکھتے وہ شیطان کے دوست اور مددگار بیں جو ان کو نور فطرت سے نکال کر کفر و اخلاق رؤیلہ اور شہوات وخواہشاتِ نفسانی کی تاریکیوں میں فطرت سے نکال کر کفر و اخلاق رؤیلہ اور شہوات وخواہشاتِ نفسانی کی تاریکیوں میں

و حکیل دیتا ہے جو مرنے کے بعد جہنم کی صورت میں ظاہر ہوں گی ۔ جس طرح دنیا میں ان کو اپنی گرائی کی تاریکیوں سے عمر مجمر چھٹکارا نہ ملا اس طرح ان کو وہاں بھی عذاب ابی سے نجات نہیں ملے گی ۔ اس لئے وہ ہمیشہ جہنم میں رہیں گئے ۔

حضرت ابراہیم اور نمرود

٢٥٨ - اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَ إِبْرُهِمَ فِي رَبِّهِ اَنُ الْتَهُ اللَّهُ الْمُلْكَ مِ الْهُ قَالَ إِبْرُهِمُ رَبِّيَ اللَّذِي يُحْي وَيُمِيْتُ قَالَ اِنْ الْمُلَكَ مِ الْمُلْكَ مِ الْمُلْكَ مِ الْمُلْكَ مِ الْمُلْكَ مِ الْمُلْكَ مِ اللَّهُ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمُشْرِقِ فَأْتِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِ الْقَوْمَ بِهَا مِنَ الْمُشْرِقِ فَأْتِ بِهِمَا مِنَ الْمُشْرِقِ فَأْتِ بِهِمَا مِنَ الْمُشْرِقِ فَأْتِ بِهِمَا مِنَ الْمُفْرِبِ فَبُحِتَ اللَّهُ يُأْتِي كَفْرَ مِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِ الْقَوْمَ الظَّلِمِيْنَ مِ الشَّلِمِيْنَ مِ

(اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم) کیا آپ نے دیکھا جو (صفرت) ابراہیم ہے اس کے رب کے بارے میں اس وجہ سے جمت کرتا تھا کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو سلطنت عطاکی تھی ۔ جب (صفرت) ابراہیم نے کہا کہ میرا رب تو وہ ہے جو زندہ کرتا اور مارتا ہے ۔ (اس نے) کہا میں بھی تو زندہ کرتا اور مارتا ہوں ۔ (صفرت) ابراہیم نے کہا کہ اللہ تعالیٰ تو سورج کو مشرق سے نکالنا ہے ہی تو اس کو مغرب سے نکال دے ۔ اس پر وہ کافر جیران رہ گیا اور اللہ تعالیٰ ظالموں کو بدایت منہیں دیتا ۔

حَاجٌ : اس في جمت كى - اس في بحث كى - مُعَاجَد أَ عامنى -

فَيُهِونَ : وہ مبہوت ہو گیا ۔ وہ مجونچکا ہو گیا ۔ وہ حیران ہو گیا ۔ بَعْتُ سے مامنی مجول ۔

تنظری : اس آیت میں اللہ تعالی نے حضرت ابراہیم اور مخرود کا واقعہ بیان فرمایا ہے حضرت ابراہیم علیہ السلام بابل شہر کے قریب پیدا ہوئے تھے ۔ جب وہاں کے لوگوں میں ان کی خدا پرستی کی شہرت اور بت پرستی کی مذمت مشہور اور عام ہوئی تو وہاں کے بادشاہ مخرود بن کوش نے جو سخت ہے دین ، بد عقل اور طعد تھا ، حضرت ابراہیم کو بلا کر بوچھا کہ رب کون ہے اور کہاں ہے ۔ اگر ہے تو تھے دکھاؤ ۔ حضرت ابراہیم نے جواب دیا کہ بم دنیا میں ایک ایسا فعل پاتے ہیں جو کسی کے قبضہ قدرت میں نہیں ۔

اس سے معلوم ہوا کہ اس فعل کا فاعل ہی قادر مطلق ہے۔ اور اپنی نظافت کی وجہ سے محسوس جنس ہوتا۔ (ہوا بھی جسم رکھنے کے باوجود نظافت کی وجہ سے نظر جنس آتی اور وہ جو ذات جسم کی کثافت سے بھی بری ہے اس کو کسے محسوس کیا جاسکتا ہے ) اور وہ فعل زندگی اور موت دینا ہے ۔ نہ کوئی از خود زندہ ہو سکتا ہے اور نہ کوئی کسی کو زندہ کرسکتا ہوں اور مارسکتا ہوں ۔ پھر اس کے جواب میں مغرود نے کہا کہ میں بھی زندہ کرسکتا ہوں اور مارسکتا ہوں ۔ پھر اس نے دو آومیوں کو طلب کیا ۔ ایک کو قتل کرادیا اور دوسرے کو چھوڑ دیا ۔ گویا مغرود ، عملِ حیات و موت اور تخلیقِ حیت وموت میں فرق نہ کرسکا ۔ صفرت ابراہیم نے جواب دیا اگر چہ دنیا میں اس کے تمام کام عاد تا اسباب فرق نہ کرسکا ۔ صفرت کو مشرق سے طوح کرتا ہے ۔ وہ پہنی ہیں مگر وہ اسب بھی اس کے قبضہ میں ہیں ۔ انہیں اسباب میں سے سورج کا طوع و غردب کرنا ہے ۔ بلا شبہ اللہ تعال ہی سورج کو مشرق سے طلوع کرتا ہے ۔ وہ اس کو مغرب سے بھی نگال سکتا ہے یا جس طرح اس کی مشیت ہو کرسکتا ہے ۔ پس اگر اینے انجال پر اپنے آپ کو قادر جانتا ہے اور اللہ تعالیٰ کاانکار کرتا ہے تو سورج کو مغرب سے برآمد کر دے ۔ یہ سنکر مغرود جرت زدہ اور بھونچکا ہو گیا مگر ایسے بے مغرب سے برآمد کر دے ۔ یہ سنکر مغرود جرت زدہ اور بھونچکا ہو گیا مگر ایسے بے انسان راہ راست پر بنسی آتے ۔ (حقائی ۸ ، ۲ / ۱ ، مظہری ۱۹۳۵ ہوگیا ہو گیا مگر ایسے بانسان راہ راست پر بنسی آتے ۔ (حقائی ۸ ، ۲ / ۱ ، مظہری ۱۳ سے ۱۳ اس ا

### مردوں کو زندہ کر نا

٢٥٩ - أَوْكَا الَّذِي مَرَّعَلَى قَرْيَةٍ وَّهِي خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِهَا عَلَا اللهُ عِلْمُ عُرُوشِهَا عَ فَامَاتُهُ اللهُ مِالْهَ عَامٍ ثُمَّ قَالَ انْي يُحْى هٰذِهِ اللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا عَ فَامَاتُهُ اللهُ مِالْهُ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ . قَالَ كُمْ لَبِثَتَ قَالَ لَبِثَتُ يَوْمًا اَوْبَعْضَ يَوْمٍ ، قَالَ بَلْ بَعَثَهُ . قَالَ كُمْ لَبِثُتُ مَا أَوْبَعْضَ يَوْمٍ ، قَالَ بَلْ لَبِثُتَ مِاللهُ عَامِكَ وَ شَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنّهُ عَ وَالنَّهُ عَامٍ فَانْظُر الله طَعَامِكَ وَ شَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنّهُ عَ وَانْظُر الله حَمَّارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ أَيْهَ لِلنَّاسِ وَأَنْظُر الله الْعِظَامِ كَيْفُ لُنْشُرُ هَا ثُمَّ نَكُسُوْهَا لَحْمًا ، فَلَعّا تَبَيّنَ لَهُ قَالَ اعْلَمُ انْ كَلُولُ اللهَ عَلَى كُلِّ شَنْقً قَدِيْرً ،

یا تو نے اس شخص کو نہ و مکھا جو ایک ایسی بستی پر سے گزرا جو چھتوں سمیت گری پڑی تھی ۔ اس نے ( و مکھا جو ایک ایسی و برانی کے بعد اللہ تعالی اس ( بستی ) کو کمیے آباد کرے گا ۔ سو اللہ تعالی نے اس کو سو برس تک همرده رکھا کیمر اس کو زندہ کر کے بوچھا کہ تو کتنی دیر ( اس صاب میں ) رہا ۔ اس نے

جواب دیا کہ ایک دن یا اس سے بھی کم رہاہوں گا۔ اللہ تعالی نے فرمایا کہ انہ تعالی نے فرمایا کہ انہ تو ( اس حالت میں ) سو برس رہا ہے۔ اب لینے کھانے اور چینے کی چیز کو و کیھ ابھی تک سڑی ہی جہیں اور لینے گدھے کی طرف د کیھ ( کہ بالکل کل سڑ گیا ) اور تاکہ ہم جھے لوگوں کے لئے تمنونہ بنائیں اور تو ( گدھے کی ) بڈروں کو بھی د کیھ کہ ہم ان کو کس طرح جوڑتے ہیں۔ ہر ( کس طرح ) ان کو گوشت بہناتے ہیں۔ ہر ( کس طرح ) ان کو گوشت بہناتے ہیں۔ ہر جو اس کی تو بول اٹھا تھے معلوم ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز ہے قادر ہے۔

عَاوِيَهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَالَى - خَوادًا اللهِ المع فاعل -

عُرُ وْشِهَا. اس كى چھتيں - يہ جمع ہے اس كا واحد عُرثن ہے -

لَبِثْتَ : أَوْرِباء تُو مُعِبراء لَبَثُ عَامَى .

يتسنه: وه سرا جاتا ہے ۔ وہ خراب ہو جاتا ہے ۔ تسنن سے مضارع ۔

عِظَامٍ: بديان ، واحد عَظُمُ -

فُنْشِرُ مَا : ہم اس کو جوڑ دیتے ہیں ۔ ہم اس کو چڑھا دیتے ہیں ۔ اِفْتَارُ سے مفارع

فَكُسُوهَا: بم اس كوبهنا دية بين - كُنُو وكِنُوا أَت مضارع -

تشری کے بادشاہ بخت نصر نے بزاروں بنی اسرائیل کا ایک اور واقعہ بیان فرمایا ہے کہ بابل کے بادشاہ بخت نصر نے بزاروں بنی اسرائیلیوں کو قتل کر کے بروشلم شہر کو بطا کر برباد کر دیا اور ستر بزار بہود ہوں کو گرفتار کر کے ساتھ لے گیا گر حضرت ارمیاہ علیہ السلام بہیں رہے ۔ ایک مرتبہ وہ اس شہر کے پاس سے گزرے ۔ اس کی حالت اور ملک و قوم کی بربادی د بکھ کر حسرت کے طور پر کہنے گئے کہ اب اللہ تعالیٰ اس شہر کو کسے آباد کرے گا ۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنی قدرت کاملہ کا تماشہ و کھایا ۔ وہ اس طرح کہ انہوں نے اپنی سواری کا گرحا زیتون کے ورخت سے لٹا کا مراثہ و کھایا ۔ وہ اس طرح کہ انہوں نے اپنی سواری کا گرحا زیتون کے درخت سے لٹا کا مراثہ تعالیٰ نے ان کو ورخت سے لٹا کا مراثہ درخت سے لٹا کا عرصہ گر و گیا اور انگور کے شیرے کا برتن اور روثیوں کا تھیلہ درخت سے لٹا کر سو گئے ۔ اللہ تعالیٰ نے نیند میں ان کی روح قبض کر لی عہاں تک کہ ان پر سو برس کا عرصہ گرر گیا ۔ اس عرصہ میں بابل کا بادشاہ بخت نصر مرگیا اور ایران کے بادشاہوں

كا دور دورہ ہو گيا - ايران كے بادشاہ فى بى اسرائيل كو حكم دياكہ وہ لينے ملك ميں جاكر بيت جاكر بيت المقدس اور شہر كو آباد كريں - پتائي انہوں فى لينے ملك شام جاكر بيت المقدس اور شہر كو از سر نو آباد كرنا شروع كرديا -

جب بیت المقدس از سر نو تعمیر ہو گیا اور بروشلم شہر آباد ہوگیا تو اللہ تعالیٰ فی صفرت ارمیاہ کو زندہ کر دیا اور ان سے بوچی کہ تم کتنی دیر تک پڑے رہے ۔ وہ مج کے وقت سوئے تھے اور عصر کے وقت زندہ ہوئے تھے اس لئے انہوں نے جواب میں کہا کہ ایک دن یا اس سے کچھ کم پڑا رہا ہوں ۔ اللہ تعالیٰ نے جواب دیا کہ تو سو برس تک مردہ پڑا رہا ہے کو دیکھ ۔ انہوں نے گدھے کو دیکھا تو اس کی سفید بڈیاں پڑی ہوئی تھی اور کھانے چینے کو دیکھا تو سو سال گزرنے کے باوجود ویسا ہی سفید بڈیاں پڑی ہوئی تھی اور کھانے چینے کو دیکھا تو سو سال گزرنے کے باوجود ویسا ہی تھا نہ سڑا نہ خراب ہوا ۔ پھر اللہ تعالی نے ان کے سامنے گدھے کو زندہ کر دیا ۔ پھر انہوں نے شہر میں آگر بست المقدس اور شہر کو آباد دیکھ کر کہا کہ کھے یقین ہے کہ اللہ تعالی ہر چیز پر قادر ہے اور وہ مردے کو بھی زندہ کر سکتا ہے ۔ پس حشر کے روز مرنے تعالی ہر چیز پر قادر ہے اور وہ مردے کو بھی زندہ کر سکتا ہے ۔ پس حشر کے روز مرنے کے بعد تمام مخلوق کو زندہ کر کے حساب لینا بھی اس کی قدرت میں ہے ۔ (حقائی ۱۰ / ) ۔

١٦٠ - وَإِذْ قَالَ إِبْرُهِمُ رَبِّ آرِنِي كَيْفَ تُحْيِى أَلْمُوْتِي ، قَالَ اَوَلَمْ ثُوْمِنَ ، قَالَ اَوْلَمْ ثُونِ الْمُونِي ، قَالَ فَحُدْارُ بَعَهُ مِّنَ أَوْمِن ، قَالَ فَحُدْارُ بَعَهُ مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرُ هُنَّ النِيكُ ثُمَّ اجْعَلَ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزَءً السَّالَةِ عَزِيْرُ حَبِلِ مِنْهُنَّ جُزَءً الله عَزِيْرُ حَكِيمً ، وَاعْلَمْ أَنَّ الله عَزِيْرُ حَكِيمً ،

اور ( اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم اس واقعہ کو بھی یاد کرو ) جب حضرت ابراہیم نے کہا کہ اے میرے رب مجھے بھی تو وکھا کہ تو مردوں کو کس طرح زندہ کرے گا۔ اللہ تعالی نے فرمایا کیا بچھے بیتین نہیں آتا ( حضرت ابراہیم نے کہا کیوں مہیں ۔ لیکن میں لینے ول کا اطمینان چاہتا ہوں ۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ایجا تم چار پرندے لے لو بھر ان کو لینے ساتھ بلا لو ( مانوس کر لو ) ۔ بھر ان کو وزع کر کے ) ان کے جسم کا ایک ایک گرا ، ہر بہاڑ پر رکھ دو ۔ بھر ان کو ( لینے یاس دوڑے ہے آئیں گے اور ان کو ( لینے یاس ) بلاؤ تو وہ سب جہارے یاس دوڑے ہے آئیں گے اور جان لو کہ بیشک اللہ تعالیٰ زبردست حکمت والاہے ۔

مردون . تو ان كو مانوس كرك - تو ان كو بلاك - صور سے امر - صورت بوت مصدر بے -

تشری : اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے صفرت ابراہیم کا ایک واقعہ بیان فرمایا ہے کہ صفرت ابراہیم نے اللہ تعالیٰ ہے درخواست کہ تجھے اس کا مشاہدہ کر ا دیکئے کہ آپ مردوں کو کس طرح زندہ کریں گے ۔ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ کیا آپ کو ہماری قدرت کا ملہ پر یقین نہیں ۔ صفرت ابراہیم نے عرض کیا یقین کسے نہ ہو ۔ آپ کی قدرت کا ملہ کے مظاہر تو ہم لحظ اور ہم آن مشاہدہ میں آتے رہتے ہیں اور خور و فکر کرنے والا تو خود اپنی ذات اور کا تنات کے ذرہ ذرہ میں اس کا مشاہدہ کری ہے ۔ مگر انسانی فطرت کا تقاضا یہ ہے کہ جس کام کا مشاہدہ نہ ہو خواہ وہ کتنا ہی یقینی ہو اس کے بارے میں اس کے خیالات منتشر رہتے ہیں ۔ کہ یہ کسے اور کس طرح ہو گیا ؟ یہ ذمنی انتشار میں اس کے خیالات منتشر رہتے ہیں ۔ کہ یہ کسے اور کس طرح ہو گیا ؟ یہ ذمنی انتشار میں خل ڈالی رہتا ہے ۔ اس لئے مشاہدہ کی درخواست کی ۔

اللہ تعالیٰ نے درخواست قبول فراکر آپ کو حکم دیا کہ چار پرندے لینے پاس جمع کر لیں اور ان کو کچے عرصہ لینے پاس رکھ کر لینے ساتھ انوس کرلیں ۔ بعب وہ پوری طرح آپ سے مانوس ہو جائیں اور آپ کے بلانے سے آپ کے پاس آ جایا کریں اور آپ کو ان کی بوری طرح شناخت ہو جائے تو ان چاروں کو ذرح کر کے ہڈیوں سمیت ان کا خوب قیمہ ساکر لیں ۔ پھر اس قیمہ کے کئی صد کر کے مختلف بہاڈوں پر ایک ایک حصد رکھریں اور آواز دیکر ان کو لینے پاس بلائیں ۔ اللہ تعالیٰ کی قدرتِ کالمہ سے زندہ ہو کر یہ پرندے دوڑتے ہوئے آپ کے پاس آ جائیں گئے ۔ چتائی حضرت ابراہیم نے چار پرندے لیکر فیط ان کو لینے ساتھ بلایا ( مانوس کیا ) پھر ان کا قیمہ کر کے ہیں کھوڑا تھوڑا حصہ مختلف بہاڈوں پر رکھ دیا اور ان کو لینے پاس بلایا ۔ پس فورآ ہی ہم پرندے کے خون کا ہر قطرہ دو سرے قطرہ سے ، ہم پر دو سرے پر سے اور ہم ہڈی اور شرخی ہر بھر ہم ہم کے خون کا ہم قطرہ دو سرے ، ہم پر دو سرے پر سے اور ہم ہڈی اور شخیر سر کے بورا بن گیا ۔ پھر ہم جسم لینے لینے سرکی طرف آکر لینے سرے جو گیا اور بینے سرے مورا بن گیا ۔ بھر ہم جسم لینے لینے سرکی طرف آکر لینے سرے جو گیا اور بختم مورا دری پرندہ بن گیا ۔ ( معارف القرآن ۱۲۲۲ / ۱ ، مظہری ۱۵ ۳ ۲ ۲ ) ۔

 كَمَثَلِ حَبِّهِ الْبُتَتُ سَبْعُ سَنَا بِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِائَةً حُبَّةٍ . وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ ، الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اللَّهُ يُضْعِفُ اللَّهُ يَشْعِفُونَ مَا الْفَقُوا مَنَاوَلاً اَذَى الْمُوالَّهُمْ فِي سَبْيلِ اللَّهِ ثُمَّ لا يُتَبِعُونَ مَا الْفَقُوا مَنَاوَلاً اَذَى اللَّهُ لَهُمْ اَجُرُ هُمْ عَنْدَ رَبِّهِمْ وَلاَ خُوفَ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحُزُنُونَ وَلَا خُوفَ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحُزُنُونَ وَلَا خُوفَ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحُزُنُونَ وَلَا مُولًا مُعْرُوفًا مَعْرُوفًا مَعْرُوفًا وَلَا مُحَودًا أَوْلَ مَنْ صَدَقَةٍ يَتَنْبَعُهَا اذًى وَ وَاللّهُ عَنْقُ خَيْرً مِنْ صَدَقَةٍ يَتَنْبَعُهَا اذًى وَ وَاللّهُ عَنْقُ خَيْرً مِنْ صَدَقَةٍ يَتَنْبَعُهَا اذًى وَ وَاللّهُ عَنْقُ خَلِيْمٌ وَلا خَيْرً مِنْ صَدَقَةٍ يَتَنْبَعُهَا اذًى وَ وَاللّهُ عَنْقُ خَلِيْمٌ وَاللّهُ عَنْقُ خَلِيْمٌ وَاللّهُ اللّهُ عَنْقُ خَلِيْمٌ وَلا اللّهُ عَنْقُ خَلِيْمٌ وَلا اللّهُ عَنْقُ خَلِيْمٌ وَلا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْقُ خَلِيدًا مُن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْقُ خَلِيمٌ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الل

جو لوگ لینے اموال اللہ تعانی کی راہ میں خرج کرتے ہیں اس کی مثال اس دانے جسی ہے جس سے سات بالیں اگیں اور ہر بال میں سو دانے ہوں اور اللہ تعانی جس کے لئے چاہٹا ہے دو گنا کر دیتا ہے اللہ تعانی بڑی وسعت والا اور جلنے والا ہے ۔ جو لوگ لینے اموال اللہ تعانی کے راستہ میں خرج کرتے ہیں ، بہتر خرج کرنے ہیں ، انہیں کے پیر خرج کرنے کے بعد نہ تو احسان جتاتے ہیں اور نہ ستاتے ہیں ، انہیں کے لئے ان کے دب کے پاس ان کے اعمال کا بدلہ ہے ۔ اور نہ ان کو کوئی خوف ہوگا اور نہ وہ محکمین ہوں گے ۔ ایجی بات کمنا اور در گزر کرنا الیی خیرات سے ہوگا اور نہ وہ محکمین ہوں گے ۔ ایجی بات کمنا اور در گزر کرنا الیی خیرات سے بہتر ہے جس کے بعد ( سائل کو ) ایذا دی جائے ۔ اللہ تعانی ہے نیاز برو بار

سَنَامِلُ: بالين - خوش - واحد سُنَبل -

يُضْعِفُ : وه دو گنا كرتا ب - وه برُحاتا ب - مُضَاحَعَهُ أَ ع مضارع -

فشمان مرول : صفرت عبد الرحمن بن سمرہ سے مردی ہے کہ جنگ تبوک کے موقع پر صفرت عبان نے ایک بزار دینار لا کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی گود میں ڈالد نے ۔ میں نے خود دیکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ( انہتائی مسرت کے ساتھ ان میں اپنا دست مبارک ڈالئے اور ان کو الٹ پلٹ کرتے اور فرماتے جاتے تھے کہ آج کے بعد ( صفرت ) عثمان جو عمل بھی کرے بس کو ( کسی عمل سے ) صرر مبیں ہوگا ۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے آیت اللّذِینَ یُنفِقُونَ اَمْواَهُمْ فِی سَینیلِ الله نازل فرمائی ۔ ( معارف القرآن الله کا ا ، مظہری ۱۲ سے ۱۲ سے ۱۲ سے

تشرمت : الله تعالى نے ان آیات میں آخرت کے لئے ساز و سامان تیار کرنے ک

ترفیب دی ہے کہ تم جو کچے بھی اللہ تعالی کی راہ میں خرج کروے وہ ضائع بنیں ہوگا بلکہ اس کی مثال الیس ہے جیے کوئی یہاں زمین میں گندم کا ایک وانہ ڈالے ، اس سے کوئی ہوا ہو جائیں اور پھر ہر بال میں سو دانے ہوں کوئی ہودا اگے اور اس میں سات بالیں پیدا ہو جائیں اور پھر ہر بال میں سو دانے ہیں بشرطیکہ اس طرح ایک دانہ زمین میں کاشت کرنے سے سات سو دانے حاصل ہوتے ہیں بشرطیکہ اس کو پائی دیا جائے اور آفات سے بچایا جائے ۔ اس طرح جو شخص اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو عالم مثال کی زمین میں ڈالدیتا ہے جس میں سے اس کا ایسا بودا آگتا ہے جس سے ایک دانے کے بدلے سات سو دانے حاصل ہوتے ہیں بشرطیکہ اس کو ایمان اور خلوص کا پائی دیا جائے اور اصان جتائے اور سائل کو ایڈا ویے بیل اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج کرنے کا اجر و ثواب بات سو درہم سے برابر ہے ۔ ایک سات سو درہم سے برابر ہے ۔ اور رجم سے برابر ہے ۔

خیرات میں دکھاوے کی ممانعت

٢٩٣ - يَا يُتُهَا الَّذِينَ الْمُنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَفَٰتِكُمْ بِالْمَنِ وَالاَ ذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسِ وَلاَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْا حِرِهِ كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسِ وَلاَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْا حِرِهِ فَمَثَلُهُ كَمَثِلُوا صَفْوَانِ عَلَيْهِ تُرَابُ فَاصَابَهُ وَابِلُ فَتَرَكَهُ صَلْدًا ، فَمَثَلُهُ كَمَثُلُوا ، وَاللَّهُ لاَ يَهْدِالْقَوْمَ لاَ يَعْدِرُونَ عَلَى شَنَى مِتِمَا كَسُبُوا ، وَاللَّهُ لاَ يَهْدِالْقَوْمَ الْكَفِرِيْنَ ،

اے ایمان والو اتم اپنی خیرات کو احسان جمّا کر اور ایذا دیکر اس شخص کی طرح برباد مت کرو جو اپنا مال لوگوں کو دکھانے کے لئے خرج کرتا ہے اور نہ وہ اللہ تعالیٰ بر ایمان رکھما ہے اور نہ قیامت کے دن بر ۔ سو اس کی (خیرات کی ) مثال ایک چکنے پتمرکی سی ہے جس بر کچھ مٹی پڑی ہو ۔ بھر اس بر ذورکی بارش ہو جائے اور اس کو بالکل صاف کر دے ۔ الیے لوگوں کو اپنی کمائی ذرا بھی باتھ نہیں گئے گی اور اللہ تعالی کافروں کو سیرھی راہ نہیں دکھاتا ۔

مُنْسِطِلُوا: تم باطل كرو، تم ضائع كرو - إُبطَالُ ع مضارع -

صَفُوانٍ: چكنا اور صاف بتمر - بموار -

وَامِلُ: موسلادهار بارش -

صَلَدًا. صاف سات اور سخت بتمر بس بر كيد ند أك -

تشری : گزشتہ آیتوں میں خیرات دیکر احسان جمّانے اور فقیر کو بد زبانی یا طعن و احسٰی علی خیرات کا اجر ضائع ہونے کو احسٰی علی مثال کے ذریعہ بین کیا ہے کہ جو لوگ ( منافق ) اللہ تعالیٰ اور قیامت پر ایمان ایک مثال کے ذریعہ بین کیا ہے کہ جو لوگ ( منافق ) اللہ تعالیٰ اور قیامت پر ایمان منبی رکھتے ، ان کو آخرت کے اجر کا یقین نہیں بلکہ وہ محض نام و مخود کی خاطر مال خرج کرتے ہیں ، لیس تم ایسا نہ کرو ۔ اگر تم بھی نام و مخود کیلئے خرج کروگے توجس طرح خیرات کے شجر کواحسان جمانا اور ایڈا دینا برباد کر دینا ہے اس طرح ایمان نہ لانا اور ریاکاری کرنا بھی برباد کر دینا ہے ۔ پھر ایک مثال کے ذریعہ منافقوں کا حال بیان اور ریاکاری کرنا بھی برباد کر دینا ہے ۔ پھر ایک مثال کے ذریعہ منافقوں کا حال بیان کیا کہ ان کی حالت پتم کی ایک چکنی پٹان جسی ہے ۔ جس پر کچھ مٹی پڑی ہوتی ہے ۔ پھر اس پر زور کی بارش ہو جائے اور اس کو صاف کر کے چوڑ دے ۔ جو کچھ انہوں کی دنیا میں مایا تھا وہ سب ضائع ہوا ۔ آخرت میں اس کو اس سے کچھ نفع حاصل نہیں ہوگا ۔ اور النہ تعالیٰ نا شکری اور کفران نعمت کرنے والوں کو ہدایت نہیں دینا ۔

ابن ابی حاتم میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ کوئی صدقہ نیک کام سے افضل نہیں صحح مسلم میں صفرت ابو ذرائے مردی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کی تین قسم کے لوگوں ہے اللہ تعالیٰ قیامت کے روز بات چیت نہ کرے گا نہ ان کی طرف نظر رحمت ہے دیکھے گا ، نہ انہیں پاک کرے گا بلکہ ان کے لئے درد ناک عذاب ہیں ۔ ایک تو دے کر اصان جتانے والا ۔ دوسرا شخنوں سے نیچ پاجامہ دیکا نے والا ۔ تیسرا لینے سودے کو جموئی قسم کھا کر بیچنے والا ۔ ابن ماجہ میں ہے کہ ماں باپ کا نافرمان ، خیرات صدقہ کر کے احسان جتانے والا ۔ شرابی ۔ ادر تقدیر کو جھٹلانے والا جشت میں داخل نہ ہوگا ۔ نسائی میں ہے کہ قیامت کے روز اللہ تعدیر کو جھٹلانے والا جشت میں داخل نہ ہوگا ۔ نسائی میں ہے کہ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ تین شخصوں کی طرف دیکھے گا بھی نہیں ۔ ماں باپ کا نافرمان ، شراب کا عادی ۔ اور دے کر احسان جتانے والا ۔ ( ابن کثیر ۱۹۵۸ / ۱۹ ) ۔

مومنوں کی خیرات کی مثال

٢٦٥ . وَمَثَلُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَكُمُ أَبِتِفَاءً مَرْضَاتِ اللهِ وَتَثْبِيْتًا مِّنْ اَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَةٍ بِرَبُولٍ اَصَابَهَا وَابِلُ فَأَتَتُ وَتَثْبِيْتًا مِّنْ اَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَةٍ بِرَبُولٍ اَصَابَهَا وَابِلُ فَأَتَتُ

أَكُلُهَا ضِعْفَيْنِ ٤ فَإِنْ لَّمُ يُصِبُهَا وَ ابِلُّ فَطَلَّ ﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيْرً ؞

اور جو نوگ اپنی نیت ثابت رکھ کر اپنا مال اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے خرج کرتے ہیں ان کی مثال ایک السے باغ ہمسی ہے جو کسی ثبلہ پر ہو اور اس پر زور کی زور کی بارش ہوئی ہو تو اس ہیں دو گنا پھل آئے ۔ پھر اگر اس پر زور کی بارش نہ بھی ہو تو اس کو شہم ہی کافی ہے ۔ اور جو کچے تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ بارش نہ بھی ہو تو اس کو شہم ہی کافی ہے ۔ اور جو کچے تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ باس کو خوب دیکھ رہا ہے ۔

تَشْبِيتًا: ثابت كرنا - برقراد د كمنا معدد ہے -

بِرَبُونَ : بلندی پر ، ٹیلے بر -ملل : شیم - اوس - پعوار -

کشری : جو مومن اور مخلص لوگ اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لئے خلوص ول سے اس کی راہ میں خرج کرتے ہیں ان کی مثال اس باغ جسی ہے جو نرم اور عمدہ زمین پر دور لگا علیا جو اور اس کے درخت نہایت حسین اور صاف ستمرے ہوں ۔ جب اس پر دور کی بارش کی بارش ہوتی ہے تو وہ دو گن پھل دیتا ہے ۔ اگر اس پر بارش نہ بھی ہو یا کم بارش مورت بی ہو یا کم بارش نہ ہونے کی مورت میں اس کے لئے شہم ہی کائی ہو جاتی ہے ۔ یعنی آخرت کے اجم و تواب کے علاوہ دنیا میں بھی اس کو کچے نہ کچے نفع صرور حاصل ہو جاتا ہے اس مومنوں کے اعمال کمجی ہے اجم نہیں رہتے ، ان کا بدلہ صرور مات ہے ۔ المبت اس بدلہ میں فرق ہوتا ہے جو ہر ایماندار کے اطلام اور نیک کام کی ایمیت کے اعتبار سے بڑھتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ می ہر ایماندار کے اظلام اور نیک کام کی ایمیت کے اعتبار سے بڑھتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ می ہر ایماندار کے اظلام اور نیک کام کی ایمیت کے اعتبار سے بڑھتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ می ہیں ۔

خیرات میں ریاکاری کی مثال

٢٦٦ ـ أيوكُ أَحُدُكُمُ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّهُ مِنْ نَجْيلٍ وَأَغْنَابٍ تَجَرَى مِنْ تَجْيلٍ وَأَغْنَابٍ تَجَرِي مِنْ تَحْتِهَا الْآنِهُ وَلَهُ فِيْهَا مِنْ كُلِّ الشَّمَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِيَّةً فُمُعَا أَنْ فَاصَابَهَا إِغْصَارَ فَيْهِ نَازَ فَاحْتَرَ قَتْ وَكَارَ فَاحْتَرَ قَتْ وَكَارُ فَا خَتَرَ قَتْ وَكَارُ فَا خَتَرَ قَتْ وَكَارُ فَا خَتَرَ قَتْ وَكَارُ فَا خَتَرَ قَتْ وَكَارُ وَنَ وَاللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَكُمُ اللّيْتِ لَعَلَّكُمُ تَتَفَكَّرُ وَنَ وَ

کیا تم میں ہے کوئی یہ چاہتا ہے کہ اس کے لئے کجوروں اور انگوروں کا کوئی ایسا باغ ہو جس میں بہریں بہتی ہوں ۔ اس میں اس کے لئے ہر قسم کے میوے بھی ہوں اور اس کے لئے ہر قسم کے میوے بھی ہوں اور اس کے چوٹے چھوٹے بال بچا بھی ہوں اور اس کے چھوٹے بال بچا بھی ہوں ۔ بھر اس باغ پر ایسا بگولہ آیا جس میں آگ تھی اور وہ بَمُل بھن گیا ۔ اللہ تعالی تم سے ایٹ تاکہ تم غور کرو ۔ اللہ تعالی تم سے ایک تم غور کرو ۔

يود و و جابما ب - وه پسد كرتا ب - وه خوابش كرتا ب مَودّة أ ع مضارع -

نَجْيل : مجورك ورخت ـ

أعناب: انگور - واحد عنب .

إغضارٌ: للولا - جمع أعامِيرُو أعامِرُ -

فَاحْتَتُو قَتْ ﴿ لِي وَهُ جَلَّ كُنَّ \_ بِي وَهُ مِبْرِكَ اللَّى \_ احتراق سے مامنی \_

کفتری : اس آیت میں اللہ تعالی نے ایک اور مثال بیان فرمائی ہے کہ جو شخص خیرات و صدقہ خلوص نیت سے نہیں دیتا یا دے کر اصان جتا تا ہے اور سائل کو طعن و تشنیع کے ذریعہ تکلیف دیتا ہے تو اس کی مثال ایسی ہے جسے کسی کے پاس ایک نہایت عمدہ باغ ہو جس میں خصوصیت کے ساتھ ، کجور اور انگور کے درخت ہوں اور ان کے علاوہ دوسرے پھلوں کے درخت بھی ہوں ۔ اور اس کا مالک ایک پوڑھا آدمی ہو ۔ ہس باغ کی آمدنی کے علاوہ اس کا کوئی اور ذریعہ آمدنی نہ ہو اور وہ کسب معاش پر قدر ہو اور اس شخص کے تجوٹے ہوئی ہوں ۔ ہیر اس باغ پر کوئی افاد آ پڑے قدر ہو اور اس شخص کے تجوٹے ہوئے ہوں ۔ ہیر اس باغ پر کوئی افاد آ پڑے جو اس کو جلا کر نہیت و نابود کر دے تو اس شخص کو کس قدر صدمہ ہوگا اور اس پر بو اس کو جلا کر نہیت و نابود کر دے تو اس شخص کو کس قدر صدمہ ہوگا اور اس پر نہیں ہو اس کی شخص بھی ہے بات پسند شمیری ہو گا کہ قیاست نے ون جب اس کو نیکیوں کی سخت مزورت ہوگی تو اس کی شخص مزورت ہوگی تو اس کی شمیری کے اس کارت جائیں اور وہ آخرت میں ناکام و نامراد رہے ۔ (حقائی 1/1) ۔

# حلال و طیب چیز خیرات کرما ۲۲۷ - یَا یُکَا الَّذِیْنَ امْنُواۤ اَنْفِقُوْا مِنْ طَلِیّبْتِ مَاکَسَبْتُمْ وَ مِمَّاً

اَخْرَ جْنَا لِكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيْثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمْ بِالْحِذِيْهِ إِلاَّ أَنْ تُغْمِضُوا فِيْهِ ما وَ اعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ غَنِيْ حَمِيْدٌ مَ

اے ایمان والو! اپنی کمائی میں سے پاکیزہ چیزیں اور وہ چیزیں جو ہم نے تہرارے لئے زمین سے اگائی ہیں خرج کرو اور الیسی بڑی چیز کے دینے کا تو اراوہ بھی نے کرو ہوں کئے بغیر نہ لو (اگر کوئی تہمیں دے) بھی نہ کرو بس کو تم خود بھی حیثم بوش کئے بغیر نہ لو (اگر کوئی تہمیں دے) اور جان لو کہ اللہ تعالیٰ ہے برواہ اور تعریف کے لائق ہے۔

تَيَعَمُوا : تم اراده كرد - تَهُمُ الله امر -

تَعْمِضُوا : ثم سِلم بوشى كرد - إَنْمَاضَ ع مضارع -

فشان نزول: حزت براء بن عاذب فرماتے بیں کہ مجوروں کے موسم میں انصار اپنی اپنی وسعت کے مطابق مجوروں کے نوشے لا کر دوستونوں کے درمیان جو ایک رسی انک رہی تھی اس میں لئکا دیتے تھے ۔ اصحاب صغ اور مسکین مہاجر بھوک کے وقت ان میں سے لیکر کھا لیتے ۔ کسی نے جبے صدقہ کی کم رخبت تھی اس میں ددی مجوروں کا ایک خوشہ لئکا دیا جس پر یہ آرت نازل ہوئی ۔ اس کے بعد ہم میں سے ہم فضص ابتر سے ابتر چیز لاتا تھا ۔ (ابن کئیر ۱/۱۳۲) ۔

گشر سکے : اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ان چیزوں کے بارے میں بتایا کہ جو صدقہ و خیرات میں بنایت عمدہ ، مرخوب اور پینا چاہئیں اور فربایا کہ صدقہ و خیرات میں بنایت عمدہ ، مرخوب اور پسند بدہ چیزیں دینی چاہئیں اور جو کچ اناج اور میوے وغیرہ زمین سے پیدا ہوتے ہیں ان میں سے بھی اللہ تعالیٰ کی راہ میں دو ۔ اور الی چیزی دسینے کا تو قصد بھی نہ کرو جو دل سے احری ہوئی ہوں اور جن کو تم خود بھی آپس میں خوشی سے بنیں لیتے ۔ پس جو چیز تم نے طال اور جائز طریقے سے حاصل کی سے اس کواللہ تعالیٰ کی راہ میں دو کیونکہ اللہ تعالیٰ بھی طال و جائز کمائی میں سے دی ہوئی خیرات کو قبول کرتا ہے ۔ حرام اور ناجائز کمائی کی خیرات کو قبول کرتا ہے ۔ حرام اور ناجائز کمائی کی خیرات کو قبول کرتا ہے ۔ حرام اور ناجائز کمائی کی خیرات کو قبول کرتا ہے ۔ حرام اور ناجائز کمائی کی خیرات کو قبول کرتا ہے ۔ حرام اور ناجائز کمائی کی خیرات کو قبول میں دو ۔

# خير كثير

٢٩٨ ٢٩٨ - اَلشَّيْطُنُ يَعِدُكُمُ الْفَقُرَ وَيَامُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ عَ وَاللَّهُ يَعِدُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ عَ وَاللَّهُ يَعِدُكُمْ مَعْفِرَةً مِّنْهُ وَفَضْلاً ﴿ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ ﴿ يُوْتِي الْحِكْمَةَ فَقَدْ اوْتِي خَيْرًا كَثِيْرًا وَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ اوْتِي خَيْرًا كَثِيْرًا وَ وَمَا يَذَكُرُ إِلاَّ أَوْلُوا الْاَ لَبَابِ ﴿

شیطان تہمیں تگ دستی سے ڈرائا ہے اور تہمیں ہے حیاتی کا حکم کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ دسعت والا اللہ تعالیٰ دسعت والا خردار ہے ۔ وہ جس کو چاہتا ہے دانائی عطا فرماتا ہے اور جس کو دانائی دی گئی پس اس کو بڑی خبر کی چیز فل گئی ۔ اور ( یہ بات ) عقل مند لوگ ہی کھتے ہیں اس کو بڑی خبر کی چیز فل گئی ۔ اور ( یہ بات ) عقل مند لوگ ہی کھتے ہیں ۔

قشر سی فی استان صدقد و خیرات کرنے پر شکدستی اور افلاس ہی ہے بہیں ڈراتا بلکہ وہ تہیں فی کاموں کا بھی حکم دیتا ہے مثلاً ساتلوں کو گالیاں دینا ، نیک کاموں کی مذمت کرنا ، منود و نمائش اور ریاکاری کے کاموں میں روپیہ اڑانا ، شراب نوری ، زنا کاری ، قمار بازی وغیرہ میں ہے دریغ روپیہ اٹھانا ۔ یہ سب شیطانی کام ہیں ۔ تبجب ہے کاری ، قمار بازی وغیرہ میں ہے دریغ کرنے ہے تو افلاس ہے ڈرتے ہو اور ان تمام شیطانی کاموں میں ہے دریغ خرج کرنے ہے تہیں افلاس کا کوئی خوف نہیں ۔ حالانکہ شیطانی کاموں میں منرف کرنے ہے افلاس آتا ہے ۔ نیک کاموں میں منرف کرنے والا کوئی شخص مفلس و محتاج نہیں دیکھا گیا بلکہ اس کو فراضدست ہی دیکھا گیا ہے ۔ ایماندار لوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں صدقہ و خیرات دیکر اس کے ففل و مغفرت اور فران دست و خیر و برکت کی امید رکھتے ہیں جس کا اللہ تعالیٰ نے ان سے وعدہ کر رکھا فران ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ بی جس کو چاہتا ہے ۔ مادر اللہ تعالیٰ بی جس کو چاہتا ہے ۔ مادر اللہ تعالیٰ بی جس کو چاہتا ہے ۔ مامت و دانائی دی گئی اس کو سب کچے دیا گیا ۔ حامت و دانائی دی گئی اس کو سب کچے دیا گیا ۔

خيرات عدكرف كا النجام ٢٤٠ - وَمَا ٱنْفَقْتُمْ مِّنْ تَفَقَةٍ اَوْنَذَرُتُمْ مِنْ نَّذْرِ فَإِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُهُ

# وَمَا لِلظُّلِمِيْنَ مِنْ ٱنْصَارِ .

اور تم جو کچہ بھی خیرات کرتے ہو یا کوئی نذر ملنتے ہو تو بیٹک اللہ تعالیٰ اس کو جانبا ہے ۔ اور ظالموں کا تو کوئی بھی مدد گار نہس ۔

تشریکے: اور جو کچھ تم خرج کرتے ہو ، کم یا زیادہ ، سب کے سلسنے یا چہا کر ، اللہ تعالیٰ کے راستہ میں یا بہارا نذر ماننا یعنی اللہ تعالیٰ کی فرماں برداری کا کام جو تم لہنے اور واجب کر لیتے ہو خواہ وہ عبادت ہو یا مال کا صرفہ ، بلا شبہ اللہ تعالیٰ ان سب سے بوری طرح باخبر ہے اور وہ لہنے بندوں کو جو اس سے تواب کی امید رکھتے ہیں ، اس کا حکم بجالاتے ہیں ، اس کے فرمان پر ایمان رکھتے ہیں ، اس کے وعدوں کو سچا جلنتے ہیں ، اس کا حکم بجالاتے ہیں ، اس کے فرمان پر ایمان رکھتے ہیں ، اس کے وعدوں کو سچا جلنتے ہیں ، مہترین بدلہ عطا فرمائے گا ۔ اور جو لوگ ہے جا حرکتیں کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے ، اپنی نذروں کو بورا نہیں کرتے یا وکھاوے اور ریاکاری کے لئے خرچ کرتے ہیں یا گناہ کے راستہ میں خرچ کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ اور ریاکاری کے لئے خرچ کرتے ہیں یا گناہ کے راستہ میں خرچ کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ کے عذاب کو دفع کرنے میں ان کا کوئی بھی مدد گار نہیں ۔

## خفیہ خیرات کی قضیلت

ا ٤٠ إِنْ تُبُدُوا الصَّدَقُتِ فَنِمِمَّامِى ، وَإِنْ تُخْفُوهَا وَتُوْء تُوْهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ، وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ مِنْ سَيِّاتِكُمْ ، وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيْرٌ ،

اگر تم خیرات ظاہر کر کے دو تو بھی اتھا ہے اور اگر اس کو چھپا کر فقیروں کو دو تو بھی ایک ایک ایک ایک اور اللہ تعالیٰ ( اس کی برکت تو یہ ( چھپانا ) متبارے لئے ( زیادہ ) ابتر ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ ( اس کی برکت ہے ) متبارے گناہوں کو مثا دے گا اور جو کچہ تم کرتے ہو اللہ تعالیٰ سب سے باخبر ہے ۔

مَّنِدُوا: تم ظاہر كرتے ہو -رابُداء عصارا -

نِعِمّا: وه کیابی انجا ہے۔

تشریکے ۔ اگر تم لوگوں کو دکھا کر اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج کرو بشرطیکہ یہ دکھاوے کے لئے نہ ہو تو جہارا یہ عمل اچھا ہے اور اگر تم طرورت مندوں کی مدد دومروں سے

چھپا کر کرو تو ہمبارا یہ فعل سب کے سامنے دینے سے بہتر اور افضل ہے اور اللہ تعالیٰ ہمبارے گناہ معاف فرمادے کا اور وہ ہمبارے اعمال سے باخبر ہے اس کئے ہمباری موشیدہ خیرات نسائع مبیں ہوگی ۔

حضرت ابو امامہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ چھپا کر خیرات کرنا اللہ تعالی کے غضب (کی آگ ) کو بھھا دیتا ہے اور عزیزوں سے اچھ سلوک کرنا عمر بڑھا دیتا ہے۔

حضرت ابن مسعود سے مرفوعاً مردی ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا کہ تنین آدمی الیے بیں جو اللہ تعالیٰ کو بیارے بیں ۔

(1) جو رات کو ایش کر کتاب اللہ (قرآن) کی مکاوت کرتا ہے۔

( ٢ ) جو دائيں ہاتھ سے اللہ تعالى كى راہ ميں خرج كرتا ہے اور بائيں ہاتھ كو خبر نہيں ہوتى -

( س ) جو کسی جہادی دستہ میں ہو ، اس کے ساتھی شکست کھا کر بھاگ گئے ہوں گر وہ دشمن کے مقابل ثابت قدم رہے ۔ ( مظہری ۱/۳۸۹) ۔

### خيرات كا پورا پورا اجر

٢<٢ - لَيْسَ عَلَيْكَ مُدْمَعُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ ، وَمَا تُنْفِقُوْنَ إِلاَّ ابْتَفَاءَ وَجِهِ وَمَا تُنْفِقُوْنَ إِلاَّ ابْتَفَاءَ وَجِهِ اللهِ ، وَمَا تُنْفِقُوْنَ إِلاَّ ابْتَفَاءَ وَجِهِ اللهِ ، وَمَا تُنْفِقُوْا مِنْ خَيْرِ يُوفَّ النِّكُمْ وَ انْتُمْ لَا تَظْلَمُوْنَ ،

( اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم ) ان لوگوں کو راہ راست پر لانا آپ کے ذہر نہیں لیکن اللہ تعالی جس کو چاہتا ہے راہ راست پر لاتا ہے ۔ اور تم جو کچہ بھی خیرات کرتے ہو اور تم تو صرف اللہ تعالی کی خیرات کرتے ہو اور تم تو صرف اللہ تعالی کی رضا کے لئے خرج کہد خیرات کرد کے وہ تہیں بوری بوری لے گی ( یعنی اس کا ثواب ) اور تمبارا حق نہیں مارا جاتے گا۔

فشان نزول: نسائی ، طبرانی ، بزار اور حاکم دغیرہ نے حضرت ابن عبائ کا بیان نقل کیا ہے کہ لوگ اپنے مشرک رشت داروں کو کچے دینا پسند مبس کرتے تھے ۔ انہوں نقل کیا ہے کہ لوگ اپنے مشرک رشت داروں کو کچے دینا پسند مبس کرتے تھے ۔ انہوں نے یہ بات آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کی تو آپ نے ( مشرک رشتہ داروں کو دینے کی ) اجازت دیدی ، اس بریہ آیت نازل ہوئی ۔ ( مظہری ۱/۳۹۰ ) ۔

کلی نے اس کا طان نزول اس طرح بیان کیا ہے کہ مہودیوں سے مسلمانوں کی کے سرالی رشتہ داریاں تھیں ۔ اسلام سے پہلے یہ لوگ مہودیوں کی مدد کرتے تھے ۔ مسلمان ہونے کے بعد ان لوگوں نے مہودیوں کی مدد کرنا مناسب نہ سکما اور ( ان کی مدد سلمان ہو جائیں ۔ (مظہری ۱۳۹۰ ) ۔ مدد سلمان ہو جائیں ۔ (مظہری ۱۳۹۰ ) ۔

تعظم میں : اس آیت میں یہ باآیا گیا ہے کہ تم خالص نیت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی خوطنودی کے لئے اس کی راہ میں جو کچہ بھی خرج کرد کے اس کا فائدہ تہیں کو حاصل ہوگا ۔ اس لئے کسی فقیر پر اپنی خیرات کا احسان رکھنا یا اس کو نا پاک مال دینا ، ریاکاری اور دکھاوے کے لئے خیرات کرنا ، یہ سب نا جائز اور مال کی بربادی ہے ۔

الله تعالیٰ کی راہ میں جس قدر مال بھی خرج کیا جائیگا اس کا بورا نورا نعم البدل دیا جائیگا ۔ ظاہر ہے جس چیز کا بدل لے لیا جائے اس کا احسان نہیں ہوتا مثلة فروخت کرنے والا جب اپنی چیز کی قیمت لے لیا ہے تو خرید ار پر اس کا احسان نہیں ہوتا ۔ اس طرح اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج کئے ہوئے مال کا تو کئی گنا معاوضہ لطے گا ، پھر خیرات کرنے والے کا فقیر پر کیا احسان ۔

اس آیت میں جس صدقد کا بیان ہے اس سے مراد نفلی صدقد ہے ، فرض صدقہ ( ذکوة حشر وغیرہ ) نہیں ۔

۱) فرض صدقہ ( زکوہ عُرِ وغیرہ) مسلمان کے علاوہ کسی اور کو دینا جائز جس ۔ ۲) نغلی صدقہ ذی ( غیر حربی ) کافر کو بھی دینا جائز ہے ۔

۳) حربی کافر کو کسی قسم کا صدقہ دینا جائز نہیں ۔ (مظہری ۱/۳۹۱، ۱۹۹۰) ۔ خمرات کے مستحق

٢٤٣ - لِلْفُقُرَّاءِ الَّذِيْنَ أَحْصِرُ وَا فِي سَبِيْلِ اللهِ لَا يَسْتَطِيْعُونَ ضَرْبًا فِي اللهِ لَا يَسْتَطِيْعُونَ ضَرْبًا فِي الْآلِهِ لَا يَسْتَطِيْعُونَ وَ مَخْتَبُكُمُ الْجَامِلُ أَغُنِيّاءٌ مِنَ التَّمَفُّفِ 2 تَفْرِ فُكُمُ بِسِيْمُكُمْ وَ لَا يَسْنَلُونَ النَّاسَ الْحَافَا وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِم عَلِيْمٌ وَ

( خرات تو ) ان فقروں کا حق ہے جو اللہ تعالیٰ کی راہ میں گر گئے ہوں ، وہ مک میں کہر گئے ہوں ، وہ مک میں کہیں جا بھی مہیں سکتے ۔ ان کے سوال نہ کرنے کے سبب نا واقف

ان كو مالدار خيال كركا ہے ۔ تم ان كو صورت (شكل) سے بھى چېچان سكتے ہو وہ لوگوں سے ليٹ كرو كے اور تم جو كچه بھى كام كى چيز خرج كرو كے اللہ تعالىٰ اس كو جانبا ہے ۔

ا حصر وا: وه محاصره ك كت - وه روك كت - اِحْصَارٌ ب مامنى مجول -

صُوِّبًا: مادنا - مثل بیان کرنا - چلنا - معدد ہے -

التَّعَفَّفِ: ير بمير كارى - سوال يدكرنا - مصدر ب -

بِسِیّمُهُمْ : ان کے طلبے ہے ، ان کے چبرے ہے ۔ کس چیز کی وہ خصوصی علامت جس سے وہ چیز کی وہ خصوصی علامت جس سے وہ چیز بہان لی جاتی ہے ۔

اِلْحَافَا: لَبِث كر - اصرار كرنا - سائل كامستول سے لبث جانا اور لئے بخير نہ چوڑنا معدد ہے -

آنشری : اس آیت میں فقراء سے مراد وہ لوگ ہیں جو دینی مشغولیت بعنی ظاہری و باطنی علوم کے حصول یا جہاد میں مصروف رہنے کی وجہ سے روزی کمانے کے لئے کوئی دوسرا کام نہیں کرتے اگر کرتے ہی ہیں تو دوسرا کام نہیں کرتے اگر کرتے ہی ہیں تو لیٹ اور چیٹتے نہیں حالانکہ ان کے چہروں لیٹ اور چیٹتے نہیں حالانکہ ان کے چہروں کی دردی ، لباس کی ہوسیدگی ان کی محتاجی کو ظاہر کرنے کے لئے کائی ہے اور تم جو کچھ بھی اللہ تعالی کی داہ میں خرچ کرو کے وہ سب اللہ تعالی کے علم میں ہے اس لئے اس کا ثواب ضائع نہ ہوگا ۔ لہذا تم بلا تردد اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرد ۔ ( مظہری ۱۹۹ ،

خيرات كااجر

٢٤٣ - النَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ امْوَالَهُمْ بِالنَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرَّا وَّ عَلَانِيَهُ ۗ فَلَهُمْ النَّهُمُ وَالنَّهُمُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ الْفَامُ اَجُرُهُمْ عِنْدَرَ بَهِمْ وَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ا

جو نوگ دن رات لینے اموال اللہ تعالیٰ کی راہ میں چھپا کر یا ظاہر کر کے خرج کرتے ہیں ، تو ان کا اجر ان کے رب کے پاس موجود ہے اور نہ ان کو کچھ

#### خوف ہوگا اور نہ وہ مجمی خمکنین ہوں سے ۔

فشان نزول کور کی این منذر نے سعید بن مینب کا قول نقل کیا ہے کہ اس آیت کا نزول حضرت عبدالر حمل بن عوف اور حضرت عثمان بن عفان کے متعلق ہوا ۔ ان دونوں نے بمنیش قسرت کے لئے خرج دیا تھا ۔ ( حضرت حبدالر جمل شنے بہت سا مال اور حضرت حمان شنے ساز و سامان سے لدے ہوئے تین سو اونٹ اور ایک بزار اشرفی اور حضرت حمان شنے ساز و سامان سے لدے ہوئے تین سو اونٹ اور ایک بزار اشرفی اور دی ) ۔

روح المعانی میں ابن عساکر کے حوالہ سے اکھا ہے کہ صفرت ابو بکر خمدیق نے چالیں ہزار دینار اللہ تعالیٰ کی راہ میں اس طرح خرج کئے کہ دس ہزار دن میں ، دس ہزار رات میں ، وس ہزار مان ہوئی ۔ ہزار رات میں ، وس ہزار خفیہ اور دس ہزار علانیہ ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ کشری : اس آیت میں ان لوگوں کے اجرِ حظیم اور فضیلت کا بیان ہے جو ہر وقت اور ہر حال میں ، دن رات ، خفیہ اور علانیہ ہر طرح اخلاص کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرج کرتے ہیں ۔ الیے لوگوں کو آخرت میں نہ رنج ہوگا اور نہ کسی قسم کا نوف ۔ اگر کسی مصلحت کے تحت علانیہ طور پر خرج کرنا طروری ہو تو اس وقت علانیہ طور پر خرج کرنا عروری ہو تو اس وقت علانیہ طور پر خرج کرنا عروری ہو تو اس وقت علانیہ طور پر خرج کرنا ہی مصلحت کے تحت علانیہ طور پر خرج کرنا عروری ہو تو اس وقت علانیہ طور پر خرج کرنا عروری ہو تو اس وقت علانیہ طور پر خرج کرنا ہی مصلحت کے تحت علانیہ طور پر خرج کرنا عروری ہو تو اس وقت علانیہ طور پر خرج کرنا ہی افضل ہے ۔ ( معارف القرآن ۱۲۳۳ / ۱ ، مظہری ۱۹۳۳ / ۱ ) ۔

ئىود خورى كاانجام

٢٠٥ إِنَّ النَّذِيْنَ يَا كُلُونَ الرِّبُوا لَا يَقُوْمُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطُ الشَّيْطُ الْمَيْعُ وَخَرَّمَ الرِّبُوا وَ فَكَ بِالْعَمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُوا وَ فَمَنْ جَاءَ لَا مُوعِظَةً مِّنْ رَبِّهِ فَانْتَهِ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَحَرَّمَ الرِّبُوا وَ فَمَنْ جَاءً لَا مُوعِظَةً مِّنْ رَبِّهِ فَانْتَهِ وَلَهُ مَا سَلَفَ وَ وَمَنْ عَادَ فَاوَلُولَ اللهِ وَوَمَنْ عَادَ فَاوَلُولَ اللهِ وَاللهِ وَمَنْ عَادَ فَاوَلُولُونَ وَاللهِ وَمَنْ عَادَ فَاوَلُولَ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَمَنْ عَادَ فَاوَلُولُونَ وَاللّهِ وَمَنْ عَادَ فَاوَلُولُونَ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

جو لوگ سود کھاتے ہیں (قیامت کے روز) وہ اس شخص کی طرح کھڑے ہوں اگے جس کے حواس شیطان نے لیٹ کر کھودتے ہوں ( بعنی حیران و مرہوش ) یہ اس لئے کہ انہوں نے کہا تھا کہ تجارت بھی تو سود کی مانند ہے ۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ نے تجارت کو تو حالان اور سود کو حرام کر دیا ہے ۔ پھر جس کے پاس اس کے رب کی طرف سے نہی جاتے اور وہ باز آ جائے تو جو کچے وہ لے چا

وہ اس کا ہو گیا اور اس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے حوالے ہے۔ اور جو کوئی مپر بھی سود لے تو وہ لوگ دورٹی ہیں وہ اس میں ہمیشہ رہیں گئے ۔

اليّر بلوا: حود، بزهنا، بلند جونا -

يَنْ خَيْطُهُ: وه اس كو خبطى بنانا ب - وه اس كو ديواند بنانا ب - تَخْبِط سے مضارع -

سكف : وه كزر كيا - وه بو حكا - سُلْفَ ع مامنى -

تشریکے: قرآنِ کریم میں سود کی خرمت میں دس آیتیں ہیں جن میں سے سات سورۂ لقرہ میں ، ایک سورۂ ال عمران میں اور دو سورۂ نسار میں آئی ہیں ۔

اس آبت کے وہلے جلے میں سود خوروں کے بد انجام اور حشر میں ان کی رموائی و گرای کا بیان ہے کہ جو شخص سود کھاتا ہے وہ قیامت کے روز اس پاگل اور مجنون کی طرح قبر سے اٹنے گا جس کو کسی شیطان جن نے خبطی بنا دیا ہو ۔ اس کے دوسرے جلے میں سود خوروں کی اس سزا کی وجہ یہ بیان فرمائی ہے کہ ان لوگوں نے دو جرم کئے ۔ ایک تو سود سکے ذریعہ حرام مال کھایا ۔ دوسرے اس کو طال مجھا اور جو لوگ سود کو حرام کہتے ہیں ان کے جواب میں سود کو خرید و فردخت کی مائند قرار دیا ۔ اور کہا کہ جس طرح بیج و شراد کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے ای طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے ای طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے ای طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے ای طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے ای طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے ای طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے ای طرح سود کے ذریعہ نفع حاصل کیا جاتا ہے ای طرح ہونی چاہئے ۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے بیع کو سود کی مثل قرار دینے والوں کو جواب دیا ہے سے کہ اللہ تعالیٰ کے حکم سے ان دونوں میں زمین و آسمان کا فرق ہے ۔ اللہ تعالیٰ نے سیع کو تو طال ادر سود کو حرام قرار دیا ہے ۔ پھر دونوں برابر کسے ہو سکتے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ بی ہر چیز کے نفع و نفصان سے بوری طرح باخیر ہے ۔ اس سلنے اس نے جس چیز کو حرام کیا ہے اس میں طرور کوئی نقصان اور خبائت ہے ۔ اس کے بعد تیسرے جملے میں ارشاہ فرمایا ہے کہ سود حرام ہونے سے جہلے اگر کسی شخص نے کچھ رقم جمع کر لی تھی اور سود عرام قرار دیے جانے کے بعد اس نے آئندہ کے لئے توبہ کر لی تو وہ جمع شدہ رقم اس کی جوگ ۔ اگر اس نے دل سے توبہ کی ہے تو اللہ تعالیٰ کے نزدیک یہ اس کے لئے فائدہ ہوگی ۔ اگر اس نے دل سے توبہ کی ہے تو اللہ تعالیٰ سے نزدیک یہ اس کے لئے فائدہ مند ہوگی ورنہ کالعدم ہے ۔ اس کے بارے میں عام لوگوں کو بد گانی کی ضرورت نہیں اور جو لوگ سود کی حرمت کا حکم پہنچنے کے بعد بھی سود خوری کی طرف یا سود کو بیع کی طرف یا سود کی طرف یا سود کو بیع کی طرف یا سود کو بیع کی طرف یا سود کو بیع کی طرف یا سود کی طرف یا کو بید کیا کا یہ کہنا کفر

ہے کہ سود سے کی مانند حلال ہے ، اس لئے وہ بمیشہ دورزخ میں رہیں گے ۔ ( معارف القرآن علاء علام ۱۲۷ / ۱ ، مظہری ۱۹۲۴ - ۱۰۸ / ۱ ) ۔

#### سود اور صدقه میں فرق

۲۷٦ ـ يَمْحَقُ اللّهُ الرِّرْبُوا وَيُرْبِي الصَّدَ فَانِتِ ، وَ لللهٰ لاَ يُحِبُّ كُلَّ كُفَّارٍ اثِينِمٍ ، الله لاَ يُحِبُّ كُلَّ كُفَّارٍ اثْنِيمٍ ، الله تعالى مِر كافر أثناه كار سے الله تعالى مِر كافر أثناه كار سے ناخوش ہے ۔

يَعْحَقُ : وه مناتا ب - وه مُناتا ب - نحلُ س مضارع -

يُرْبِي : وه زياده كرتاب - وه برصاتا ب - إرباءً سے مضارع -

آتشریکے: سود اور صدقد کی حقیقت اور ان کے نائج میں تضاد ہے۔ اس کے علاوہ عمواً دونوں کاموں کے کرنے دالوں کی نبت اور غرض بھی متضاد ہوتی ہے۔ صدقد دینے دالا تو کسی معاوضد کے بغیر اپنا مال دو مرے کو دینا ہے جبکہ سود میں کسی معاوضہ کے بغیر دو سرے کا مال لیا جاتا ہے۔ صدقد کرنے والا محض اللہ تعالی کی رضا کے لئے اپنا مال صدقد کرتا ہے جبکہ سود لینے والا لینے مال پر ناجائز زیادتی کرتا ہے۔ دونوں کا مشفاد ہونا اس آیت سے بھی واضح ہے کہ اللہ تعالی سود سے حاصل شدہ مال یا اس کی برکت کو مثا دیتا ہے۔ اور صدقد کرنے والے کے مال یا اس کی برکت کو بڑھا دیتا ہے عام مفسرین کی رائے میں سود کا مثانا اور صدقہ کا بڑھا نا آخرت کے لئے تو ہے ہی مگر اس کے کچھ آثار دنیا میں بھی مشاہدہ میں آ جاتے ہیں۔ لیس سود جس مال میں شامل ہو جاتے وہ مال خود بھی ہلاک و ہرباد ہوتا ہے اور اپنے ساتھ اتھے مال کو بھی لیجاتا ہے جسا کہ سٹ اور سود بازاروں میں عمونا ہوتا ہے اور اپنے ساتھ اتھے مال کو بھی لیجاتا ہے جسا کہ سٹ اور سود بازاروں میں عمونا ہوتا ہے کہ کل تو ایک شخص کروڑ پی تھا اور آج کہ سٹ اور سود بازاروں میں عمونا ہوتا ہے کہ کل تو ایک شخص کروڑ پی تھا اور آج ایک بیسہ کا محترج ہے۔ (معارف القرآن ۱۱۸۵۰)۔

## مومنين كااجر

٢٤٤ - إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوَّا وَعَمِلُوا الصَّلِخْتِ وَاقَامُوا الصَّلُولَةَ وَاٰتَوَا الزَّكُولَاَ لَكُمُ اَجُرُ هُمْ عِنْدَ رَبِّهِمُ ۚ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخَزَنُونَ م بیٹک جو لوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک عمل کئے اور نماز قائم کی اور زگوٰہ ادا کرتے رہے تو ان کا اجر ان کے رب کے پاس ہے اور نہ ان کو کوئی خوف ہوگا اور نہ وہ محکمین ہوں گئے ۔

تنشری سی آیت میں ان لوگوں کے اجر عظیم اور آخرت کی راحت کا ذکر ہے جنبوں نے ایمان لانے کے بعد نیک عمل کئے نماز قائم کی اور ذکوٰۃ ادا کرتے رہے ۔ ان کو نہ تو آئندہ کا کوئی خوف ہوگا اور نہ گزشتہ کا کمی قسم کا غم ۔

حرمتِ سود کے احکام

٢٤٨ - يَاكِتُهَالَّذِيْنَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوْا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبُواَ إِلَّهُ وَذَرُوْا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبُواَ إِلَّهُ كَذَرُوْا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبُواَ إِلَّهُ كَذَرُوْا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبُواَ

اے ایمان والو ا اللہ تعالی سے ڈرو اور جو کچھ سود باتی رہ گیا ہے اس کو چھوڑ و ۔ اگر تم ( سے ) مومن ہو ۔

شمان ترول ابن عبان کا یہ قول بیان کیا ہے کہ ہم تک یہ بات ہمنی ہے کہ اسلام سے حضرت ابن عبان کا یہ قول بیان کیا ہے کہ ہم تک یہ بات ہمنی ہے کہ اسلام سے فیط عمرو بن عوف ثقنی کے قبلہ والے مغیرہ بن عبداللہ بن عمیر بن محروم کے خاندان کو سودی قرض دیا کرتے تھے ۔ جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح مکہ کے دن تمام سود کو ساقط کردیا تو بنو عمرہ اور بنی مغیرہ صفرت عماب بن اسید کے پاس آئے جو مکہ کے والی تھے ۔ بنی مغیرہ نے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے سب لوگوں کے لئے سود ساقط فرمایا تو ایم لیجینا ہم الیے بد فصیب نہیں کہ ہم پر سود قائم رہے ۔ بنی عمرہ بولے کہ ہم سے تو اس شرط پر مصالحت ہوئی ہے کہ ہمارا سود جو لوگوں کے ذمہ ہے وہ قائم رہے گا ۔ حضرت عمر بی بیجیریا ۔ اس پر یہ عماب نے یہ واقعہ لکھکر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بیجیریا ۔ اس پر یہ عماب نے یہ واقعہ لکھکر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بیجیریا ۔ اس پر یہ اور اس سے آگے والی آیت نازل ہوئی ۔ ( مظہری ) ۔

علامہ بنوی نے عکرمہ اور عطاء کے حوالہ سے بیان کیا کہ حضرت عباس بن بن عبدالمطلب اور حضرت عمان بن عفان نے کچے کھوری بطور ( بنج ) سلم کے خریدی تھیں ۔ جب فصل ٹوٹنے کا زمانہ آیا تو کھور کے مالک نے کہا کہ اگر آپ لوگ اپنا بورا بوراحق لیں گئے تو میرے بچوں کے لئے کچے ہیں سبچ کا ۔ اس لئے مناسب یہ ہے کہ

نصف حق تو اس وقت لے لیا جائے اور باقی نصف کے لئے مدت مقرر کر ویجائے ۔ میں آپ کو دوگنا کر کے دیدوں کا ۔ دونوں اس تجویز پر رامنی ہو گئے ۔ جب مقررہ مدت گزر گئی تو دونوں نے (حسب وعدہ) زیادتی کا مطالبہ کیا ۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی اطلاع ملی تو آپ نے دونوں کو (زیادتی سے) منع فرمایا ۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ۔ دونوں نے حکم کی تعمیل کرتے ہوئے صرف اپنا اصل مال لے لیا ( مود چوڑ دیا) مظہری اس / ۱ ۔

آتشری : سود کی حرمت نازل ہونے سے پہلے عرب میں سود کا لین دین عام تھا۔ جب سود کی ممانعت میں اس سے پہلی آپتیں نازل ہوئیں تو مسلمانوں نے سود کا لین دین ترک کر دیا مگر کچے لوگوں کی سودی رقم دوسرے لوگوں کے ذمہ واجب لادا تھی ۔ اس لئے پہلے حکم کی روشنی میں ( کہ اب سودی لین دین بند کر دو اور جو کچے اس سے پہلے لے کچے ہو دہ تہارا ہے ۔) لوگوں کو خیال پیدا ہوا کہ ممانعت سے پہلے کا جو سود قرض دار کے ذمہ ہے وہ بھی ہمارا ہے ، اس کو لے لینا چاہئے ۔ اس آیت میں اللہ تعالیٰ فر ان کے اس خیال کو رد فرہ یا اور حکم دیا کہ اگر تم سے مومن ہو تو جو کچے سود قرض دار کے ذمہ باتی رہ گیا ہے اس کو چوڑ دو اور صرف اپنا اصل مال دصول کرد ۔

سود خوری ترک یه کرنے پر وعید

٢٤٩ - فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ ٤ وَإِنْ تُنْتُمُ فَلَا يَخُولُهِ ٤ وَإِنْ تُنْتُمُ فَلَكُمْ رُءُ وَسُ اَمُوَالِكُمْ ٤ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ١٠

مچر اگر تم باتی سود بنیں چھوڑتے تو اللہ تعالی اور اس کے رسول ( صلی اللہ علی وسلم ) سے جنگ کے لئے تیار ہو جاؤ اور اگر تم توبہ کر او تو تنبیں متبارے اصل اموال مل جائیں گے ۔ نہ تم کسی پر ظلم کرو اور نہ کوئی تم پر ظلم کرے ۔

مرور مرو فاذفوا: پي تم خبردار بو جاد - پي تم اعلان س لو -

> بِحَرْبِ: لَوْاتِي ـ جَنَّكَ ـ وم و م

رُمُ وَسُ : سر-اصل-

تشرمتی . اس آیت میں النہ تعانی نے سود کی مخالفت کرنے والوں کو سخت وعمید سنائی ہے کہ اگر تم نے سود کو نہ چھوڑا تو النہ تعانی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے جنگ کے لئے تیار ہو جاؤ ۔ قرآنِ کریم میں الیبی وعید کفر کے سوا کسی اور بڑے سے بڑے گناہ پر بھی بنہیں آئی ۔ اس کے بعد فرمایا کہ اگر تم اس فعل بدسے تو بہ کر لو اور قرض دار سے سود کی باتی رقم نہ لینے کا عربم کر لو تو سود چھوڑ کر باتی اصل بہ کر لو اور قرض دار سے سود کی باتی رقم نہ لینے کا عربم کر لو تو سود چھوڑ کر باتی اصل بال بنہارا ہے ۔ نہ تو تم اصل مال سے زائد لیکر کسی پر ظلم کرو اور نہ کوئی اور اصل مال میں کمی یا تاخیر کر کے تم یر ظلم کرے ۔ (معارف القرآن ۱۹۵۹ / ۱) ۔

بیضادی نے لکھا ہے کہ اس آیت کا مطلب یہ ہے کہ اگر سود خور توبہ نہ کرے تو اصل مال بھی اس کا نہیں رہے گا کیونکہ حرام کو حلال قرار دینے پر اصرار کرنے والا مرتد ہے اور اس کامال مفت کی غنیمت ہے ۔ ( بیضاوی ۴۴ ) ۔

امام شافعی کے نزدیک بھی مرتد کا کل مال مفت کی غنیمت ہے ۔ مگر امام ابو طنینہ کے نزدیک بھی مرتد کا کل مال مفت کی غنیمت ہے ۔ مگر امام ابو طنینہ کے نزدیک اگر مرتد کو قتل کر دیا گیا ہو یا وہ بھاگ کر دار الحرب میں جلا گیا ہو تو اس کی مسلمان وارثوں میں تقسیم کر دی جائے گی اور کفر اس کی زمانہ اسلام کی کمائی تو اس کے مسلمان وارثوں میں تقسیم کر دی جائے گی اور کفر ارتداد) کے بعد کی کمائی بیت المال میں جمع کر دی جائے گی ۔ (مظہری ۲۱۲ / ۱) ۔ قرص دار کو مہلت وینا

٣٨٠ - وَ إِنْ كَانَ ذُوْعُسَرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةٍ وَ أَنْ اللهِ مَيْسَرَةٍ وَ أَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرُ لَكُمُ إِنْ كُنْتُمُ تَعْلَمُوْنَ و

اور اگر کوئی تنگدست ہو تو اس کو فرانی تک مہلت دینی چاہئے ۔ اور یہ کہ ( قرض کا روپیہ ) معاف ہی کر دو تو یہ متبارے لئے زیادہ بہتر ہے ، اگر تم مجھو ۔

ذُوْ: والا- صاحب ـ

فَنَظِرَ لا : إن مبلت دينا - إن وصل دينا -

مَيْسَرَ إِلا : آسودگي - آساني - قرافي -

فشان نزول: بنوی نے لکھا ہے کہ بنی مغیرہ نے اپنی تنگ دستی کی شکایت کی اور فصل توڑنے تک دستی کی شکایت کی اور فصل توڑنے تک مہلت ویا ۔

اس م یہ آیت نادل ہوئی ۔

تغشری : بهب سود حرام قرار دے دیا گیا تو قرض خواہ ، قرض داروں کو قرض کی جلد دستے دصولی کے لئے تنگ کرنے گئے کیونکہ جس نفع کی امید کے تحت وہ ان کو مہلت دستے وہ تو منقطع ہو گئی ۔ ادھر قرض دار تنگدستی کی وجہ سے فوری طور پر ادائیگی سے قاصر تھے ۔ اس لئے اللہ تعالی نے ان کے حال زار پر رہم کر کے یہ حکم دیا کہ اگر قرض دار تنگ دست ہے اور قرض ادا کرنے کے قابل مہیں تو اس کو اس وقت تک مہلت دار تنگ دست ہے اور قرض ادا کرنے کے قابل مہیں تو اس کو اس وقت تک مہلت دین چاہئے جب تک وہ قرض ادا کرنے کے قابل ند ہو جائے ۔ اور اگر قرض بالکل دین چاہئے جب تک وہ قرض ادا کرنے کے قابل ند ہو جائے ۔ اور اگر قرض بالکل معاف کر دیا جائے تو یہ زیادہ بہتر ہے کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کے خزانہ میں جمع ہو کر تہیں معاف کر دیا جائے تو یہ زیادہ بہتر ہے کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کے خزانہ میں جمع ہو کر تہیں آخرت میں نفع دے گا۔ (حقائی ۲۲/۲۳) ۔

حضرت ایو بکر شے مروی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جو شخص یہ چاہا ہو کہ اللہ تعالیٰ این کی دعا قبول فرماہتے اور دنیا و آخرت میں اس کی سختی کو دور کر دے تو اس کو چاہتے کہ وہ تنگدست کو (قرض کی ادائی میں ) مہلت دے اور قرض کی ادائی میں ) مہلت دے اور قرض کی ادائی میں نے مطالبہ ) کو ترک کر دے اور جس شخص کو اس بات سے خوشی بوتی ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اس کو قعر جہنم ہے بچاکر اپنے سایہ میں لے لے اور اس پر اپنا سایہ کر دے تو اس کو چلہتے کہ مومنوں کے ساتھ درشت خوتی سے پیش اور اس پر اپنا سایہ کر دے تو اس کو چلہتے کہ مومنوں کے ساتھ درشت خوتی سے پیش د آئے بلکہ ان کے لئے نرم دل ہو ( حاشیہ مظہری ۱/۳ / ۱) ۔

حضرت ابو ہر رہے ہے کہا کہ میں شہادت دیا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قیامت کے روز سب سے فیط اس شخص پر اللہ تعالیٰ کا سایہ ہوگا جس نے کسی شکدست کو قرض ادا کرنے میں اس وقت تک مہلت دی ہو جب تک اس کو میر آئے یاس نے اپنا مطالبہ بالکل معاف کر دیا ہو اور کمدیا ہو کہ میں جھے نہنے می سے اللہ تعالیٰ کے واسطے سبکدوش کرتا ہوں اور اس نے ( معافی کے بعد ) قرض کی تحریر جلا دی ہو ۔ ( معافی کے بعد ) قرض کی تحریر جلا دی ہو ۔ ( معافی کے بعد ) قرض کی تحریر جلا دی ہو ۔ ( معافی ہے بعد ) قرض کی تحریر جلا دی ہو ۔ ( معافی ہے بعد ) قرض کی تحریر جلا دی ہو ۔ ( معافی ہے بعد ) تا میں دور اس میں ہو ۔ ( معافی ہے بعد ) قرض کی تحریر جلا دی ہو ۔ ( معافی ہے بعد ) تا میں دور اس میں ہو ۔ ( معافی ہے بعد ) تا ہوں اور اس نے دور ہو ۔ ( معافی ہے بعد ) تا ہوں اور اس نے دور ہو ۔ ( معافی ہے بعد ) تا ہوں اور اس نے دور ہو ۔ ( معافی ہے بعد ) تا ہوں اور اس نے دور ہو ۔ ( معافی ہے بعد ) تا ہوں اور اس نے دور ہو ۔ ( معافی ہو ۔ ) تا ہوں اور اس نے دور ہو ۔ ( معافی ہو ہو ۔ ( معافی ہو ۔ ( م

حضرت ابو ہر رہے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص تنگ دست کو سبولت و شخص تنگ دست کو سبولت دے گا۔ اللہ تعالی دنیا و آخرت میں اس کو سبولت دے گا۔ (مظہری بحوالہ مسلم ۱۱۲ / ۱)۔

مسند احمد کی ایک مدیث میں ہے کہ جو شخص کسی مفلس قرض وار کو مبلت

دے کا تو جتنے دن وہ قرض ادانہ کرسے اتنے دن تک اس کو ہر روز اتنی رقم کے صدقہ کا ٹواب لے کا جتنی اس قرض دار کے ذمہ داجب ہے اور یہ حساب میعاد بوری ہونے سے بہلے مہنت دینے کا ہے اور جب قرض کی میعاد بوری ہوجائے اور وہ شخص ادا کرنے پر قادر نہ ہو تو اس وقت اگر کوئی مہلت دے گا تو اس کو ہر روز اس کی دوگئی رقم صدقہ کرنے کا ثواب لے کا ۔ (ابن کشر ۱/۳۳۱) ۔

سخت گیری پر تتبیهه

الما - وَاتَقُوْا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفِّى كُلَّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَ هُمَ لا يُظُلِّمُونَ ،

اور اس دن سے ڈرتے رہو جس میں تم اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹائے جاؤ گے۔ مجر ہر شخص کو وہ بورا بورا دیا جائے گا جو اس نے کمایا تھا۔ اور ان بر کسی قسم کا ظلم ند ہوگا۔

کنٹر سکے اس آبت میں اللہ تعالی نے سخت گیر قرض خواہوں کو مشبہ کر دیا ہے کہ تم اس روز سے ڈرو جب تم اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹائے جاؤ کے اور جس دن ہر شخص لینے اعمال کا نتیجہ پائے گا۔ تم پر بھی اللہ تعالیٰ کے بے شمار مطالبات ہیں۔ پھر تم سخت گیری کر کے آخرت کے روز اپنے لئے کس بنا نر رتم کی امید رکھتے ہو (حقانی ۲۳ / ۲)۔

### سب سے آخری آیت

حضرت عبدالند بن عباس فرماتے ہیں کہ نزول کے اعتبار سے یہ سب سے آخری آیت ہے اس کے اعتبار سے یہ سب سے آخری آیت بال بنیں ہوئی ۔ اس کے اکتیں روز بعد آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم کی وفات ہو گئی ۔ بعض روایات میں صرف نو دن بعد اور بعض میں صرف سات دن بعد آپ کی وفات ہونا مذکور ہے ( مظہری ۱/۲۱۳ ) ۔

## قرض کے لئے تحریر لکھنا

٢٨٢ - يَا يُهَاالَّذِينَ الْمُنُوْ إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ إِلَىٰ اَجَلِ مُسَعَّمُ فَاكْتُبُولُ وَلَا يَأْبَ كُاتِبُ إِلْفَدُ لِهُ وَلَا يَأْبَ كُاتِبُ أَنْ فَاكْتُبُولُ وَلَا يَأْبَ كُاتِبُ أَنْ فَاكْتُبُولُ وَلَا يَأْبَ كُاتِبُ أَنْ يَكْتُبُ وَلَيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ لَيُحَتَّبُ وَلَيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ لَيْكُتُبُ وَلَيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ لَيْكُتُبُ وَلَيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ لَيْكُتُبُ وَلَيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ

وَلْكِتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَلاَ يَبْخُسْ مِنْهُ شَيْئًا ﴿ فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ سَفِيْهُ اللهُ رَبَّهُ أَنْ يُعْلِلُ وَلِيَّهُ اللهُ عَلَيْهُ الْحَقَّ سَفِيْهُا أَوُ فَلْيُعُلِلُ وَلِيَّهُ الْمُؤْلِلَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ

اے ایمان والو ا جب تم آلی میں ایک مقررہ مدت کے لئے ادھار معاملہ کرنے لگو تو ای کو فکھ لیا کرو ۔ ادر چاہئے کہ تم میں سے کوئی فکھنے والا انصاف کے ساتھ لکھدے ۔ اور فکھنے والے کو فکھنے سے انگار بہیں کرنا چاہئے ۔ جس طرح اللہ تعالیٰ نے اس کو سکھایا ہے اس کو چاہئے کہ فکھدے اور مضمون وہ شخص اللہ تعالیٰ نے اس کو سکھایا ہے اس کو چاہئے کہ فکھدے اور مضمون وہ شخص الما کرائے جس پر حق ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرے جواس کا پروردگار ہے اور اس میں ذرا بھی کی نہ کرے ۔ بچر اگر وہ شخص جس پر مطالب (حق) ہے اور اس میں ذرا بھی کی نہ کرے ۔ بچر اگر وہ شخص جس پر مطالب (حق) ہے سوتون یا کرور ہو یا وہ مضمون کھوائے ۔

تَدايَنْتُمْ . تم في ايك دوسرے كو قرض ( اوحار ) ديا - تداين كے مامنى ـ

اَجَلِ مدت ـ وقت ـ مهلت ـ

مستقى . مقرر كيا بوا ، معين - نام ركعا بوا - تَنْمِني كام مقعول -

لَيْمُلِلِ. تَأْكَهُ وهُ اللَّاكِرَائِ - تَأْكُهُ وهُ لَكُمُوائِ - إِللَّا يُكَ الرغائب -

يَبْخُسْ : وه كم كرة به - بخن سے مضارع -

تشری اسلام سے جہلے دنیا کا تمام کاروبار مرف زبانی ہوتا تھا ۔ انکھنے لکھانے اور دستور نے تا مستور نے تھا ۔ سب سے جہلے قرآن کریم نے اس طرف توجہ وال فی کہ جب تم کسی معین مدت کے لئے آپس میں ادھار کا معالمہ کرو تو اس کو لکھ لیا کرو تاکہ بھول چوک یاانکار کے وقت یہ وستاویز کلم آئے ۔ اس زونے میں مکھنا عام نہ تھا اس لئے اس بات کا احتمال تھا کہ لکھنے والا کچھ کا کچھ لکھدے ۔ اس لئے لکھنے والے کے لئے بھی ضروری قرار دیا کہ وہ کسی فریق کی طرفداری نہ کرے اور نہ فافی نفع کے لئے اپنا دائی نقصان کرے ، بلکہ عدل و انصاف کے ساتھ لکھے دور چونکہ التہ تعالی نے اس کو لکھنے کا بمر عطا فرمایا ہے اس لئے اس کا شکرانہ یہ ہے کہ دو کھنے سے انگار نہ کرے ۔

یعنی جس نے ادھار ایا اور وہ لکھوانے میں ذرہ برابر کی نہ کرے اور اس بارے میں اپنے بروردگار ہے ڈرتا رہے ۔ کہی ایسا بھی ہوتا ہے کہ قرض لینے والا ہے عقل ہے یا نا کھے ، بوڑھا یا نا بالغ ، بچہ ہے ۔ گونگا یا اس کے حواس درست بہیں ہیں یا کوئی دوسری زبان بولئے والا ہے جس کو لکھنے والا بہیں مجھنا ، اس لئے وہ دسآویز لکھوانے بر قدرت بہیں رکھنا ۔ ایسی تمام صورتوں میں اس کا ولی دستاویز لکھوائے ۔ ( معارف القرآن کھوائے ۔ ( معارف

# تحرير پر گواه بنانا

واستشهدُوا شهيدين مِنْ رِجَالِكُمْ لَا فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَا تَنِ مِقَنَ تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءَ أَنْ تَضِلَّ احديهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحُدْيهُمَا الْأَخْرَى ، وَلَا يَا الشَّهَدَاءُ إِذَامَا دُعُوْا ،

اور انیخ آدمیوں میں سے دو آدمیوں کو گواہ بنا لیا کرو۔ پھر اگر دو مرد نہ طین تو ایک مرد اور الین دو عورتوں کو گواہ بنالو جن کو تم گواہوں میں پسند کرتے ہو۔ کیونکہ اگر ان میں سے ایک بھولے گی تو دومری اسکو یاد دلا دے گی اور جب گواہوں کو (گواہ بننے کے لئے) بلایا جانے تو ان کو اٹکار نہیں کرنا چاہئے جب گواہوں کو (گواہ بننے کے لئے) بلایا جانے تو ان کو اٹکار نہیں کرنا چاہئے

کشری ایک ایم اصول کا بیان ہے کہ دستادیز کی تخریر کو کافی نہ ہجمو بلکہ اس پر گواہ بنالو تاکہ اگر کسی وقت کوئی باہی نزاع پیش آ جائے تو عدالت ان گواہوں کی گواہی سے فیصلہ کر سکے ۔ فقہا کے نزدیک محض تخریر پر کوئی فیصلہ جہیں کیا جاسکتا ۔ جب تک کہ اس پر شری شہادت موجود نہ ہو ۔ گواہی کے لئے دو مرد یا ایک مرد اور دو عور توں کا ہونا ضروری ہے ۔ ایک مرد یا صرف دو عور تیں عام معاملات کی گواہی کے سنے کافی جہیں ۔ ایک مرد کے بدلے دو عور تیں مقرد کرنے کی حکمت بیر بہتی کہ اگر ایک عورت کو بھول جائے تو دو سری اس کو یاد دلا دے ۔ اس کے بعد حکم دیا گیا کہ جب لوگوں کو بھول جائے تو دو سری اس کو یاد دلا دے ۔ اس کے بعد حکم دیا گیا کہ جب لوگوں کو کسی معاملہ میں گواہی ہے لئے بلایا جائے تو ان کو آنے سے انگاد دیا گیا کہ جب لوگوں کو کسی معاملہ میں گواہی ہے لئے بلایا جائے تو ان کو آنے سے انگاد کہا کہ کے کہ کہ کے کہ کہ کہا کہ جب لوگوں کو کسی معاملہ میں گواہی ہے کے لئے بلایا جائے تو ان کو آنے سے انگاد کیا کہ جب لوگوں کو کسی معاملہ میں گواہی ہے کے لئے بلایا جائے تو ان کو آنے سے انگاد کیا گیا کہ جب لوگوں کو کسی معاملہ میں گواہی ہے کے لئے بلایا جائے تو ان کو آنے سے انگاد کیا گوری کے دو کر ادا کرنا چاہئے کے نگہ شہادت بھگڑے ختم کرنے کا طریقہ ہے ۔ اس لئے اس کو خدمت کیا کہ کے کہا کہ کو کر ادا کرنا چاہئے ۔ گواہ مسلمان ہوں ۔ ٹعۃ ادر عادل ہوں جن کے قول پر احتماد کیا

جاسكے \_ فاسق و فاجر مد بوں \_ ( معارف القرآن ١٨٨، ١٨٨ / ١ ) \_

گوای کے احکام

وَلاَ تَسْنَمُواْ أَنْ تَكُتُبُولاً صَغِيْرًا اَوْكَبِيْرًا اِللَّ آجَلِهِ وَ أَدْلُكُمْ اَقْسَطُ عِنْدَاللّهِ وَ اَقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَ اَدْنُى اَلاَّ تَرْتَابُواْ اِللَّ اَنْ تَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تَدِيْرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ تَكُونَ تِجَارَةً وَالْمَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ خَلَيْكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جَنَاحُ اللّهَ عَلَيْكُمْ فَلَوْ اللّهَ اللّهَ عَلَيْكُمْ وَلاَ يُضَارَ كَاتِبُ وَلاَ يَضَارَ كَاتِبُ وَلاَ شَعْدُوا اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَاللّهُ وَلاَ اللّهُ وَاللّهُ وَلاَ اللّهُ وَاللّهُ وَلاَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلاَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلاَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَكُلّ شَنْيَ عَلِيْمٌ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ و

اور تم اس (معاط) کے لکھ لینے میں کایلی نہ کرو خواہ اپنی مقررہ میعاو تک کا وہ معالمہ چھوٹا ہو یا بڑا ۔ اللہ تعالیٰ کے نزدیک یہ ذیادہ منصفانہ بات ہے اور گوابی کے لئے بھی بہت صحیح ہے ۔ اور یہ زیادہ قرین حقل ہے کہ تہیں شبہ نہ پڑے گر جبکہ وہ لین دین دست بدست ہو اور جس کو تم باہم لینے دیتے ہو تو اس کے نہ فکھنے پر تہیں کوئی گناہ بہیں ۔ اور تم خریدوفروخت کے وقت گواہ کر لیا کرہ اور نہ فکھنے والے کو نقصان بہنچایا جائے اور نہ گواہ کو اور اگر تم ایسا کرو گے تو یہ تہمارے لئے گناہ ہے ۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈریتے رہو ۔ اور اللہ تعالیٰ ہر چیز کو جانما ہے ۔

تستموا. تم اكان لكو - تم كالى كرف لكو - سَامَدُ ع مضارع -

تُوتَابُوا: تم شبر مي يرو - تم شك كرو - إرتياب عد مفارع -

تَدِيْرُونَهَا: تم اس كو مُمات بو - تم اس كو گردش مين لات بو - إدارة سي مضارع -

تشری : پر فرمایا کہ معاملہ مجوٹا ہو یا بڑا سب کو نکھنا چاہئے ۔ اس میں اکآنا نہیں چاہئے کو نکہ معاملات کو قائم رکھنے اور شہادت و بینے اور شک و چاہئے کو نکہ معاملہ نقد ہو ، ادھار نہ ہو تو شہہ سے بیخنے کے لئے ہمترین ذریعہ ہے ۔ الدبۃ اگر کوئی معاملہ نقد ہو ، ادھار نہ ہو تو اس کو نہ نکھنے میں کوئی حرج نہیں گر اس میں بھی گواہ بنا لیا کرو شاید کسی وقت فریقین میں کوئی اختلاف ہو جائے تو اس کے فیصلہ میں یہ شہادت کام آ جائے گی ۔ اس

کے بعد فرمایا کہ کسی تکھنے والے یا گواہی وینے والے کو نقصان نہ چہنچایا جاتے ۔ اگر تم نے لکھنے والے یا گواہی وینے والے کو نقصان چہنچایا تو اس کا گناہ تم پر جوگا ۔ اس لئے فقہا نے فرمایا کہ اگر لکھنے والا لینے لکھنے کی مزدوری مانگے یا گواہ اپنی آمدورفت کا ضروری خرچ طلب کرے تو یہ اس کا حق ہے ۔ اس کو اوا نہ کرنا بھی اس کو نقصان چہنچانے میں واضل اور نا جائز ہے ۔ قرآن کرم کا یہ نماص اسلوب ہے کہ کسی قانون کو بیان کرتے وقت اس سے جہلے یا اس کے بعد روز جزا اور اللہ تعالیٰ کا خوف دلا کر بیان کرتے وقت اس سے جہلے یا اس کے بعد روز جزا اور اللہ تعالیٰ کا خوف دلا کر نوف دلا کر توف فداوندی پر کیا اور برآد یا کہ اللہ تعالیٰ پر کوئی چیز چھپی ہوئی مہنیں ۔ اگر تم کسی خوف فداوندی پر کیا اور برآد یا کہ اللہ تعالیٰ پر کوئی چیز چھپی ہوئی مہنیں ۔ اگر تم کسی حلیہ سے بھی کوئی خلاف ورزی کروگے تو بھی اللہ تعالیٰ کو وھو کہ مہنیں دے سکتے ۔ طیارف القرآن کا ۱۸۹ دارا ) ۔

# رمن کی ہدایات

٢٨٣ - وَإِنْ كُنْتُمُ عَلَىٰ سَفَرَ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِ مَنْ مَّقْبُوضَةُ وَلَيْتَقِ اللَّهُ فَإِنْ آمِنَ بَغَضُكُمْ بَعْضًا فَعِلْيُوقِدِ الَّذِي اؤْ تُمِنَ آمَانَتَهُ وَلَيَتَّقِ اللَّهُ رَبَّهُ \* وَكَنْ يَكْتُمُهَا فَإِنَّهُ أَثِمَ قَلْبُهُ \* وَمَنْ يَكْتُمُهَا فَإِنَّهُ أَثِمَ قَلْبُهُ \* وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيْمٌ \* وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ \* وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَالِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَيْمُ وَلَيْتُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا لَهُ وَاللَّهُ وَالْمُ لَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَالْمُ لَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْنَ وَالْمُ الْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَ عَلَيْنَا وَالْمُ الْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنَ عَلَيْهُ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَ وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنُ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنَالُونَ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُوالِقُونُ وَالْمُؤْنُونُ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنُونُ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِقُونُ وَالْمُ وَالْمُؤْنِ وَال

اور اگر تم سفر میں ہو اور تمہیں کوئی لکھنے والا نہ طے تو رہن رکھے جانے کے قابل چیزیں ( صاحب حق کے ) قبضہ میں دیرو ۔ پس اگر تم میں سے ایک ، ودسرے کا اعتبار کرے تو جس پر اعتبار کیا گیا ہے ( قرض دار ) اس کو چلہنے کہ وہ دوسرے کا حق بورا بورا اوا کر دے اور اس کو اللہ تعالی سے ڈرنا چلہنے جو اس کا رب ہے اور تم گوائی کو نہ چھپاؤ اور جو اس کو چھپاتا ہے تو وہ دل کا کھوٹا ہے اور جو کیے تم کرتے ہو اللہ تعالی کو سب معلوم ہے ۔

فر ان من رکھن ، ایس گردی رکھنا ۔ اس کا واحد رہن ہے جس کے معنی روک لینے ہیں جس کے معنی روک لینے ہیں جس کو کوئی دوک لینے ہیں جس کو کوئی شخص لینے حق کے بدلے ( جائز طور بر) روک لے تاکہ اس سے اپنا حق وصول کر سکے ۔

(۱) ادھار کے معاملہ میں اعتماد کے لئے کوئی چیز گروی رکھنا جائز ہے۔ مگر رہن رکھی ہوئی چیز ہے نفع اٹھانا جائز نہیں ۔ مرتبن کو صرف اس قدر حق ہے کہ اپنا قرض دصول ہونے تک اس چیز پر اپنا قبضہ رکھے ۔
(۲) اگر کسی شخص کو کسی نزاعی معاملہ کا صحیح علم ہو تو وہ شہادت کو نہ چھپائے ۔ اگر اس نے شہادت کو چھپایا تو اس کا دل گنبگار ہے ۔ ( معارف القرآن ۱۸۸ / ۱) ۔

### اعمال کا محاسبہ

٢٨٣ - لِللهِ مَا فِي السَّمُوتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ ، وَ إِنْ الْمُدُوا مَافِئَ الْاَرْضِ ، وَ إِنْ تُبْدُوا مَافِئَ اَنْفُسِكُمْ اَوْ تَخْفُولُا يُحَاسِبْكُمْ بِهِ اللّهُ ، فَيُغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ ، وَاللّهُ عَمَلَىٰ كُلِّ شَيْفُورُ لِمَنْ يَشَاءُ ، وَاللّهُ عَمَلَىٰ كُلِّ شَيْعًا فَي وَاللّهُ عَمَلَىٰ كُلِ شَيْعً قَدِيْرٌ ،

جو کچے آسمانوں میں ہے اور جو کچے زمین میں ہے سب اللہ تعالیٰ بی کا ہے اور جو کچے متبارے ولوں میں ہے ، خواہ تم اس کو ظاہر کرد یا چیہاؤ اللہ تعالیٰ تم سے اس کا حساب کے گا ۔ وہ جس کو چاہے گا معاف کر دے گا اور جس کو چاہے گا عذاب دے گا ۔ اور اللہ تعالیٰ ہر چیز بر قاور ہے ۔

 اور وساوس جو انسان کے دل میں بغیر ارادے کے آجاتے ہیں بلکہ ان کے خلاف ارادہ کرنے پر بھی وہ آتے رہنے ہیں - الیے غیر اختیاری خیالات اور وساوس کو اللہ تعالی نے معاف فرادیا ہے ۔ ( معارف القرآن ۱/ ۹۹ / ۱ ) ۔

حضرت ابن محرض مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ مومن کو ( انتا ) قریب کرایگا کہ اس پر اپنا ہاتھ رکھ کر چیپا دے گا اور فرمائے گا کہ کیا تجھے ( اپنا ) فلاں گناہ معلوم ہے ۔ کیا تجھے ( اپنا ) فلاں گناہ معلوم ہے ۔ بیا تجھے اپنا گناہ یاد ہے ) جب اللہ بندہ عرض کرے گا ۔ " اے میرے دب ابیشک " ( تجھے اپنا گناہ یاد ہے ) جب اللہ تعالیٰ اس سے اقرار کر الے گا اور وہ خیال کرے گا کہ بس اب میں ہلاک ہو گیا تو اللہ تعالیٰ فرمائے گا ۔ " میں نے ونیا میں تیرا گناہ چیپایا تھا ( تجھے رسوا نہیں کیا تھا ) آج میں معاف کرتا ہوں ۔ اس کے بعد نیکیوں کا صحیف اس کے ہاتھ میں دے دیا جائیگا ۔ رہے کافر اور منافق تو اللہ تعالیٰ ان کو تمام مجمع کے سلمنے رسوا کرے گا اور ان کے گناہ ظاہر کرے گا ان کے بارے میں یکار کر اعلان فرمائے گا ۔

لَهُوُلاَ مَ اللَّذِيْنَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ لَا أَلَا لَغُنَهُ اللَّهِ عَلَى الظَّلِمِيْنَ ، ( مود ١٨ ) -

یہ وہ لوگ بیں جنبوں نے اس رب بر جنوث باندھا۔ ان ظالموں بر اللہ تعالیٰ کی لعنت ہے۔ ( مظہری ۲۳۹ / ۱ ) ۔

صفرت عائشہ منے مردی ہے کہ ایک آدمی صاصر ہوا اور اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرے کچے غلام اللہ علیہ وسلم کے سلمنے بیٹھکر عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرے کچے غلام بیں جو بچے سے بچوٹ بولتے ہیں ، میرے مال میں خیانت کرتے ہیں اور میری نا فرانی کر تے ہیں ۔ میں ان کو گالیاں دیتا ہوں اور مارتا ہوں ۔ ان کے ساتھ میرا سلوک کیسا ہے آپ نے فرمایا " جب قیامت کا دن ہوگا تو ان کے جوث ، خیانت ، نافرمانی اور تیری سزا کا حساب لیا جائیگا ۔ اگر تیری سزا ان کے قصور کے برابر ہوگی تو معاملہ برابر برابر مجوث جائیگا ۔ اگر تیری سزا ان کے قصور کے برابر ہوگی تو بقیہ صد تیرے چھوٹ جائیگا ۔ نہ تیرا فائدہ ہوگا نہ نقصان ۔ اگر سزا قصور سے کم ہوگی تو بقیہ صد تیرے لئے سود مند ہوگا ( یعنی تونے جس گناہ کی سزا انہیں دی ہوگی اس کا بچھے تواب طے گا ) اور اگر برزا قصور سے زائد ہوگی تو ان کو زیادتی کا عوض بچھ سے دلوایا جائیگا ۔ ( مظہری اور اگر برزا قصور سے ذائد ہوگی تو ان کو زیادتی کا عوض بچھ سے دلوایا جائیگا ۔ ( مظہری بحوالہ ترمذی 10 / 11 ) ۔

# ایمان مفصل و دعائیه کلمات

٢٨٩، ٢٨٥ - أَمَنَ الرَّسُولِ بِمَا آنُزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ وَكُلُّهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ وَكُلُّهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ نَفَرِقُ بَيْنَ اَحَدِمِّنْ كُلُّ امْنَ بِاللَّهِ وَمَلَيْكُتِهِ وَكُلُّبِهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ نَفَرِقُ بَيْنَ اَحَدِمِّنْ رُسُلِهِ وَاللَّهُ نَفُسًا إِلاَّ وُسُعَمًا يُهَا مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا لاَ يَكَلِينًا وَاللَّهُ نَفُسًا إِلاَّ وُسُعَمًا لِهَا مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كَنْسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا الْمُسْبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا وَلاَ يَكُلِننا وَلاَ يَكُلُونُونَ وَالْحِدُنَا إِنْ نَسِيْنَا اوْ الْحُطَانَا وَرَبّنا وَلاَ تُحْمِلُ عَلَيْنَا وَاخْطَانًا وَرَبّنا وَلاَ تُحْمِلُ عَلَيْنَا وَلاَ مُولِينًا وَلاَ مُولِكُ تُحَمِّلُ عَلَيْنَا وَاخْطُونُ لَنَا وَلا عَلَى اللّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا وَرَبّنَا وَلاَ تُحْمِلُ عَلَيْنَا مَالاً طَاقَة لَنَا بِهِ ﴿ وَاغْفُ عَلَى اللّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا وَرَبّنَا وَلاَ حُمَلًا لَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَفِرِينَ وَاغْفِرُ لَنَا وَتَو وَاغْفِرُ لَنَا وَتَو وَاغُفُرُ لَنَا وَلا كُومِ أَلْكُورُيْنَ وَ وَاغْفُ عَلَى الْقَوْمِ الْكَفِرِينَ وَاغُفِرُ لَنَا وَلا كُولُونَ وَالْكُورُيْنَ وَالْكُورُونَ وَاغُورُ لِنَا وَلَا الْعَلَى الْلَّوْمِ الْكَفِرِينَ وَاغُورُ لَنَا وَلا اللَّالَةِ وَالْكُورُيْنَ وَالْمُورُانَا عَلَى الْقُومِ الْكُورِينَ وَاغُورُ لَنَا وَلا الْكَوْمِ الْكَفِرِينَ وَاغُولَ لَنَا وَلا عَلَى الْعَوْمِ الْكَغِرِيْنَ وَالْكُورُانَا وَالْكُورُونَ الْكُورُانَا وَلَا الْعَلَى الْعَلَى الْعَوْمِ الْكَوْمِ الْكَوْمِ الْكُورُانَا وَلا الْكُورُونَ وَالْمُورُانَا وَلَا الْكُورُ الْكُولُونَ الْكُولُونَ الْكُولُونَ الْكُولُونَ الْكُولُونَ الْمُؤْمِ الْكُولُونَ الْكُولُونَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْكُولِ الْمُؤْمِ الْكُولُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُولُونَا الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْم

جو کچے رسول پر اس کے رب کی طرف سے نازل کیا گیا ہے اس پر رسول اور اس کی مومنین یقین رکھتے ہیں ۔ ہر ایک ، اللہ تعالیٰ ، اس کے فرهتوں اور اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں پر ایمان لے آیا ۔ ہم ان ہیں سے کسی ایک رسول ہیں ہمی فرق نہیں کرتے اور انہوں نے کہدیا کہ ہم نے سن لیا اور مان لیا ۔ اے ہمارے پروردگار ہم تیری مغفرت چلہتے ہیں اور تیرے ہی پاس لوث کر جانا ہے ۔ اللہ تعالیٰ کسی کو اس کی گھائش سے زیادہ تکلیف نہیں ویتا ہوں کر جانا ہے ۔ اللہ تعالیٰ کسی کو اس کی گھائش سے زیادہ تکلیف نہیں ویتا ہوں ہے کہ کہ کتے اور ہس نے برے کام کتے تو اس نے لیٹ ہی اس کے کتے اور ہس نے برے کام کتے تو وہ بھی لیٹ لئے اس کا وبال بھی اس پر ہے ) اے ہمارے رب اگر ہو جہ بھول جائیں تو اس پر ہماری گرفت نہ فرما ۔ اے ہمارے رب ، ہم پر ایسا ہوتے نہ ڈال جو ہم سے وہی دول یا گیا تھا اور اے ہمارے رب ، ہم پر ایسا گرر فرما اور ہمیں بخشدے اور ہم پر رحم فرما ۔ تو ہی ہمارا کارساز ہے ۔ اس تو ہمیں کافروں پر فح یاب کر ۔

میکلیف: وہ تکلیف دیا ہے ۔ وہ مشقت میں ڈالیا ہے ۔ تکلیف سے مضارع ۔
کستیت : اس نے کیا ۔ اس نے کمایا ۔ کسب سے مامنی ۔
اصرا: بحاری بوجھ ۔ سخت مکم ۔ دخوار کام ۔

ان آیتوں کے فصف کل : حضرت ابن عباس کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالی نے دو آیتیں جنت کے خزانوں میں سے نازل فرمائی ہیں ۔ جن کو تمام مخلوق کی پیدائش سے دو ہزار سال فہلے خود رحمٰن نے لینے ہاتھ سے لکھدیا تھا ۔ جو شخص ان کو عشاء کی نماز کے بعد پڑھ لے تو وہ اس کے لئے قیام الیل بعنی جبد کے قائمقام ہو جاتی ہیں ۔ حاکم اور نیستی کی روایتوں میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے سورہ بقرہ کو ان دو آیتوں پر ختم فرمایا ہے جو مجھے اس خاص خزانہ سے عطا فرمائی ہیں جو عرش کے نیچ ہے ۔ اس لئے تم خاص طور پر ان آیتوں کو سکھو اور اپنی عورتوں اور بچوں کو سکھاؤ ۔

فیمان مرول : اِنْ مُبَدُوا مَا فِی اُنْفِیكُمْ کے بزول کے بعد صحابہ کرام یہ کھے کہ شاید الله تعالیٰ وساوس پر بھی محاسب فرمائے گا ۔ اس لئے انہوں نے آنحصرت صلی الله علیہ وسلم ہے عرض کیا یا رسول الله صلی الله علیہ وسلم اب تک تو بم یہ کجھتے تھے کہ بم جو کام لینے ارادہ اور افتیار ہے کرتے بیں اس کا حساب بوگا اور دل میں جو غیر افتیاری خیالات آ جاتے بیں ان کا حساب نہ ہوگا ۔ مگر اس آیت ہے معلوم ہوتا ہے کہ دل میں آنے والے ہر خیال کا حساب ہوگا ۔ اس طرح تو عذاب ہے نجات پانا سخت و شوار ہے ۔ محصرت صلی الله علیہ وسلم نے اپنی طرف ہے کچھ نہ فرمایا بلکہ وہی کا انتظار کیا اور افتیار کرام کو تلقین فرمائی کہ الله کی طرف ہے کچھ نہ فرمایا بلکہ وہی کا انتظار کیا اور وخوار اس کو ملنے میں فرمائی کہ الله کی طرف ہے جو بھی حکم آئے خواہ وہ آسان ہو یا کہ تجبیں یہ کہنا چاہئے میں فرمائے کہنا چاہئے کہمارے پروردگار اگر حکم کی تعمیل کر تجبیں یہ کہنا چاہئے میں فرمادے پروردگار اگر حکم کی تعمیل بم نے آپ کا حکم سنا اور اس کی اطاعت کی ۔ اے بمارے پروردگار اگر حکم کی تعمیل میں بم سے کوئی کو تابی ہوئی ہو تو اس کو معاف فرمادے کیونکہ بم سب کو آپ بی کی طرف لوٹنا ہے ) صحابہ کرام نے آپ کے حکم کے مطابق ایسا ہی کیا ۔ اس پر یہ دونوں میں نازل ہوئیں ۔ (معارف القرآن ۱۹۹۲) ، ) ۔

تشریکے: ان آیات میں اللہ تعالی نے پہلے ایمان کی تفصیل بیان کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام اللہ تعالی کے ایک ہونے پر ایمان لائے ، اس کے فرطتوں ، اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں پر ایمان لائے ۔ اس کے بعد فرمایا کہ اس است کے مومنین سابقہ امتوں کی طرح انہیا۔ کے درمیان کسی قسم کی تفریق نہیں کریں است کے مومنین سابقہ امتوں کی طرح انہیا۔ کے درمیان کسی قسم کی تفریق نہیں کریں

کے کہ کسی پر ایبان لائیں اور کسی پر نہ لائیں جیبا کہ یہود نے صفرت موئی کو اور نصاری نے صفرت موئی کو اور نصاری نے صفرت علی کو نبی مانا مگر خاتم الا نبیاء صفرت محمد مصطفی ، احمد مجتبی صلی اللہ علیہ وسلم کو نبی نہ مانا ۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف سے صحابہ کرام کے اس جملہ پر ان کی تعریف کی گئی جو انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے مطابق زبان سے کہا تھا ۔ یعنی شِمْعَنَا وَاطَعْنَا خَفْرَانَکَ رَبّنا وَالْیکَ الْمَصْنِرِ ۔

اس کے بعد اگلی آیت میں اس شبہ کو دور کر دیا جو محاسبہ کے بارے میں اس سے وہلے پیدا ہو جگا تھا اور فرمایا لا یکلف اللہ نفسا الا وسعما ( اللہ تعالیٰ کسی کو اس کی طاقت سے زیادہ کام کرنے کا حکم نہیں دیآ ) ۔ اس لئے غیر افتیاری طور پر جو خیالات اور وسوے دل میں آ جاتے ہیں اور ان پر عمل نہ کیا ہو تو وہ سب اللہ تعالیٰ کے نزدیک معاف ہیں ۔

حساب اور مواخذہ صرف ان اعمال پر ہوگا جو اختیار اور ارادہ سے کئے جائیں۔
اس سے صحابہ کو اطمینان ہو گیا۔ آخر میں ای مضمون کو مزید واضح کرنے کے لئے فرمایا
گفا گا گئیٹٹ و علیما گا اکتبیٹٹ ۔ یعنی انسان کو ٹواب بھی اس کام کا ہوتا ہے جو وہ ارادے
سے کرتا ہے اور عذاب بھی اس کام پر ہوتا ہے جو وہ ارادہ سے کرتا ہے۔ اس کے بعد
ایک خاص دعا تلقین فرمائی ۔ جس میں بھول چوک سے اسر زد ہونے والے کسی فعل کی
معافی طلب کی گئی ہے۔ ( معارف القرآن ۱۹۹۱ ، ۱۹۹۸ ) ۔

# فرمان رسول

رسول الله كاپسينام بهجا تا مصرت عبدالله بن مركة بن كدرسول الله صلى الله عليه وسلم ف الله عليه وسلم ف الله عليه وسلم ف ارشاد فرمايا كد ميرا پيغام لوگون تك بهجاؤ اگرچه وه ايك آيت بى بواور تم بنى امرائيل كد واقعات بيان كرسكة بواس من كوئى مضائعة بنيس اور بس ف جى پر قصدا جوث باندها تو اس اين جهم كر فمكاف كار د بناچلهد (بخارى شريف) ..

أبم مآخذ ومصادر

تفسير ابن كثير (عربي) - عافظ عماد الدين ابوالفدا اسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي - مطبوعه مصر -تفسير مظهري (عربي ) - قاضي محمد شناء الله پاني تي - اشاعت العلوم - حيدر آباد كن -تفسير بيناوي (عربي) - قاضي ناصر الدين ابو سعيد عبدالله بن عمر محمد الطيرازي البيناوي - مكتب الجميوري المعرية -تفسير النسفى (عربى) - علامد ابو البركات عبدالله بن المد بن مجود النسفى دار احيا. كتب العرب -تفسير جلالين ( عربي ) - علامه جلال الدين محمد بن احمد المحلي وعلامه جلال الدين عبد الرحن ين ابى مكرانسيوطى - دارالمعرف - بيروت - لبنان -تفسير معارف القرآن - مولانا مفتى محد شفع - اداره المعارف - كراجي -تفسير معارف القرآن - مولانا محد ادريس كاندهلوى - مكتب عثمانيه لابور -تفسير حقاني - علامه ابو محمد عبد الحق حقاني ديلوي - نور محمد كارتان تجارت كتب كراجي -تفسير بيان القرآن - مولانا اشرف على تحانوى - اشرف العلوم اداره بادى - ديوبند - يوبي - مجارت محج الفاري (عربي ) محد بن اسماعيل بن ابراسيم الفاري - مطبوعه مصر -بادي اعظم - سيد فعلل الرحن - اداره مجدوب كراجي -منازل العرفان - مولانا محد مالك كاند علوى - ناشران قرآن لميثد-لابور -الاتقان في علوم القرآن ( اردو ) علامه جلال الدين سيوطى -علوم القرآن مولانا محمد تقى عثماني - كتب دارالعلوم كراجي -علوم القرآن - مولانا سيد شمس الحق افغاني - مدرسه فاروقيه مماوليور -المفردات في غريب القرآن - حسين بن محد المفعنلي الراغب الاصطباني - نور محد كارتاء تجارت کتب کرایی -معجم القرآن - سيد فعنل الرحمن - اداره مجدويه كراجي -مرآه القرآن مولانا عبدالي - مير تحد كتب عاد - آرام باغ كراجي -المنجد ( عربی ) نوبس معلوف اليوعی -النفيد ( حربي اردو ) ابو الفضل عبد الحقيظ بلياوي - مكتب بريان دعلي -بیان اللسان ( عربی اردو ) قامنی زین العابدین سجاد میر منی - دارالاشاعت کراچی -الخات الحديث ( كامل مع جلد ) علامه وحيد الزمان - مير محمد كتب ناد كراجي -